The Ramakrishna Mission Institute of Culture Library

Presented by

Sri Brahmabrata Bhattacharya

5

47102



#### THE

## ASHTÁDHYÁYÍ OF PÁŅINI.

TRANSLATED INTO ENGLISH

BY

178

### SRISA CHANDRA VASU, B. A.,

Provincial Civil Service, N. W. P.

## Benares.

PUBLISHED BY SINDHU CHARAN BOSE,

at the Panini Office,

1896.

(All rights reserved.)





#### TO THE

# Fon'ble Sir John Edge, Bt., Q. Q.,

CHIEF JUSTICE OF THE NORTH-WESTERN PROVINCES,

#### THIS WORK

1S,

WITH HIS LORDSHIP'S PERMISSION,

AND IN RESPECTFUL APPRECIATION OF HIS LORDSHIP'S

SERVICES TO THE CAUSE OF ADMINISTRATION OF

JUSTICE AND OF EDUCATION

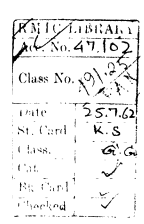
IN

THESE PROVINCES.

Pedicated

BY HIS LORDSHIP'S HUMBLE SERVANT

THE TRANSLATOR.



## अथ चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः ।

### BOOK FOURTH.

CHAPTER FIRST.

ङ्याप्प्रातिपदिकात् ॥ १ ॥ पदानि ॥ ङी-आप्-प्रातिपदिकात् ॥ धृत्तिः ॥ अधिकारोऽयम् । यदित कर्ष्यमनुक्रमिष्याम आपञ्चमाध्यायपरिसमाप्तेर्ङ्याप्पातिपदिकादित्योव सक्षेत्रितव्यम् ॥

1. (From this point forward as far as the end of Book Fifth, whatever we shall treat of, should be understood to come), after what ends with the feminine affixes of, or any, or after a Nominal stem.

This is an 'adhikâra' aphorism pure and simple. It simply consists of terms which other aphorisms, in order to complete their sense, are under the necessity of borrowing. In other words, this sûtra points out the base मकृति to wich the affixes beginning with सु treated of in the next sûtra, and ending with कए (V. 4. 151), are to be applied.

The sûtra consists of three words. The term डी is a common name for the three affixes डीप्, डीप्, and डीन्॥ The term आप्, is the common name for the three affixes टाप्, डाप् and चाप्॥ These are feminine affixes and are taught from sûtra 4 to 65 of this chapter. The word प्रातिपश्कि means 'a Nominal stem' and has been defined in sûtra I. 2. 45, 46, i. e. that which is possessed of a meaning, not being a root or an affix; or what ends with a Krit or a Taddhita affix. The word डिपाप प्रातिपश्कितान् is a Samâhâra-dvandva or Collective aggregate of these three words.

Q. All affixes are placed after the base (See Sûtra III. 1. 2); the affixes treated of in the last Book were to be placed after the root ('dhâtu'); the remaining affixes taught in Books Fourth and Fifth, will therefore, be placed after all such bases upfa which are not roots (dhâtu); and such bases remaining are prâtipadika and feminine words. What is then the necessity

of making this sûtra, when these prâtipadika &c., are the only bases left to us to apply the affixes taught herein-after?

A. To this we reply, the necessity of making this sûtra arose from the following considerations: that the word sure unauther should qualify the words 'बृद्ध' 'अवृद्ध,' 'the letter अ,' 'अनुजाताहि', and 'अचु,' wherever used in the following sûtras. So that, where a rule says: "let such an affix be applied to a Vriddha word," we must understand it to mean, "let such an affix be applied to a Vriddha word which is a prâtipadika, or which ends with 'ni' or 'ap'; and not to every Vriddha word." The principal aphorism, besides the present, which regulates the application of Taddhita affixes, is IV. 1. 82, which declares:—"The taddhita affixes, on the alternative of their being employed al all, come after the word that is signified by the first of the words in construction." Thus IV. 1. 157 says;—"The affix 怀耳 is added, according to the opinion of Northern Grammarians, in the sense of 'descendant,' after a word which is entitled to the designation of Vriddham, provided it does not end with a Gotra affix." Thus the idea, 'the son of Amragupta,' may be expressed either by the phrase 'आम्युप्रस्थापत्यम्'; or by adding the affix 'phin' to the first of the word in construction, viz, 'âmraguptasya,' which is a Vriddha word (I. 1. 73). But can we apply the affix 'phiñ' to the first of the word in construction in the following, 'ज्ञानाम् ब्राह्मणानामपस्यम्', because the word 'jnanam' the genitive plural of 'jna', is a Vriddha word? Certainly not, because the word 'prâtipadikât' must be read into this sûtra IV. I. 157, and the affix 'phiñ' should be added after that Vriddha word which is in its crudeform also a Vriddham, and not that which becomes Vriddham only in construction. Now the prâtipadika of 'jnanâm' is 'jna', the latter is not a vriddham, therefore, the rule does not apply to it. So also the word 'jñâ' is a vriddham in its prâtipadika state; but in the following phrase, it loses its vriddha nature; 'स्थो ब्राह्मनोरपत्त्रम्' meaning 'the son of two wise Brâhman ladies'. Still the affix 'phin' must be added to the word 'jnyor', because its prâtipadika is a vriddha word. (2) Similarly the word 'প্রবৃদ্ধ' (sûtra IV. I. 160; 'the affix phiñ is applied diversely to a non-vṛiddha word, according to the opinion of the Eastern Grammarians') must be qualified by the word 'prâtipadika'; otherwise it would lead to similar incongruous results as in the last aphorism. (3) Similarly the word अन् in Sûtra IV. 1. 95 ('the affix इम् is added after a word which ends in the letter अ') must be qualified by the word 'prâtipadika'; that is to say, the word in its crude-form must end in st, and not necessarily when it is in construction. If it were not so; then the affix 'इम्' will apply only to the word 'क्शस्य' in 'क्शस्थापत्यम् but will not apply to the words 'दक्षयाः', or 'दक्षानाम्' in the phrases 'दक्षयाएपत्त्वम्' or 'इश्वानामप्रत्यम्' ॥ But the affix 'इज् 'applies to all these three words,

- (4). Similarly the word 'अनुसानाहें: in IV. 2. 44, (the affix 'अग्र' is added to a word which has the grave accent on its beginning), must be qualified by the word pratipadika. That is, the word in its crude form must have the grave accent on its initial, though in construction, it may or may not have grave accent. Otherwise, the affix 'इच् will apply to the words 'वाचः' and 'खचः' which in construction are anudattadi as in 'बाचो विकारः' 'स्चो विकारः' (VI. 1. 168); but which in their crude-forms (वाक्, खच्) are udattadi. And conversely, the affix 'अग्,' will not apply to the word 'संवेषाय' which in construction is udattadi, as, 'सर्वेषाय विकारः,' but which in its crude-form is anudattadi.
- (5). Similarly the word 'द्वाचः' in IV. 4. 7, (the affix 'डन्' is employed after words consisting of two vowels, when the sense is that of crossing), must be qualified by the word prâtipadika. That is, the word in its prâtipadika state must consist of two vowels, though in construction it may consist of more than two syllables. Otherwise, this affix will not apply to the word घटेन in the phrase 'घटेन नरात', while it will apply to the words 'वाचा' and 'खचा' in the phrases, 'वाचा नरात,' 'खचा नरात'. But this is undesirable.
- Q Why have we employed the word 'fiy-âp' in the aphorism? Is not the word prâtipadika wide enough to include the words ending with the feminine affixes, by virtue of the paribhâshâ:—"A prâtipadika denotes, whenever it is employed in grammar, also such a crude-form as is derived from it by the addition of an affix denoting gender."?
- A. Not so. The paribhashâ you quote applies to that case, where there is a rule, relating to an individual word-form, given in the Sûtra itself. In other words, "this paribhasha is applicable when a word is employed in grammar which either denotes prâtipadikas generally (as the word 'prâtipadika' does in this sûtra) or denotes a praticular prâtipadika, (such as the words खुवा, खलित, बलित, बालिन, and जराति, in II. I. 67)." That is, in II. I. 67, the masculine form yuvâ, also includes the feminine: but not so every-where. Moreover the words, द्वी, आप् have been employed in the Sûtra, in order to make the Taddhita affixes applicable to feminine words ending in long ई (डी) or long आ (आप्). Thus the feminine of 'काल', and 'हरिण' is, 'काली', and 'हरिणी', the feminine of 'खद्दा' and 'माला' is 'खद्दा' and 'माला' I After these words we can apply the Taddhita affix तरप': as 'कालितरा', हरिणितरा,' खद्दातरा', and 'मालातरा' ॥

Now, had we not used the word 'ny-âp' in the Sûtra, and wished to express the same idea as is done, say, by the word 'kalitarâ,' we could not have got this form at all.

- Q. The word काल takes डीप by IV. 1. 42; to which when तरप is added, the vowel is shortened by VI. 3. 43; and we shall get the form कालितरा ॥ Why do you then say that the Taddhita affixes could not be applied, but for the words ny-ap?
- A. To this we answer, that by the rule of vipratishedha, the Taddhita would have debarred the feminine. Thus, when feminine alone is meant and not comparison, we shall have কালে ; and when comparison alone is meant and not feminine, we shall have কালেব; but when both feminine and comparison are meant, then would arise the difficulty; and according to the general maxim, the Taddhita would have debarred the feminine. But by using the word ny-ap, it is shown that first the feminine affixes are to be added, and then the comparison making affixes.

स्वीजसमौद्छष्टाभ्यांभिस्ङेभ्यांभ्यस्ङसिभ्यांभ्यस्ङसोसामङ्ग्रोस्सुण् ॥ २ ॥ पदानि ॥ सु-औ-जस्, अम्-औद्-शस्, टा-भ्यां-भिस्, ङे-भ्यां-भ्यस्, ङासे-भ्यां-भ्यस्, ङस् ओस्-आम्, ङि-ओस्-सुण् ( ङ्याप्प्रातिपदिकात् )॥

वृत्तिः ॥ ङ्याप्पातिपरिकात् स्वारयः प्रस्थयाः भवन्ति ॥

2. (After what ends with the feminine terminations इत or आप, or after a Nominal stem the following case affixes are employed for declension):—

|      | Singular. | Dual.    | Plural,  |
|------|-----------|----------|----------|
| ıst. | su (s)    | au       | jas (as) |
| 2nd. | am        | auț (au) | śas (as) |
| 3rd. | țâ (â)    | bhyâm    | bhis     |
| 4th. | ne (e)    | bhyâm    | bhyas    |
| 5th. | nasi (as) | bhyâm    | bhyas    |
| 6th. | nas (as)  | os       | âm       |
| 7th. | ńi (i)    | os       | sup (su) |

In the above affixes, letters like उ in सु are 'anubandhas' employed either for the sake of facility of pronunciation, or as distinguishing marks. The final ए is employed for the sake of forming the pratyâhâra सुप्, which is the collective name for the above 21 case-affixes. The force and meaning of these affixes have already been explained in a former part of this work; and therefore, need not be repeated here. We shall now give examples of the application of these affixes to words formed by डीप्, as, कुमारी; by डीप् as, शेरि; by डीप् as खड़ा; by डीप् as बहुराजा; and by चाप् as कारिप-यान्या; and lastly to a prâtipadika, as. हुपह ।

| कुमारी   Singular Dual Plur lst कुमारी कुमार्थी कमा | र्घः      |
|-----------------------------------------------------|-----------|
| 1st कुमारी कुमार्यों कमार                           | र्घः      |
| 1st कुमारी कुमार्यी कमा                             |           |
| 0.1                                                 |           |
| 2nd कुमारीम कुमार्थी कुमार्थ                        |           |
| 3rd कुमार्या कुमारीभ्याम कुमारी                     | ીમિઃ      |
| 4th कुमार्थे कुमारीभ्याम् कुमार                     |           |
| 5th कुमार्याः कुमारीभ्याम् कुमारी                   |           |
|                                                     | ोणाम्     |
| 7th कुमार्थाम् कुमार्थीः कुमार्र                    | षु        |
| खट्वा।                                              |           |
| lst खद्वा खद्वे खद्वा                               | :         |
| 2nd खद्दाम् खद्दे खद्दा                             |           |
| 3rd <b>खंदुया खंदाभ्याम खं</b> द्रा                 | भिः       |
| 4th खद्वाये खद्वाभ्याम् खद्वा                       |           |
| 5th खद्वायाः खद्वाभ्याम खद्वा                       | भ्यः      |
|                                                     | नाम्      |
| 7th <b>खद्वायाम् खद्वयाः खद्व</b>                   | ासु       |
| हयद् ।                                              |           |
| 1st इषद् इषदी इषद                                   | :         |
| 2nd इषदम् इषती इषदः                                 |           |
| 3rd इषदा दृषद्-याम् दृषद्                           | भिः       |
| 4tn इपर् द्रपर्भ्याम् द्रपर्                        |           |
| 5th इषदः इषद्भ्याम् इषद्                            |           |
| 6th दृषद: दृषदी: दृषद                               |           |
| 7th <b>दृष</b> दि दृषदीः दृषर                       | <b>मु</b> |

The words नौरी and शार्क्सवी are declined like कुमारी; and बहुराजा and कारीपगन्थ्या are declined like खद्वा ॥

## स्त्रियाम् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ स्त्रियाम् ॥

### वृत्तिः ॥ अधिकारोयम् । यदित अर्थ्वमनुक्रमिष्यामः स्त्रियामित्येव तद्वेदितव्यम् ॥

3. When feminine nature is to be indicated, the affixes which we shall treat of hereinafter must be employed.

This is an adhikâra sûtra pure and simple. The phrase 'when feminine nature is to be indicated', must be read in all the following aphorisms upto 81 inclusive. The anuvritti of the word 'prâtipadika' should be read into this sûtra, from the first sûtra, not so, however, the anuvritti of the words 'डी-आए'; for we are now going to form words by the application of डी and आए affixes.

# अजाद्यतप्टाप् ॥ ४ ॥ पदानि ॥ अजादि-अतः-टाप् (स्त्रियाम् ङचाप्प्रा०) ॥ वृत्तिः ॥ अजादिभ्यः प्रातिपश्किभ्योऽकारान्ताच प्रातिपश्किभत् स्त्रियां टाप् प्रस्ययो भवति ॥

4. The affix दाष is employed to indicate feminine nature, after the Nominal-stem 'aja' &c, and after the stems ending in short आ

Of the affix टाप्, the letters द् and प् are इत्, the real affix is आ। The letter प् indicates that the affix has anudâtta accent (III. 1. 4); the letter द is employed to distinguish this affix from चाप् and डाप्।

The words अज &c, are given below. Thus अज 'a he goat,' अजा 'a shegoat'. The words ending in short अ are such as, देवदन whose feminine will be देवदना ॥ The word अन् is used in the aphorism, the indicatory न् shows (I. 1. 70) that the short अ having one mâtra should be taken; and not the long आ ॥ Prâtipadikas that end in long आ, such as कीललपा or गुभंबा (III. 2. 74) do not form their feminine by taking राप्, but are both masculine and feminine. Thus, गुभंबा: कीललपा: ब्राह्मणी 'the auspicious-going, nectar-drinking Brâhmânî'. Had the feminine of such words been formed by राप्, then the case-affix म of the nominative singular would have been elided after them (VI. 1. 68).

Following are the words belonging to the अजादि class:-

| 1. | अज  | अजा  | 2. | एडक  | एडका    | 3. | कोकिल | कोकिला |
|----|-----|------|----|------|---------|----|-------|--------|
| 4  | चटक | चटका | 5. | अश्व | • अश्वा | 6. | मुषिक | मधिका  |

N. B. The above words denote 'jâti' or kind and though they end in short of in the masculine, they would have taken, but for the present sûtra, the affix 'nîsh' (IV. 2. 63) in the feminine.

| 7. | बाल  | बाला  | 8. <b>होड</b> | होडा  | 9.    | पाक पाका     |
|----|------|-------|---------------|-------|-------|--------------|
| 10 | वस्स | वत्सा | 11 मन्द       | मन्दा | 12. f | वेलात विलाता |

N. B. The above six words are descriptive of age, and though they end in short आ in the masculine, but for the present sûtra, they would have taken the affix 'इर्गप्' (IV. 1. 20) in the feminine.

### 13. पूर्वापहरण, पूर्वापहरणा; 14. अपरापहारण अपरापहारणा;

N. B. These two words are formed by the affix ह्युट्, and being हिन्, would have taken इतिए (IV. 1. 15) but for this sûtra.

| 15. | संफल,            | संफला;     | 16  | भस्रफल; | भस्रफला;  |
|-----|------------------|------------|-----|---------|-----------|
| 17. | अजिनफल,          | आजिनफला;   | 18. | शणफल,   | शणफला;    |
| 19  | <b>ਹਿ</b> ਹੜਾਫ਼ਕ | विग्रहकताः | 20  | चिप्रल  | विद्युताः |

N. B. The above words ending in 'phala' would have taken the affix ṇîsh (IV. I. 64) but for their enumeration in the 'ajâdi' class; 'विफला' when a Dvigu Compound forms its feminine as विफला; when a Bahuvrîhi €Compound, its feminine is विफली ॥

 21. सत्पुष्प,
 सत्पुष्पा;
 22. प्राक् पुष्प,
 प्राक् पुष्पा;

 23. काण्डपुष्प,
 काण्डपुष्पा;
 24. प्रान्तपुष्प,
 प्रान्तपुष्पा;

 25. शतपुष्प,
 शतपुष्पा;
 26. एकपुष्प,
 एकपुष्पा;

The above words ending in geq would have taken nish by IV. 1. 64.

#### 27. ज्ञाद्र ज्ञाद्रा

B. N. But the feminine of शुद्ध is शुद्धी when the meaning is 'the wife of a sûdra'; so also when the word शुद्ध is compounded with the word महत् as, महाशुद्धी 'a woman of 'महाशुद्ध' class'.

The term 'महाशूद्ध' is applied to the caste of Abhiras: and this compound word would have taken the affix 'राप्' by the rule of tadanta vidhi given in I. 1. 72, but for the vârtika, viz 'शूद्धा चामहत पूर्वा जातिः' It might be objected that the tadanta vidhi cannot apply here on the strength of the following maxim:—"That which cannot possibly be anything but a prâtipadika does not denote that which ends with it, but it denotes only itself". Therefore, the word 'sûdra' which cannot be anything but a prâtipadika, does not denote 'mahâ-sûdra'. This objection is futile: the very fact of this vârtika indicates by implication (jñâpaka), that with regard to the application of the feminine affixes, the tadanta-vidhi is valid and does apply. Thus we have the forms like अतिथीकी आतिथीकी विशेषकी

## 28. कुंच कुंचा 29. उिष्णह उद्याहा 30. देवविश देवविशा

N. B. The above words end in consonants and would not have taken 'হাব' but for their being included in the 'হাবাহি' class.

## 31. ड्यंष्ठ ड्यंष्टा 32. कनिष्ठ कनिष्ठा 33. मध्यम मध्यमा

 $\it B. N.$  The above words denoting matrimonial realtion would have taken the affix 'nîsh' by IV. 1. 46.

34. अमूल अमूला The word 'mûla' preceded by the negative particle nan, would have otherwise taken 'nîsh' by IV. 1. 64.

# ऋक्षेभ्योङीप् ॥ ५ ॥ पदानि ॥ ऋत्-नेभ्यः, ङीप्, (स्त्रियाम् ङचाप्प्रा०)॥ वृत्तिः ॥ ऋकारान्तेभ्ये नकारान्तेभ्यभ प्रातिपविकेभ्यः स्त्रियां ङीप् प्रत्ययो भवति ॥

5. The affix ङोप् is employed, in forming the feminine, after Nominal stem ending in ऋ or in न।

Of the affix डीप, the letter क् is taken in order to make a common erm with डीप् and डीन्; and the प् is taken to distinguish ti from those

affixes; the real affix is ई। Thus, कर्ह ;— र्र. कर्षी ; हर्न् - र्र. हर्षी ; हर्ण्डन् - र्र. हर्ण्डन् ; छिन् र्, - र्र. छिन् ।।

उँगितश्च ॥ ६ ॥ पदानि ॥ उगितः, च, (स्त्रियां ङीए) ॥ वृत्तिः ॥ उग् इत् यत्रसंभवति यथा कथंचित् ततुगिच्छान्तरूपं, तदन्तात् स्त्रियां ङीप् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकत् ॥ धातोक्षगितः प्रतिषेधोदक्तव्यः ॥ वार्त्तिकम् ॥ अंचते भौपसंख्यानम् ॥

6. And after what has an indicatory 'uk' (ব, স্কু or ক্) the affix ভ্ৰাব is employed, in denoting the feminine.

The उक् is a pratyâhâra meaning उ, ऋ and छ। Wherever it is possible to make these letters indicatory, in whatever way it may be, that word-form is called उगित्। That which ends with such a word is meant here. A prâtipadika pure and simple, not formed by an affix, may be उगित्, thus the pronoun भवत among the sarvanâmas: an affix may be उगित् as the affixes कवनु and शह, and therefore, the words formed by these affixes will be उगित्; similarly a letter may be उगित् as म meaning त in VI. 4. 127, ("मु is the substitute of the final of an inflective base ending in अर्यन् &c")

Thus, भवत् 'honored' sir.—f. भवती 'madam'. Applying the rule of tadantavidhi, we have आंतभवत्—आतिभवती 'most exalted lady'. Similarly पचत् (formed by adding हातृ III. 2. 124), forms the feminine पचन्ती, the नुम comes by VII. 1. 82. So also यजन्ती 'a female sacrificing'; अर्वत् अर्वती' a mare'.

Vârt:—Prohibition must be stated in the case of verbal roots having an indicatory 'uk'. Thus the roots संस 'to fall down', ध्युम 'to fall down' have indicatory उ; and we get from these roots, the paâtipadikas like उखासन् and पर्णध्यन्, (III. 2. 76). The उखासन् ब्राह्मणी, पर्णध्यन् ब्राह्मणी ॥ Here, the feminine is not formed by adding डीण्।

Vârt:—The prâtipadikas ending with the verb 'anchu', however, take the affix डीप । As, प्राची, प्रतीची।

वनो र च ॥ ७॥ पदानि ॥ वनः, र, च, (स्त्रियां ङीप्)॥ वृत्तिः ॥ वन्नन्तास्मातिपदिकात् स्त्रियां ङीप् प्रत्ययोभवति रेफभान्तादेशः ॥ वार्त्तिकम् ॥ वनो न हशः ॥

7. The affix 'sit' is added, in forming the feminine to the stems that end in the syllable चन, and  $\tau$  is the substitute of the final of such syllable.

Thus धीवन (Uṇâdi IV. 115) f. धीवरी 'a female artisan'; पीवन f. पीवरी 'a young woman, a stout woman', हार्वन f. हार्वरी 'night' (हा + वनिव् III. 2. 75) lit. that which destroys light. So also परलेकावृष्टी ॥

Words ending in बन् are formed by the affixes ङ्वनिए, (III. 2. 103) वनिए and वनिए (III. 2. 74). These words end in न and consequently would ave taken डीए even by IV. 1. 5; the necessity of the present sûtra arose in order to teach the change of न into ए in case of words ending in बन्।

Vârt:—If the affix बन् is ordained to be added to a word ending in श्, (a letter of इश् pratyâhâha), and is thus immediately preceded by a soft onsonant then this rule does not apply, that is to say, there is neither the pplication of the affix डीए nor the change of न into र ॥ Thus सहयुध्यन is both asculine and feminine as, सहयुध्या ब्राह्मणः or ब्राह्मणी 'a Brâhman brother or sister 1 arms'. In शर्मन् the बन् is preceded by र which is a letter of हश class, but s बन् is not ordained to be applied to शर् but to श्, and we get the र indirectly y guna, the vârtika does not apply to such a case. Hence शर्मरी॥

## पादोऽन्यतरस्याम् ॥ ८ ॥ पदानि ॥ पादः, अन्यतरस्याम् ( स्त्रियां ङीप् ) ॥ वृत्तिः ॥ पादन्तात् पातिपिक्तावन्यतरस्यां स्त्रियां ङीप् प्रत्ययो भवति ॥

8. The affix 'इन्प्' is optionally employed in the eminine, after a Nominal-stem ending with word 'pâd.'

The word पार becomes पार् when final in certain Bahuvrihi compounds V. 4. 140). Thus द्विपान् is both masculine and feminine, or it may optionally orm its feminine by long है (इरिप्). In the latter alternative, the form will be प्रती, the word पार् being replaced by पर् by VI. 4. 130, (as read with I. 4. 18). imilarly भिपान् or भिपती; चतुष्पार् or चतुष्परी ॥

## टावृचि ॥ ९ ॥ पदानि ॥ टाए, ऋत्वे, (स्त्रियां पादः) ॥ गुक्तिः ॥ ऋचिवाच्यायां पारन्तात पातिपविकात स्त्रियां टाए पृत्ययो भवति ॥

9. The affix **eq** is employed in the feminine, after Nominal-stem ending with the word 'pâd', when the word lenotes a verse of the Rig-Veda.

This debars इरीप्। Thus द्विपद्म ऋक् 'a Rik verse consisting of two quarter erses'; similarly श्रिपदा ऋक्, चतुष्पदा ऋक्। Why do we say "when denoting a' ik verse"? Observe द्विपदी देवदन्मा 'Devadatta (a woman) having two feet'.

## न पर् स्वस्नादिभ्यः ॥ १० ॥ पदानि ॥ न, पर्, स्वस्नादिभ्यः, (स्त्रियाम् ) ॥ र्काः ॥ षर् संज्ञकेश्यः स्वन्नादिभ्यभ पातिपद्किभ्यः स्त्रीप्रत्ययो न भवति ॥

10. The feminine affixes are not employed after he stems called 'षद' (I. 1. 24), and after 'स्वस्द' &c.

This prohibits all feminine affixes that would otherwise have presentl themselves. Thus पञ्च ब्राह्मण्य. 'the five Brâhmaṇî ladies'. So also सम, t, स्वा &c are feminine as well as masculine, The following words belong to the Svasrâdi class:—स्वसा 'a sister', बुहिता 'a daughter'; ननान्ता 'a husband's sister', बाता 'a husband's brother's wife', माता 'a mother', तिक्षः 'three'. चतकः 'four'.

मनः ॥ ११ ॥ पदानि ॥ मनः ( ङीए स्त्रियां ) ॥
वृत्तिः ॥ मन्नन्तात्पात्तपदिकात् ङीप् प्रत्ययो न भवति ॥

11. The affix ङोप is not employed after a Nominal-stem ending in the syllable मन्॥

By IV. 1. 5, prâtipadikas ending in मन् would have taken the affix डीप्, in as much as they end in न्; but the present sûtra prohibits that. Thus हामन् 'a string' is both neuter and feminine; and is declined as follows:—I. S. दामा; d. हामानें, pl. हामानः ॥ Similarly पामा, पामानें, पामानः ॥

Here by using the term मन् we mean words formed by an affix whose effective element is मन्, such as the affix मिनन् (Unadi IV. 144) in the words हामन् (शे+मिनन्) and पामन्; as well as words which end in मन् which does not represent an affix. This is done on the strength of the following paribhasha:— धानिनसमन महणान्यर्थवता धनर्थकेन च तर्न्तिर्धि प्रयोजयिन्त ॥ "Wherever धन् or इन् or धन् or मन्, when they are emyloped in grammar denote by I. 1. 72 something that ends with अन् or इन् or अस् or मन्, there अन्, इन्, अस्, and मन represent these combinations of letters both in so far as they possess, and also in so far as they are void of, a meaning." Therefore, words like सीमन् and अतिमहिमन्, where मन् is not an affix, but an integral part of the word, are also governed by the present sûtra. Thus, सीमा, सीमानी, सीमानः आतिमहिमा, अतिमाहमानी and अतिमहिमानः ॥

अनो बहुव्रीहे: ॥ १२ ॥ पदानि ॥ अनः, बहुव्रीहेः, (स्त्रियां ङीप् न ) ॥ वृत्तिः ॥ अत्रन्तार् बहुत्रीहेः स्त्रियाम् डीप् प्रत्ययां न भवति ॥

12. The affix ङीए is not employed to denote the feminine, after a Bahuvrîhi compound ending in अन ॥

This refers to those Bahuvrihi compounds in which the penultimate is not elided. Of the Bahuvrihi compounds which lose their penultimate letter, it is optional to employ this affix or not; as it will be taught in IV. I. 28. Thus सुपर्वन 'possessed of beautiful joints' is both masculine and feminine. As सुपर्वा, सुपर्वाणी, सुपर्वाणाः; so also सुरामां, सुरामांणों and सुरामांणः ॥ In these cases the penultimate अ of वन or मन् is not elided. See VI. 4. 137.

Why do we say "after Bahuvrihi compounds"? Because after any other compounds, this rule will not apply. As भातराजन is an Avyayibhâva compound, its feminine will be भतिराजी ॥

डाबुभाभ्यामन्यतरस्याम् ॥ १३ ॥ पदानि ॥ डाप्, उभाभ्यां, अन्यतरस्यां, (मनः अनोबहुन्नीहेः स्त्रियां ) ॥ वृत्तिः ॥ डाप् पृथ्यवो भवति उभाभ्यां मनन्तात्मातिपश्कादनन्ताच बहुन्नीहरन्त्रतरस्याम् ॥ 13 The affix द्वाण् comes optionally after both these, viz. the Nominal-stem ending in मन, and a Bahuvrîhi compound ending in अन् ॥

Of the affix डाप्, the letter इ indicates that the affix is to be added after the elision of the दि (I. 1. 64) of the base. Thus पानन्+डाप्=पान्+आ=पाना, This being an optional rule we have 1. s पाना d, पान or पानाना, pl, पानाः or पानानः; similarly with सीमा, as, सीमा, सीमे or सीमानो, सीमाः or सीमानः ॥

So also in Bahuvrîhi compounds ending in अन्. As:-

बहुराजा, बहुराजे ०१ बहुराजानी, बहुतक्षा, बहुतक्षे ०१ बहुतक्षाणी,

बहुराजाः or बहुराजानः॥ बहतक्षाः or बहतक्षाणः॥

Why do we say "optionally"? So that the option may apply to sûtra IV. 1. 7 also; i. e. when a prâtipadika ending in वन्, which can be regarded as ending in अन्, is a Bahuvrîhi compound, then the change of न into र् and the application of झाप् are optional we may apply the affix डाप् instead. As:—
बहुधीवा or बहुधीवरी; बहुपीवरी ॥

अनुपसर्जनात् ॥ १४ ॥ पदानि ॥ अन् उपसर्जनात् ॥ वृत्तिः ॥ यहित कर्ष्वमनुक्रमिण्यामोऽनुउसर्जनादित्येवं तर्वेदितव्यम् ॥

14. The following rules apply to a Nominal-stem which is not a subordinate term in a compound.

This is an adhikara aphorism pure and simple, and has governing force upto IV. 1. 77: and prohibits the application of affixes to 'upasarjanas'. That is to say, whatever we shall treat of hereafter, is to be understood to apply to such terms only, which are not upasarjana or a subordinate term in a compound. (I. 2. 43). Thus the next sûtra declares "the affix hîp is added in forming the feminine after what ends in short sq, if the affix with which it ends has an indicatory रू, & c." Thus the word कुरुचर is formed by the affix ह (III.) 2. 16), and ends in अ. The feminine of this word will be formed by इतिष् as कुरुचरी, similarly महचर- / महचरी । But if these words being the last members of a compound, are treated as upasarjana (I. 2. 43), then they will not take the affix sty in the feminine. Now in a Bahuvrihi compound, all the component members are upasarjana, (II. 2, 35); therefore, the feminine of such compounds will not take ङीप् ॥ Thus, बहुकुरुचरा or बहुमद्रचरा मधुरा ॥ Similarly IV. 1. 63 says, "the affix क्षेष् is added after words denoting jati" as, कुक्कुडी, शुक्ती ॥ But where these words are upasarjana, 'nish' will not be added: as, बहुक्कका बहुशूकरा मधुरा॥

As a general rule, tadanta-vidhi (I, 1, 72) does not apply to compounds; but the present sutra indicates by implication that the tadanta-vidhi applies to compounds for the purposes

of the application of feminine affixes. For had it not been so, there would have been no necessity of making the present satra; for a rule applicable to a simple word as such, would not have applied to it when it was part of a compound—whether subordinate (upasarjana), or principal (pradhâna). But the present satra indicates that the tadanta-vidhi does apply, if the word does not become a subordinate member, but is regarded as the principal member, of a compound.

The feminine of कुभकार or नगरकार will be कुम्भकारी or नगरकारी, in as much as the second member here is pradhâna: the word 'kumbha-kâra' being formed by अण्(III, 2, 1), and thus making it possible to apply इपि by IV. 1. 15. The affix अण् referred to in the next sûtra refers to the kṛit-affix अण् (III. 2. 1), as well as to the Taddhita affix अण् ॥

विड्ढाणञ्द्यसज्द्र्यज्ञमातच्तयप् ठक् ठञ्कञ्करपः ॥ १५ ॥ पदानि ॥ वित्-ढ-अण्-अञ्-द्वयसच्-द्रप्रच्-मात्रच्-तयप्-ठक्-ठञ्-कञ्-करपः (अतः स्त्रिया-म ङीप्)॥

वृत्तिः ॥ दिरादिभ्य प्रातिपद्तिभ्यः स्त्रियां ङीप् प्रत्ययो भवाति ॥ वार्त्तिकम् ॥ नम्स्रभीकक्ष्युन्तरुणतनुनानामुपसंख्यानम् ॥

15. The affix ङीप is added, in the feminine, after the Nominal-stems ending in short अ, if the affix with which it ends has an indicatory द, or if the affix be द, or अण्, or अञ्च or द्वयस्च, or द्व्यस्च, or नात्रच्, or तयण्, or ठक्, or ठञ् or कञ् or क्वर्प।

The word अतः 'ending in short अ' is understood here by anuvritti from IV. I. 4; and qualifies the affixes above-mentioned, wherever necessary. This debars the affix राष of IV. I. 4. We shall give example of each seriatim (1) Thus, m., कुरुवर f., कुरुवरी m., महत्त्वर f., महत्त्वरी (चर् + ई = चर् + ई; the final अ is elided by VI. 4. 148.) The word kuru-chara is formed by z (III. 2. 16). of which z is indicatory.

Q. It might be objected, "why is not the affix द्वीष् added after the words प्यमान, formed by the affix ज्ञानच् (III. 2. 124) in as much as this affix is a substitute of लट्; and because लट् has an indicatory ट्, therefore, its substitute will also be supposed to have an indicatory ट्(I. 1. 57)."

A. To this we reply, 'the affix लट् is not दित् as it has two indicatory letters, ल् and द्'.

Q. If that be so, affixes like ह्यूट् should also be called no दित् affixes, as they have also two indicatory letters.

A. To this we reply, that if ह्युद् be not regarded दिन्, then the indicatory द् of ह्युद् finds no scope any where: as the indicatory द of हर has its scope in sûtra III. 4. 79. Therefore, the feminine of पचनान will be पचनाना॥ Similarly, the indi-

- catory र of augments will not cause the application of the affix हीए; thus पिंदता विद्या । Here the feminine of पिंदता is formed by भा and not र. This is indicated by sûtra IV. 3. 23, which says "augment तुर् is added to the affixes दुघ and दुघल्". If the र of तुर् could have made the affix दित् for the purposes of this present sûtra; the anubandha र had been unnecessarily added to the affixes र and रूक in the above.
- (2) Of words ending in ढ we have, m, सोपर्णेख f. सोपर्णेख so also f. वेनतेथी. The ढ stands for the affix ढक् ; and it is replaced by एए (VII. 1. 2). Thus सुपर्णा + ढक् (IV. 1. 120) = सुपर्णा + एख = सोपर्णेख (VII. 2. 118). There is no affix which is merely ढ without any indicatory letters; and denoting the feminine; the only affix, as said above, is ढक् ॥ Therefore, the following maxim does not apply here:—"When a term void of anubandhas (indicatory letters) is imployed in grammar, it does not denote that which has an anubandha attached to it", and we cannot say that the ढ of this sûtra refers to the anubandha-less ढ of V. 3. 102 which is always Neuter.
- (3) Of words in अण, we have already said that the affix अण here refers to both the Kṛit and the Taddhita affix 'aṇ'. Thus with the kṛit affix 'aṇ' we have कुम्भकार and नगरकार (III. 2. 1), the feminine of which is कुम्भकारी and नगरकारी ॥ With the Taddhita affix 'aṇ' we have औपगव (IV. 1. 92), the feminine of which is औपगवी ॥ Sometimes words formed by the addition of the affix ण are operated upon as if they were formed by अण् ॥ Thus चौरी, तापसी are the feminine of चौर and नापस (IV. 4. 62), sometimes words formed by ण are not so treated, as नाण्डा, मौद्या (IV. 2. 57).
- (4) Words formed by अम् as भोत्स f. भोत्सा, भोत्पान, f. भोत्पानी, (IV. 1. 86). Though by IV. 1. 73 the affix झीन would have come after the words ending in अम्, the re-employment of this affix in the present sutra is for the purpose of preventing the application of the affix डीष् which would have presented itself by IV. 1. 63; that is even when 'jâti' is indicated, 'nîsh' is not to be employed here.
- (5) The three affixes इयसच्, रम्नच् and मानच् are added by V. 2. 37; as, जरुदसी, जरुदमी, जरुदमी, जरुदमी, जानुदमी, जानुद
- (6) So also with words formed by तयप् (V. 2. 42). As पञ्चतवी 'of which the parts are five' so also स्वतवी ॥
- (7) So also with words ending in डक् (IV. 4. 1) as, आक्षिकी 'a female licer', ज्ञालिककी. The s is replaced by इक (VII. 3. 50).
- (8) Similarly with words ending in হয় (V. I. 18): as, জারণিকা 'elegant'. The affixes হক্ and হয় are separately enumerated in this sûtra, in order to exclude the affix হন্ &c. For had the word হ merely been used, then it would have meant all the *three* affixes হক্, হন্ and হয়, which is not desired.

- (9) Similarly with words ending in कर्म (III. 2. 60) as, बाह्सी। साहसी।।
- (10) So also with words ending in क्वरप् (III. 2. 163) as इस्वरी 'swift',

Vârt:—In addition to the foregoing, there should have been the enumeration of the affixes नम् and स्नम्न (IV. 1. 87) and रिक् (IV. 4. 59) and स्थ्यन् (III. 2. 56) and of the words तरुण and तलुन 'a youth'. Thus केणी 'a female', पोस्नी 'a male', पास्तीकी 'a female spear bearer', भाकंपकरणी 'enriching; तरुणी or तलुनी 'a young woman'.

यञश्च ॥ १६ ॥ पदानि ॥ यञः, च, (स्त्रियां ङीप्)॥ वृत्तिः ॥ यञन्ताद्य प्रातिपरिकात् स्त्रियां ङीप प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ अपत्यप्रहणं कत्व्यम् ॥

16. The affix ङ्कीए is employed, in denoting the feminine, after a Nominal-stem ending in 'यत्र' (IV. 1. 105).

Thus गार्ग्य + ड्रीप् = गार्ग्य + ई (VI. 4. 148) = गार्ग् + ई (VI. 4. 150) = गार्गी 'a female descendant of Garga'; so also वास्ती ॥

Vârt:—This rule applies when the affix यम् denotes a descendant, and not otherwise. Therefore ई will not be applied to form the feminine of ईप्य of द्वीप + यम् (IV. 3. 10). Its feminine will be देखा 'living on or relating to an island'.

The separation of this sûtra from the last, (for the affix बम् could well have been included in the same), is for the sake of the subsequent aphorisms, in which the anuvitti of बम् only runs and not of others.

प्राचां स्फ स्तद्धितः ॥ १७ ॥ पदानि ॥ प्राचां, ष्फः, तद्धितः, ( यञः स्त्रियां )॥ वृत्तिः ॥ प्राचामाचार्याणां मंतन यजनतान् स्त्रियां ष्फः प्रत्ययो भवति स च तद्धितसंज्ञः ॥

17. In the opinion of the Eastern Grammarians, the affix 'shpha' is employed after what ends with the affix 'yañ', and it is to be regarded as a Taddhita affix.

Of this affix ष्द the letter ष is indicatory (I. 3. 6), and shows that the words formed by this affix will take 'nish' (IV. 1. 41). The feminine nature is here manifested by these two affixes jointly, viz by 'shpha' and 'nish'. The object of saying that 'shpha' is to be regarded as a taddhita affix, is that the word so formed may get the designation of pratipadika (I. 2. 46). The affix द is replaced by the substitute आयन (VII. 1. 2). Thus गार्थ+ष्द + हीष् = गार्थायणी; so also यात्यायनी ॥ This being an optional rule, we have in the alternative, गार्गी and बात्सी ॥

The word सर्वत्र "every where", of the next sûtra is to be read into this, by a process inverse to that of anuvritti, in order to prohibit the applica-

tion of those rules even which would otherwise debar this. Thus IV. 1. 75 says:—'the affix चाप् comes after भावन्य'। Here भावन्य ends in यम्, and by IV. 1. 16, the word भावन्य would have taken the affix nîp: IV. 1. 75 debarred this. But according to Eastern Grammarians, here also the affix 'shpha' will be added. Thus भावन्यायनी।

## सर्वत्र लोहिसादिकतन्तेक्ष्यः ॥ १८ ॥ पदानि ॥ सर्वत्र, लोहितादि कतन्तेक्ष्यः, (यञः स्त्रियांष्फ )

वृत्तिः ॥ सर्वत लोहितादिभ्यः कतपर्यन्तेभ्या यजन्तेभ्यः स्त्रियां ब्याः प्रत्ययो भवति ॥

18. The affix 'shpha' is invariably added in the feminine after the words beginning with 'lohita' and ending with 'kata', when they take the affix yan.

The words लोहिन &c. are a subdivision of Gargâdi class (IV. 1. 105). The present sûtra makes the application of the affix ष्फ, compulsory while it was optional in the last. The word कत refers to the independent prâtipadika कत in the said subdivision, which follows immediately after the word किए, and not to the word कुरुकत of the same class, where the word कत is not an independent full nominal-stem but a member only. Thus लेहिस्यायनी, शांशिस्वायनी बाभव्यायणी ॥

## Kûrikû कण्यात्तु शकलः पृर्वः कतातुत्तर इच्यते । पूर्वोत्तरी तदन्तादी ब्काणी तत्र प्रयोजनम् ॥

For the purposes of the application of ज्ञ and अण्, the word शक्त which is enumerated in the Gaṇapâtha after the word कण्य (See IV. 1. 105) should be regarded as if it stood immediately before कण्य and after कत् ॥ Thus we have शाकल्यायनी (with ज्ञ ), and शक्ताः with अण्, meaning शाकल्यायेम छात्राः 'the pupils of Sâkalya'.

कौरव्यमाण्डूकाश्यांच ॥१९॥ पदानि॥ कौरव्य-माण्डूकाश्यामः; च, (स्त्रियांष्फ)॥ वृत्तिः॥ कौरव्य माण्डूक इत्येताभ्यां स्त्रियां ष्कः प्रत्ययो भवति॥ वार्णिकम्॥ कौरव्यमाण्डुकयोरासरेरुपसंख्यानम्॥

19. The affix 'shpha' is added, in the feminine, after the words कीरव्य and माण्डक ॥

. The word कीरच्य is formed by adding the affix ण्य to the base ऋह (IV. 1. 151); this word, ending in अ, would have formed its feminine by दाप् (IV. 1. 4), but for the present sûtra. So also by IV. 1. 119, the word माण्डूक is formed by अण् added to मण्डूक; and the feminine of mâṇdûka would have been formed by nîp (IV. 1. 15), but for the present aphorism, which supersedes that affix. Thus कीरच्यायणों, माण्डुकायनी ॥

How do you expain the form कारवी in the phrase कारवी सना?

We explain it by saying that कीरवी is not the feminine of कीरव्य; but of कीरव, formed by adding अण् to कर by sûtra IV. 3. 120.

Vârt:—The word आसुरि should be enumerated along with kauravya and mâṇḍûkya. Thus आसुरायणी ॥ The word आसुरि is formed by the affix हम् added to the word असुर; the word 'âsuri' would, therefore, have taken the affix अण् in forming the further derivative (IV. 2. 112). But according to the opinion of Patanjali, the word, âsuri' should form its further derivative (called also शिक्त) by taking the affix (IV. 2. 114). Thus आसुरीयः कल्पः (सेन मोक्तम्) ॥

वयसि प्रथमे ॥ २० ॥ पदानि ॥ वयसि, प्रथमे, (स्त्रियां ङीप्) वृत्तिः ॥ प्रथमे वयसि वस्मातिपरिकं भुरवावर्तते ततः स्त्रियां ङीप् पत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ वयस्यचरमदतिवक्तन्यम् ॥

20. The affix 'इंग्' is employed, in the feminine, after a Nominal-stem ending in आ and denoting early age.

The word वय: means the condition of the body as dependent upon time; such as, youth, old age &c. Words expressive of early age form their feminine by है, though ending in भा। Thus, कुमारी 'a girl'. किशोप 'a young girl' बर्करी 'a she-kid'.

Why do we say denoting 'early age?' Observe स्थिति 'an old woman'; क्या 'an old woman'. Why do we say ending in अ? Observe शिशु, which is both masculine and feminine.

Vârt:—The sûtra should have been अचरने वयसि 'words expressive of not old age'? Thus वधूरी 'a young woman', चिरण्टी 'a young woman'. These words denote the second stage of life, and not the first, i. e. they denote women who have attained their maturity.

How do you explain the form क्रन्या 'a girl'? This is an exception, and Pâṇini himself uses the word 'kanyâ' showing that it is a valid form; as în sûtra IV. 1. 116.

The words like उत्तानशया 'an infant girl that does not know how to lic down properly' लोहितपादिका 'a female infant whose feet are still tender and red' do not directly, but metaphorically, express age, and hence are not governed by this rule.

## द्विगोः ॥ २१ ॥ पदानि ॥ द्विगोः, (स्त्रियां ङीए) ॥ इत्तिः ॥ द्विगुसज्ञकात् पातिपविकात् स्त्रियांडीए पत्ययो भवातृ ॥

21. The affix 'stq' comes in the feminine after a Nominal-stem ending in short a, which is a 'Dvigu' compound.

Thus इहापूली, पञ्चपूली ॥ But we find त्रिफला 'the three myrobalans', because this is one of the words spoken of as 'अज &c' (IV. 1. 4).

अपरिमाणविस्ताचितकम्बस्येभ्योनतद्धितल्लाकि ॥ २२ ॥ पदानि ॥ अपरिमाण-बिस्त-आचित-कम्बस्येभ्यः, न, तद्धित-लुकि, ( डींग् द्विगोः )॥

वृत्तिः ॥ अपरिमाणनतार् द्विगोर्विस्तात्रित कम्बत्यान्ताच तद्धितलुकि सति ङीप् प्रस्ययो न भवति ॥

22. The affix siq is not employed, when a Taddhita affix is elided, after a Dvigu compound ending in a word not denoting a mass or measure; or in 'bista', 'achita', and 'kambalya'.

This debars 'nip' which otherwise would have presented itself by virtue of the last sûtra. The words विस्तः 'a weight of gold equal to 80 Raktikas', भागितम् 'a measure of 10 cart-loads or 80,000 tolaḥs'; and कम्बल्यः 'a measure', all denote measure; and are the only words expressing measure to which this rule applies. The word परिमाण means 'measure', as distinguished from संख्या 'a Numeral', See V. 1. 19, &c.

Thus प्रसाध is a Dvigu compound, meaning 'purchased for five horses.' Here the Taddhita affix हम् (V. 1. 37) giving the sense of 'purchased with' has been elided by V. 1. 28. This compound does not end in a word denoting parimana techincally so called or a measure. The feminine of this word will not be formed by हीष् but by राष्, thus, पञ्चाभा 'a female purchased for five horses'.

The words denoting 'time' or 'number' are not words denoting 'measure' as understood in this sûtra by the word 'parimâṇa'. Thus, दिवर्षा, 'a two years old female child', चिवर्षा 'a three years old female child' (V. 2. 37 Vart.) So also दिश्ता 'a female purchased for two hundreds', similarly विश्वता ॥ So also with the words विश्त &c. As दिविश्ता 'purchased for two bistas', चिविश्ता, द्याचिता, व्याचिता, विशाचिता, दिकम्बल्या, and चिकम्बल्या, &c.

Why do we say 'not ending in a word denoting a Parimâṇa or a 'measure'?' Observe झाडकी, लपाडकी "a female purchased for two or three âḍhaka". Here âḍhaka means a measure equal to 7 lb. 11 oz. avoir.

Why do we say 'when a Taddhita affix is elided '? In 'Samâhâra 'Dvigu' compounds, the affix 'nîp' will apply. Thus प्रयासी 'an aggregate of five horses', so also रवासी।

काण्डान्तात् क्षेत्रे ॥ २३ ॥ पदानि ॥ काण्ड-अन्तात्, क्षेत्रे, (द्विगोः तद्धितलुकि ङीप् न)॥

वृत्तिः ॥ काण्डग्रह्मान्ताद् द्विगोस्तद्धितलुकि सति क्षेत्रे वाच्ये डीप् परययो न भवति ॥

23. The affix sty is not employed after an adjectival Dvigu compound, ending in the word 'stys', where the Taddhita affix is elided, when the compound means a field.



Thus द्विकाण्डा क्षेत्रभक्तः 'a division of a field of the measure of two kândas.' Here, the word द्विकाण्ड is a Dvigu compound ending in 'kânda'; the Taddhita affixes denoting measure enjoind by V. 2. 37, have been elided by the vârtika 'प्रमाण लो द्विगानित्यम्' given under the same sûtra. The feminine, therefore, of this word will not be formed by 'nîp' but by राष्; so also जिकाण्डा क्षेत्रभक्तः ॥

The term 'kâṇḍa' is a word expressive of non-measure; and, therefore, the prohibition contained in the last sûtra applies to it; the present sûtra is made to regulate this prohibition. That is to say, the prohibition contained in the last sûtra is not universally applicable in the case of Dvigu compounds ending in 'kâṇḍa'; it applies to cases where the compound refers to superficial land measure. Therefore we have, দ্বিকাণ্ডী তেন্তু: 'a rope two kâṇḍas long'; দিকাণ্ডী তেন্তু: 'a rope three kâṇḍas long'.

पुरुषात्प्रमाणेऽन्यतरस्याम् ॥ २४ ॥ पदानि ॥ पुरुषात्, प्रमाणे, अन्यतरस्याम्, . ( द्विगोः तद्धितऌकिनङीप् ) ॥

वृत्ति. ॥ प्रमाणं यः पुरुषशब्दस्तदन्तार् द्विगोस्तद्धितलुकि सति अन्यतरस्यां न डीप् प्रत्ययो भवति ॥

24. The affix 'ड्राप्' is not optionally employed after a Dvigu compound, where the Taddhita affix is elided, when the compound ends in the word 'purusha', referring to measure.

Thus द्विपुरुषा or द्विपुरुषी परिखा 'a mote two purusha wide' so also विपुरुषी or विपुरुषा &c. The present sûtra ordains an option where IV. I. 22 would have made the prohibition universal. Why do we say 'when referring to measure'? Observe द्विपुरुषा 'a female purchased in exchange for two males; No option is allowed here. Where the Taddhita affix is not elided, the present rule does not apply. Therefore in Samâhâra Dvigu we have द्विपुरुषी or विपुरुषी ॥

बहुवीहेरूभ्रसो ङीष् ॥ २५ ॥ पदानि ॥ बहुवीहेः, ऊभ्रसः, ङीष् (स्त्रियां ) ॥ वतिः ॥ ऊभ्रम् शब्दान्तार् बहुवीहेः स्त्रियां डीष् प्रस्थयो भवात ॥

25. The affix 'क्वन्' is employed, in the feminine, after a Bahuvrihi compound ending in the word ûdhas an udder.

Thus the Bahuvrihi compound of कुण्ड 'a bowl' and अध्म will be कुण्डो-ध्यः; then the final of ûdhas is replaced by the substitute अनङ् (V. 4. 131); thus we have कुण्डोधन्; which would have been liable to the rules IV. 1. 12, 13. ante; the present sûtra enjoins हीष् instead. Thus कुण्डोधने (VI. 4. 134) 'a woman with full bosom'; घराष्ट्री 'a cow with udders like jars'.

Why do we say 'after a Bahûvrîhi compound'? Observe प्राप्ता ऊधः=प्रा-क्राप्ताः (II. 2. 4) which is a Tatpurusha compound. The Sûtra IV. 1. 28 also is debarred in this case: for though the penultimate  $\mathfrak{A}$  is elided by the VI. 4. 134, yet rule IV. 1. 28 does not apply here.

The substitution of धन् for the final of ऊथस् takes place only then, when the feminine nature is to be expressed and not otherwise. Therefore in the masculine we have महोधा पर्जन्यः 'the big-bosomed cloud'.

# संख्याव्ययादे ङींप् ॥ २६ ॥ पदानि ॥ संख्या-अव्यय-आदेः, ङीप् ( बहुवीहे रूभ्रसः स्त्रियां ) ॥

वृत्तिः ॥ संख्यादेरव्ययादेश बहुत्रीहेरूधस्त्राब्दान्तात् ङीप प्रत्ययो भवति ॥

26. The affix siq comes in the feminine, after a Bahuvrîhi compound ending in 'ûdhas', beginning with a Numeral or an Indeclinable.

This sûtra ordains 'ńip', where by the last sûtra there would have been 'ńish'. Thus द्वी+জधम्+अनङ्+डीष् ( V. 4. 131 )= হয়ুগা 'having two udders'; so also চ্ছুগা, 'having three udders'. The above are Bahuvrîhi compounds beginning with a Numeral. Similarly সংখ্যা 'many-uddered.; নিৰুগ্ন 'having no udders.'

Why do we say 'beginning with'? So that the rule may apply to compounds like दिविधोधी and विविधोधी, in which the words 'dvividha' and 'trividha', though not Sankhyâ are words which begin with a Sankhyâ.

दामहायनान्ताश्च ॥ २७ ॥ पदानि ॥ दाम-हायनन्तात्, च, (स्त्रियां ङीए संख्या बहुवीहेः ) ॥

वृत्तिः ॥ संख्योर्वहुत्रीहे र्वामज्ञाङ्गान्ताद्धायनज्ञाङ्गान्ताच स्त्रियां ङीप् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ हायना वयसि स्मृतः ॥

27. The affix step comes, in the feminine, after a Bahuvrîhi compound beginning with a Numerel, and ending with the words dâman 'a rope', and hâyana 'a year'.

The word दामन was liable to be operated upon by three rules, by, IV, I. 13 ordaining दाप्, by IV. I. 11 prohibiting totally the affixing of डीप् and IV. I. 28 ordaining nip optionally: the present sûtra ordains nip to the exclusion of all those rules. As दिशाझी 'a (mare) bound by two ropes'. त्रिशाझी ॥

Similarly हायन would have taken long आ by IV. 1. 4, this ordains long है।। Thus दिहायनी 'two years (old girl)', त्रिहायणी; ऋतुहीयणी।।

Vârt:—The word 'hâyana' must denote 'age', for the purposes of this sûtra. Therefore we have no nip here:—दिशायना शाला 'a hall of two years existence'. So also त्रिहायना and चनुहायना ॥ Moreover in these latter cases the न is not changed into ण; for when हायन denotes 'age', it is then only that the न is changed into ण and not otherwise.

अन उपधालोपिनोऽन्यतरस्याम् ॥ २८ ॥ पदानि ॥ अनः, उपधा-लोपिनः-अ-न्यतरस्यां (बहुब्रीहे र्ङीप् )॥

वृत्तिः ॥ अन्नन्तो यो बहुन्नीहिरुपधालोपो तस्मादन्यतरस्यां ङीप् प्रस्ययो भवति ॥

28. The affix ङीप् optionally comes after that Bahuvrihi compound, which ending in the syllable अन् loses its penultimate अ॥

Thus बहुराजन् is a Bahuvrihi compound ending in अन्; in applying nip, it loses is penultimate by VI. 4. 134 (अल्लोपोडनः there is elision of अ of अन् when a bha affix follows). Thus बहुराज्ञी 'having many kings'. In the alternative, when nip is not added, we may add the affix उत्प by IV. 1. 13. Thus बहुराजा, बहुराजाः ॥ Or we may apply the prohibition contained in IV. 1. 12 and have बहुराजा, बहुराजानो, बहुराजानः ॥ when the penultimate is not elided we cannot apply the affix उत्तेष at all: in cases of such compounds there are only two forms of the feminine noun as सुवर्श, सुपर्वे, सुपर्वाः or सुपर्वा सुपर्वोणी, सुपर्वाणः ॥ That is to say we apply IV. 1. 13 and 12 only; for in the case of सुपर्वेष्ठ &c. rule VI. 4. 137 prevents the elision of the penultimate नः; (न संयोगाइमनन्तान, there is not elision of the अ of अन् when it comes after a conjunct consonant ending in न or म) ॥

नित्यम संझाछन्दसोः ॥ २९ ॥ पदानि ॥ नित्यं, संज्ञा, छन्दसः ( अनउपधा-लोपिनोऽन्यतरस्यां ङीप् )

वृत्तिः ॥ अत्रन्ताद्व हुत्रीहेरपथालोपिनः संज्ञायां विषये छन्दसि चनित्यं डीप् प्रस्ययो भवति ॥

29. The affix इतिष् necessarily comes in the Chhandas and in forming Names, after that Bahuvrîhi compound which ending in the syllable अन् loses its penultimate अ।

This is an exception to the last rule; for while that enjoined the optional, the present enjoins the compulsory application of the affix इनिष्॥ Thus सुराज्ञी 'the city called Surājñî'; अतिराज्ञी 'the city of Atirājñî'. Similarly in the Chhandas we have गौः पञ्चवाद्यी, एकवाद्यी, एकवाद्यी 'a cow having five udders, one udder, or two udders'. एकमुधी समानमूर्धी॥

केवलमामकभागधेयपापापरसमानार्यकृतसुमङ्गलं भेषजाच ॥ ३०॥ पदानि ॥ केवल-मामक-भागधेय-पाप-अपर-समान-आर्यकृत-सुमङ्गल-भेषजात्, च, (संझाछ-न्दसोः ङीए स्त्रियां)॥

वृत्तिः ॥ केवलादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यः संज्ञायांछन्दासि विषये स्त्रियां ङीप् प्रस्वयो भवति ॥

30. The affix इतिष् necessarily comes in denoting the feminine, after the following Nominal-stems when employed to express a Name or in the Chhandas:—केवल, मामक, भागधेय, पाप, अपर, समान, आर्यकृत, सुमङ्गल and भेषज ॥

The phrase संज्ञा छन्दसोः of the last sûtra is understood here also. Thus केवली in the Chhandas, as opposed to केवला in the ordinary language, when not denoting a Name; so also मामकी and मामिका; भागधेयी as मित्रावरणयोभांगाधियी and भागधेया; पापी and पापा; अपरी as उताऽपरान्थोमधवा विजिन्धे; (Rigveda I. I. 13) and अपरा; समानी प्रवाणी and समाना; आर्यक्रती and आर्यक्रता; सुमङ्गली (Rigveda X. 85. 33) सुमङ्गला; भेषजी and भेषजा॥ सुमङ्गल takes झीए also by IV. I. 41, as belonging to Gaurâdi class No. 86.

रात्रेश्चाजसी ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ रात्रेः, च, अजसी, (संज्ञा छन्द्सोः ङीप् ) ॥ वृत्तिः ॥ अस्विषयादन्यत संज्ञायां छन्दसि च रातिशब्दात् डीप् प्रस्वयो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ अजसाविश्वितिवक्तन्यम् ॥

31. The affix डीप् comes after the word रात्रि in the Chhandas, and in denoting a Name, except when the affix जस् (nominative plural) is added.

Thus **या राजी** सृष्टा, राजीभिः (3rd pl); (Rigveda X. 127. 1. I. 35. 1) but in the nominative plural we have राजयः, the regular plural of the word राजि, as in the sentence बास्ता राजयः, instead of राज्यः ॥

Vart:—According to Kâtyâyana, nip is not added, not only when we apply the nominative plural termination ज्ञस्; but in all other terminations beginning with ज्ञस् also. Thus राजि सहोषित्वा; here in the accusative singular case also the इनिष् is not employed.

But how do you explain the form राज्यः in the following तिनिपरकेरइग्रुण्डिताम राज्यः; This 'râtrya' is the nominative plural of 'râtrî' which is formed by the feminine affix hîp; and not by hîsh. The forms evolved by adding हीच् or हीच् are one and the same, except with regard to accent; that formed by hîsh has udâtta accent on the final: the other has it on the initial. The word रामि is formed by the krit affix चिच् (Un. IV. 67), and therefore, t is a word which is governed by IV. I. 45 because it is a word falling in Bahuvadi class, by virtue of the general subrule "a word ending with the owel इ of a krit affix, other than किन् belongs to Bahuvadi class; some say hat every word ending in इ, if it has not the force of the affix किन् belongs o this class". Therefore it takes हिम्च in forming the feminine.

अन्तर्वत्पतित्रतोर्नुक् ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ अन्तर्वत्-पतिवतः, नुक् ॥ वृत्तिः ॥ अन्तर्वत् पतिवतोर्नुग् भवति डीप् च प्रत्यवः ॥

32. The augment तुक् is added to the words अन्तर्वत् und प्रतिवत, when the affix कीप is added to form the feminine.

This sûtra points out the base and teaches the addition of the augnent मुक्क ॥ When this augment is added, (and it must be added at the end. by sûtra I. I. 46), the forms become अन्तर्वस्त् and पतिवस्त् ; and these words must take nip by virtue of IV. I. 5, if not by this sûtra. Thus we have अन्तर्वक्षा and पतिवस्ता ।। This irregular formation of the feminine is employed only then, when the sense of the words so formed is 'a pregnant female' and 'one whose husband is living' respectively. Therefore we have not the above forms in the following:—प्रयत्ते स्वया पितमती पृथियी; here the word पितमती qualifies the word पृथियी and has not the sense of 'having the husband living', therefore its formation is regular. Similarly when the sense is not of 'a pregnant female', the feminine will not be अन्तर्वती; in fact there will be no affixing of यत् (मतुष्). Because मतुष् is added to words possessing certain attribute, as described in V. 2. 94, while the word अन्तर् has the sense of location, and can never be in apposition with the sense of आरित "having" as required by V. 2. 94. The word अन्तर् would not therefore take मतुष्। It does so irregularly by this sûtra. The म is changed to म by VIII. 2. 9 in अन्तर्वत् ॥ The change of म to म in पतिवन्त is however irregular.

The augment नुक् is optionally added to these words in the Vedas: as सान्तर्वज्ञी or सान्तर्वती देवानुषेत् ॥ पतित्रज्ञी or पतित्रती तरुणत्रस्सा ॥

पत्युर्नोयक्षसंयोगे ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ पत्युः, नः, यक्षसंयोगे, (स्त्रियां ) ॥ वृत्तिः ॥ पतिशब्दस्य नकारादेशः स्त्रियां विद्ययते ॥

33. The substitute न replaces the final इ of पित before the feminine affix ङीप्, when the word so formed means 'a wife, who takes part in the sacrifices of her husband'.

Thus पित्न बासं येख्छ ॥ The feminine प्रती means legitimate wife, she who is entitled to take part in the sacrifices of her husband. The word यज्ञसंयोग is an Instrumental Tatpurusha compound and means "related through sacrifice" i. e. who shares the fruits of and is entitled to participate in, the sacrifices of her husband. But when the sense is not that of 'wife', the feminine of पित्त will be पित्त वह सामस्य पितिरियं ब्राह्मणी 'this Brahmanî is the head or mistress of this village'. If the word प्रती means 'the wife who takes part in the sacrifices of her husband', it cannot be applied to the wife of a Sûdra, for a Sûdra cannot perform a sacrifice, a fortiori not his wife? The term प्रती is, however, extended to the wife of a Sûdra also, by analogy, as the marriage of a Sûdra also takes place by offering sacrifice to Fire and making it a witness.

विभाषासपूर्वस्य ॥३४॥ पदानि ॥ विभाषा, संपूर्वस्य (पत्युर्नः, स्त्रियां, अनुपस-र्जनस्य ) ॥

ृवृत्तिः ॥ पतिशब्दान्तस्य प्रातिपदिकस्य सपृर्वस्यानुपसर्जनस्य स्त्रियां विभाषा नकारादेशो भवति ङीप् तु लभ्यत एव ॥ 34. In forming the feminine with the affix ङीए, न् is ptionally the substitute of the final इ of पति, when the latter preceded by another word.

The word सपूर्वस्व means when the word पति is not an upasarjana, but nds at the end of a compound. Thus वृद्धपतिः or वृद्धपतिः रहूलपतिः or स्थूलपति ॥ is is an example of aprâpta-vibhâshâ. Because it is free from the limitans of 'yajña-sanyoga' of the last sûtra. Why do we say when it is preceded another word? Observe पतिरियं ब्राह्मणी यामस्य, 'this Brahman lady is the misso of the village.' Here the feminine is पति and not पत्नी ॥

नित्यंसपत्न्यादिषु ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ नित्यं, सपत्नी-आदिषु, ( पत्युर्नः स्त्रि॰ ) तः ॥ सपत्न्यादिषु नित्य बख्यर्नकारादेशा भवति ङीप् तु लभ्यत एव ॥

35. In forming the feminine with the affix ङ्घेष, the ord पति always takes the substitute न्, in the words like 'सपती' ad the rest.

This enjoins the necessary and not optional substitution of न for the al इ of पित, before the affix डीप्, in the cases of certain words. The word ya' is used in the aphorism for the sake of precision. Thus सपत्नी, एकपत्नी ॥ e compound of the following words with पत्नी are governed by this rule:——।मान 'equal' 2 एक 'one', 3 वीर 'hero', 4 पिण्ड 'a cake', 5 आतृ 'brother' 6 पुत्र 'a son', d 7 तास 'a slave' (this only in the Chhandas).

पूतक्रतोरैच ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ पूतक्रतोः, ऐच, (स्त्रियां ङीप् ) तः ॥ पृतक्रतग्रद्धस्य स्त्रियांमेकाराहेशो भवति ङीष् प्रत्ययः ॥

36. In forming the feminine, the letter **ऐ** is the bestitute of the final of the word **प्**तकतु, when the affix ङीप् is .ded.

Thus पूनकताथी 'the wife of Pûtakratu'. This and the two succeeding ras, are in a way more intimately connected with IV. 1. 48, in asmuchas sense of the feminine words must be that of 'wife of', otherwise these ras will not apply. Thus if the meaning is not that of 'wife of', the word हत्त: will be both masculine and feminine as well, meaning 'she by whom rifices (कृत्य-) are sanctified (पूना:)'.

ृष्टषाकप्यक्रिकुसितकुसीदानामुदात्तः ॥ ३७॥ पदानि ॥ वृषाकपि-अग्नि-कुसित-सीदानां, उदात्तः ( पे ङीए स्त्रियां )॥

तः ॥ वृषाकप्यादीनामुदान ऐकारादेशो भवति स्त्रियां ङीप् च प्रत्ययः ॥

37. In forming the feminine with the affix ङीप, e letter पे having udâtta accent is the substitute of the als of व्याकिष, आग्ने, कासित and कुसीद ॥

The words व्याकाप and क्रुतीं have udâtta accent on the middle vowel (Phit Sû II. 19), the feminine of these has udâtta, however, on the final. The words 'agni' and the rest have the udâtta on the final (Phit sû I. 1), their substitute ए will necessarily be udâtta, by the rule of sthânivat bhâva, even if the present sûtra had not explicitly declared it to be so. Thus व्याकापार्थी (Rig Veda X. 86. 13) 'the wife of Vrishakapi', अपनार्थी, (Rig Ved. I. 22. 12) the wife of 'Agni', क्रिकार्थी 'wife of Kusita', क्रिकार्थी 'the wife of Kusidai. The present rule only applies when the sense of the feminine word is that of 'wife of'. Otherwise we have व्याकारिः क्षी 'the women Vrishakapi' and not वृषाकाराथी ।। For the accent of the word वृष, See VI. 1. 203.

मनोरीवा ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ मनोः, औ, वा, ( ऐ उदात्तः स्त्रियांङीप् ) ॥ इतिः ॥ मनुशस्त्रात् स्त्रियांङीप् प्रत्ययो भवति औकारश्रन्तावेशः ऐकारश्रोताशः ॥

38. In forming the feminine with the affix डरीप, औ is optionally the substitute of the final of मनु, (as well as the udâtta  $\hat{\mathbf{t}}$ ) ॥

The phrases ए and उदास are understood. The force of बा is to make the substitution optional. Thus we have three forms, मनायी or मनावी or मनुः, all meaning 'the wife of Manu. The word मनु has udatta accent on the first vowel, as it is formed from मन् by the affix उ (Un I. 10), which by Un I. 9 is treated as having an indicatory भ, and affixes having indicatory भ throw the accent on the first syllable. (VI. I. 197)

वर्णादनुदात्तात्तोपधात्तोनः ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ वर्णाद्, अनुदात्तातः, तोपधात्, तः, नः ( वा ङीप्स्त्रियां ) ॥

ृष्ट्रिः ॥ वर्णवाचिनः प्रातिपदिकादनुदाचान्ताचकारोपधाद्वाङीप् प्रत्ययो भवति, तकारस्य च नकारादेशीः भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ पिशक्षात्रुपसंख्यानम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ असितपलितवोः प्रतिषेधः ॥ वार्त्तिकम् ॥ छन्दसिक्कमिरवेके ॥ भाषायामपीष्यते ॥

39. The affix solve is optionally employed after a Nominal-stem expressive of colour, ending in a gravely accented vowel, and having the letter  $\tau$  as its penultimate letter: and the letter  $\tau$  is substituted in the room of  $\tau$ !

Thus of एत 'variegated'; the feminine is एता or एमी 'variegated', so श्वेता or इयेनी 'black', हरिता or हरिणी 'green'. All these words have udâtta accent on the first vowel either by Rule VI. 1. 197 (जिन्ह्यादानिस्वय "word formed by affixes having an indicatory श्र् or म have udâtta accent on the first vowel",:)

because these words are formed by the Unadi affixes तन् (Un III. 86) and इतन् (III. 93), or by the Phit sûtra II. 10 (वर्णानां न्तर्णातनितान्तानाम "of words expressive of colour and ending in तण, or ति or नि or त, the udâtta accent falls on the first vowel").

Why do we say "expressive of color"? Observe महता, महता। These words are also acutely accented on the first syllable, by rule VI. 2. 49 (मतिरनन्तर: "the first word retains its natural accent in a compound of a gati word with a word formed by the affix kta"). But as these words do not express color, their feminine does not take hîp.

Why do we say "ending in a gravely accented vowel?" Observe श्वेता 'white.' Here though the word expresses 'color', yet it has acute (instead of grave) accent on the final (by rule of Phit sutra I. 21 वृतादीनां च "the words ghrita &c. have udâtta on the final").

Why do we say "having the letter a as its penultimate letter"? Otherwise the affix nish will be employed in forming the feminine.

The words for the application of this rule must end in the letter अ in the masculine. Otherwise this rule will not apply. As शितिब्राह्मणी 'a black Brahmani' woman'. Here शिति is a word expressive of color, it has a penultimate न, has anudâtta accent on the final (VI. 1. 197) as it is formed by the affix किन; but as it does not end with अ, its femicine is not formed with nip.

Vart:—The affix nip comes also after the word पिशङ्ग; as, पिशङ्गी 'of tawny color'.

Vart:—There is prohibition in the case of the words असित and पलित; as असिता 'black' and पलिता 'grey'.

Vart:—According to some, the substitute क्रम् replaces the final of these two words आसित and पलित in the Vedic literature. As असिक्री (Rig Veda IX. 73. 29); पलिक्री (R. Veda V. 2. 4). According to some authorities, these latter forms are valid in literature other than the Vedic:—As गता गणस्त्रणमसिक्रिकानाम् ॥

अन्यतोङीष् ॥ ४० ॥ पदानि॥ अन्यतः, ङीष् , ( वर्णादनुदात्तात् स्त्रियां ) ॥ वृत्तिः ॥ वर्णवाचिनः प्रातिपहिकारनुहात्तान्तात् स्त्रियां ङीष् प्रत्ययो भवति ॥

40. The affix sq is employed in the feminine after every other word expressive of color and ending with an anudatta accent.

The word वा of IV. 1. 38 does not govern this sûtra. The word अन्यतः means in other cases than those governed by the last aphorism i.e. after words which have not त as penultimate. The difference between nip and nish affixes consists in accent, the former being gravely accented (III, 1. 4) and the latter acute. Thus सारकी, कल्माची, श्रवणी ॥

When the word does not express color, this rule does not apply. As east 'a bed-sted'.

When the word does not end with a gravely accented vowel, this will not apply, as, कृष्णा, कांपला ॥

षिद्गौरादिक्ष्यश्च ॥ ४१ ॥ पदानि ॥ ष-इत्-गौर-आदिक्ष्यः, च, (स्त्रियांङीष् ) ॥ वृत्तिः ॥ षिद्रगः प्रातिपांक्केभ्या गौरादिभ्यभ स्त्रियां ङीष् प्रत्ययो भवति ॥

41. The affix र्ङाष् is employed in forming the feminine after words ending with affixes which have an indicatory व and after the words गाँर and the rest.

Thus by Sûtra III. I. 145 (शिल्पिन खुन्) the affix खुन् is added to a root, to form noun of agency, denoting an artist. The feminine of the words so formed, will take fish. As, नर्तकी 'an actress', खनकी 'a digger'; रजकी 'a dyer'. So also the words गार &c; as गारी, मस्सी। The following is the list of words belonging to Gaurâdi class.

1 गार, 2 मस्स्य, 3 मनुष्य, 4 शुङ्ग, 5 पिङ्गल 6 हय, 7 गवय, 8 मुक्तय, 9 भूरूय, 10 पुट, 11नुण 12 हुग्ग, 13 द्वाण; 14 हरिण, 15 कोकण, (काकण,) 16 पटर, 17 उकण, (आमल) 18 आम-लक, 19 कुवल, 20 दिस्ब, 21 बदर, 22 फर्करक (कर्कर) 23 तर्कार, 24 सर्कार, 25 पुष्कर, 26 शिखण्ड. 27 सलद 28 शष्ट्रकण्ड 29 सनन्द 30 सुषम, 31 सुषय 32 आलिन्द 33 गहुज, 34 घाण्डश् 35 आढक, 36 आनन्द, 37 आश्वत्थ 38 सुपाट, 39 आखक (आपश्चिक), 40बाब्कुल, 41 सुर्य (सूर्य) 42 शूर्प, 43 सूच, 44 सूष (पूष) 45 सूथ, 46 सूप, 47 मेथ, 48बल्रक, 49 धातक, 50 सल्लक, 51 मालक, 52 मालत, 53 साल्वक, 54 वेतस, 55 वक्ष (प्र-स ) 55 अतस. 57 उभय. 58 भुद्र. 59 मह, 60 मट, 61 छर, 62 पेश, 63 मेर, 64 धन् 65 सक्षत् . 66 अनद्हीं, 67 अनुदाही, 68 । एषणः करणे । 69 देह, 70 देहल, 71 काकादन 72 गवार्न, 73 तेजन, 74 रजन, 75 लक्ष्ण, 76 औरहमानि (औरहमानि ) 77 गीतम (गो हम ) 78 पारक, 79 अयस्थूण ( अयःस्थूण ) 80 भौरिकि, 81 भौतिकि, 82 भौतिकि, 83 यान 84 मेथ, 85 आलम्बि, 86 आर्लाज, 87 आलब्धि, 88 आर्लाक, 89 केवाल, 90 आपक. 91आरट. 92 नट, 93 टोट, 94 नोट, 95 मुलाट, 96 ज्ञातन, 97 पोतन, 98 पातन, 99 पाठन (पानट) 100 आस्तरण, 101 अधिकरण, 102 अधिकार 103 अमहायणी (आमहायणी) 104प्रस्थवरीहिणी 105 सेचन, 106 सुमङ्गलात्सज्ञायाम् । 107 अण्डर 108 सुन्दर, 109 मण्डल, 110 मन्धर, 111 मंगल 112 पट, 113 पिण्ड, 114 पण्ड, 115 ऊर्व, 116 गुर्व, 117 शम, 118 सुद. 119 और (आई) 120 हद (हुद) 121 पाण्ड, 122 भाण्डल (भाण्ड) 123 लोहाण्ड, 124कदर, 125 कन्दर, 126 कदल, 127 तरुण, 128 तलुन, 129 कल्माच, 130 सुहन्, 131 महत्, 132 सोम, 133 सीधर्म । 134 रोहिणी नक्षत्रे । 135 रेवसी नक्षत्रे । 136 विकल, 137 निष्कल 138 पुष्कल । 139 कटाच्छ्रोणियचने । पिष्पल्यादयभ्र । 140 पिष्पली, 141 हरिसकी ( हरीसकी ) 142 कोशातकी, 143 शमी, 144 वरी, 145 शरी, 146 प्रथिवी, 147 क्रोस्टु, 148 मातामह 149 पितामह, 150 सुगेढ, 151 सुब, 152 सूर्य, 153 सकळूक. 154 आलिंगि, 155 पावन, 156 एस. 157 विटका, 158 भद्र, 159 इंडन, 160 क्रन्ड, 161 कण ॥

N.B.—The word गाँद though denoting color, is finally acute by virtue of this sûtra; the word मस्स &c. being jâti words having a penultimate य would

not have taken nip (IV. 1. 63) but for this sûtra; धन् and तक्षन् would have taken siq (IV. 1. 13), एषण is formed by ल्युद् and would have taken nip (IV. 1. 15) इंड्यंतऽनया = एषणी 'a balance, a probe'. गोतम would take nin also by IV. 1. 73. Similarly it may be shown why the several words have been included in this list. By the vartika मानार षिच given under IV. 2. 36, the affix आमह in मानामह is treated as having an indicatory ष ॥ The word मानामह will take हीष् because it is षित्; its inclusion in the list of Gaurâdi indicates that the rule of हीष् application, because a word is षित्, is not universal (अनित्यः षित् लक्षणा डीष्) ॥ Therefore we have forms like र्ष्ट्रा &c.

जानपद्कुण्डगोण स्थलभाजनागकालनीलकुराकामुककबराद् वृत्त्यमात्रवपनाकृति माश्राणा स्थौल्यवर्णानाच्छादनाऽयोविकारमैथुनेच्छाकेरावेरोषु ॥४२ ॥ पदानि ॥ जान-पद-कुण्ड-गोण-स्थल-भाज-नाग-काल-नोल-कुरा-कामुक-कवरात्, वृत्ति-अमत-अव-पन-अकृतिमा-श्राणा-स्थौल्य-वर्ण-अनाच्छादन-अयोविकार-मैथुनेच्छा-केरावेरोषु (स्त्रि यांडीष्)॥

वृत्तः ॥ जानपरांदिश्य एकादशन्यः प्रातिपदिकोश्य एकादश वृत्यादिस्वर्थेषु यथासंस्थं डीण् प्रत्यथो भवति॥

42. The affix ङीण् is employed after the eleven words 'jânapada' &c. in the sense of 'profession' &c. respectively; i. e. after the words 1. जानपद 2. कुण्ड, 3. गोण, 4. स्थळ 5. भाज, 6. नाग, 7. काळ, 8. नीळ, 9. कुश, 10. कामुक, and कवर; the affix ङीण् is employed when the sense is that of 1. 'profession or living' 2. 'a bowl', 3. 'a sack or vessel for keeping grain', 4. 'a natural spot of ground'; 5. 'a cooked food or rice-gruel', 6. 'stout', 7. 'black-coloured', 8. 'blue-coloured other than cloth', 9. 'a plough-share', 10. 'a libidinous female', 11. 'a fellet or braid of hair', respectively.

Thus जानपंदी 'a profession', otherwise जानपंदी, the difference being in accent only. For this word is formed by adding the affix अञ् to janapada, by sûtra IV. I. 86, as it belongs to Utsadi class of words: in forming the feminine the affix इनेप् will be added in this latter case, thus throwing the acute accent on the first syllable.

(2) So also कुण्डी 'bowl-shaped vessel', otherwise कुण्डा 'a name of Durga'. (3) गोणी 'a sack' यत्र धान्यादि प्रक्षिप्य नीयते otherwise गोणा, a particular name. (4) स्थली 'a place not prepared by artificial improvement'; otherwise स्थला as स्थलयोक्कं परिगृह्य नित्त ॥ (5) भीजा 'cooked', otherwise भाजा, (6) नामा 'a stout woman', otherwise नामा ॥ The word नाम when a guṇa-vachana word i. e. a word expressive of quality, in the sense of 'stoutness', takes the affix hish in the feminine; otherwise राष्ट्र when expressing general qualities. When it is a jati-

vachana word it takes डीप् under all circumstances. (7) काली 'a black-coloured female', otherwise काला 'cruel' (8) नीली 'a blue-coloured animal or indigo'. The word अनाच्छादन in the sûtra is rather too wide, it should be confined to the two senses above indicated i. e. when it applies to a plant called indigo or to animals'. Such as नालागी:, or नीली वडवा; or when it denotes appellative as नीली ॥ In other cases we have नीला 'a blue-coloured cloth'. (9) कुद्दी 'a plough share', otherwise कुद्दा 'a rope or a kind of grass' (10) कामुकी 'a libidinous or lustful woman' otherwise कामुका 'a woman desirous of wealth'. (11) कबरी 'a fillet or braid of hair', otherwise कुद्दा 'mixed, variegated'.

शोणात् प्राचाम् ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ शोणात्, प्राचाम् (स्त्रियां ङीष्) ॥ वृत्तिः ॥ शोणशब्शत्याचामाचार्याणां मतेन स्त्रियां ङीष् प्रस्वयो भवति ॥

43. The affix ङ्गेष is employed in the feminine according to the opinion of the Eastern Grammarians, after the word शोण ॥ 47,102

Thus होंगि or होंगा वडवा 'a red or bay mare'. By Phit Sûtra II. 10 referred to already in IV. 1. 39 the udâtta in होगा falls on the first syllable, and by IV. 1. 40 it would have taken ङीच always; but the present sûtra makes a niyama rule and restricts the application of ङीच् according to the opinion of Eastern Grammarians only, and not of others.

वोतो गुणवचनात् ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ वा, उतः, गुण वचनात् (स्त्रियां ङीष्) ॥ वृत्तिः ॥ गुणवचनात् प्रातिपरिकार् उकारान्तात् स्त्रियां वा ङीष् प्रत्ययो भवति ॥ वार्तिकार् गुणवचनात् ङीबायुदात्तार्थम् ॥ वार्श्वयोगोपपात्पतिषेषो वक्तव्यः ॥

44. The affix siq is optionally employed in the feminine after a word ending in short s, and being expressive of a quality.

The word गुजवचनः means what expresses quality: i. e. "words not being words formed by primitive or secondary affixes, or other words entitled to the name of sankhya or sarvanâman, or jâti, or compound words, provided they are words denoting qualities and capable of being used as adjectives qualifying substantives as the word हाइ is, not as the word हाइ, which though it expresses a quality, cannot be used as an adjective." (Guide to Paṇini). Thus from पट्ट 'dexterous', we have पट्टी or पट्ट: (without a feminine affix); so हाइ: or हाई। 'soft'. Why do we say 'ending in a short उ'? Observe हाचिरियं हाहाणी 'this Brahmana lady is pure'. Why do we say "expressive of a quality?" Observe आख: 'a mouse' (both masculine and feminine).

Vârt:—After the word बसु when expressive of a quality, the affix ñîp is employed in the feminine; in order to make the first syllable acutely ac-

cented. As, बस्वी ॥ वसु is formed by उ (Vn I. 10) and is âdyudâtta because the उ is नित्।

Vart:—Prohibition must be stated after the word खरु, and words though ending in short उ, have conjunct consonant as penultimate. As खरुरियं ब्राह्मणी 'a Brahmanî who chooses her own husband'. Similarly पाण्डु is both gender, as ज्ड is a conjunct consonant. As पाण्डुरियं ब्राह्मणी ॥

The word Guna no: 'quality' has been thus defined:-

सत्वे निविद्यतेपैति पृथम् जातिषु दृदयते । आधेयश्वाकियाजश्च सांऽसत्त्वप्रकृतिर्गुणः ॥

बह्वादिभ्यश्च ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ बंहु-आदिभ्यः, च, (स्त्रियां वा-ङीष्) ॥ वृत्ति ॥ बहु इत्येवमारिभ्यः प्रातिपरिकेभ्यः स्त्रियां वा डीष् प्रत्ययां भवति ॥

45. And the affix sing is optionally employed in the feminine after the words ag and the rest.

As बहु: or बह्री ॥ The following are the words belonging to the Bahvâdi class —

1 बहु, 2 पद्धति, 3 अञ्चिति, 4 अङ्कति, 5 अंहति, 6 शकटि, ( शकति), 7 शक्तिः शक्ति, 8 शारि, 9 वारि, 10 साति 11 साधि, 12 शाधि, 13 अहि, 14 किप, 15 ब्रष्टि, 16 सुनि, 17 इतः प्राप्यंगात् । 18 कृदिकासारक्तिनः । 19 सर्वनोऽक्तिन्नर्थादिरयेके । 20 चण्ड, 21 असल, 22 कृपण, 23 कमल, 24 विकट, 25 विशाल, 26 विशङ्कर, 27 भरुज, 28 ध्यज, 29 चन्द्रभागान्याम् (चन्द्रभागा नद्याम्) 30 कल्याण, 31 उत्तर, 32 पुराण, 33 अहन्, 34 कोड, 35 नस्स, 36 खुर, 37 शिखा, 38 बाल, 39 शफ, 40 गुर ॥ आकृतिगणोऽयम् ॥ तेन । 43 भग, 44 गल, 45 साम इत्यादि॥

The affix nish also comes optionally after words ending in short ह being the names of the limbs of animals; as, धमनिः or धमनी ॥ So also after the vowel इ of a krit affix, not किन् (III. 3. 94), as रात्रि or रात्री ॥ Some say that the feminine affix nish may come after any word ending in इ, if it has not the force of the affix किन् ॥ The word बहु is a guṇa-word and would have optionally taken nish even by the last sûtra, its specification here is for the subsequent sûtra, by which it necessarily takes nish in the Chhandas. It is an Akritigaṇa

नित्यं छन्दसि ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ नित्यं, छन्दसि, (बह्वादिभ्यः स्त्रियांङीष्) ॥ वृत्तिः ॥ बह्वादिभ्य दछन्दसि विषये नित्यं स्त्रियां ङीष् प्रत्ययो भवति ॥

46. The affix होष is always employed in the Vedic literature, in forming the feminine of the words बहु and the rest.

Thus बहु दिस्ता प्रियन् ॥ Here बहु is the name of a herb.

١.

The word free 'always' is used in the aphorism, more for the sake of the subsequent sutra, which it governs than for this sutra. For the word

'optionally' does not govern this, and the aphorism even without the word 'nitya'? would have been a necessary rule and not optional: for आरम्भसामध्यादेव नित्योबिधिः सिद्धाः, योगारम्भभिन्त्य योजनः ॥

भुवश्च ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ भुवः, च, ( छन्दसि नित्यं स्त्रियां ङीष् ) ॥ वृत्तिः ॥ छन्दसि विषये स्त्रियां भुवं नित्यं ङीष् प्रत्ययो भवति ॥

47. The affix ङीच् is always employed in the Chhandas in forming the feminine, after the word मु॥

Thus विभ्वी, प्रभ्वी, सुभ्वी, श्रम्भ्यी ॥

But why not so in the case of स्वयभू:? Because it ends in long ऊ, while विभी &c. are feminine of विभु &c. ending in short उ॥ In fact the word उतः "after a word ending in short उ" of Sûtra IV. I. 44 governs this also. The word भुवः is the ablative case of भु irregularly formed by the substitution of उवदः; this form being confined to sûtras only.

पुंयोगादाख्यायाम् ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ पुंयोगात्-आख्यायां, (स्त्रियां ङीर्ष्) ॥ वृत्तिः ॥ पुंयोगाद्वेतो वेत्पातिपरिकं स्त्रियां वर्तते पुंस भाख्याभृतं तस्मान् डीष् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ गोपालकादीनां प्रतिषेधः ॥ वार्त्तिकम् ॥ सूर्याहेवतायां चाव वक्तव्यः ॥

48. The feminine affix ङीष् comes after a word when it expresses the name of a wife in relation to her husband.

Relation (yoga) with a male (punså) is called पुरोग ॥ Thus the wife of गणक 'an astrologer' is called गणकी, so also महामात्री 'the wife of a chief minister', प्रश्नी 'the wife of a chief'; प्रचरी &c. Thus the word गणक means an astrologer, a calculator or a mathematician; and the wife of such a person will be expressed by the word गणकी ॥ But if a woman is herself an astrologer &c, she will be called गणका (by दाप्) &c. Therefore when matrimonial relation is not denoted, this sûtra will not apply.

Why do we say 'in relation to a husband'? Observe देवदमा यज्ञदत्ता 'two women of the names of Devadatta, and Yajñadatta, not wives of Devadatta and Yajñadatta.'

Why do we say "आख्या or a name"? The word formed will be the name of a woman whose husband is possessed of the quality denoted by the word, and not that the woman possesses that quality. In the case of a woman, therefore, the word is merely a Name or a Designation, and has no reference to the etymological meaning of the word. Moreover, the omission of the word आख्यायाम would have made the sûtra ambiguous, for the phrase  $\hat{y}$  योगाइ also means 'an effect produced by union with a man' such as pregnancy. And words परिवृद्य and प्रजाता would have required  $\hat{y}$  and not आ॥

Vârt:—Prohibition must be stated in the case of words like गोपालिक and the rest. Thus गोपालिका 'the wife of a cow-herd'.

Vârt:—The affix चाप comes after मूर्च in denoting the wife of Sûrya, when she is a celestial being. As सूर्या 'the celestial wife of the god Sûrya', while सूरी will denote a human wife of Sûrya, such as, Kunti &c. The affix चाप makes the word acutely accented on the final: for the word सूर्य has acute on the initial, and had डीच been only prohibited and no specific affix ordained, then टाप would have applied, and it would have left the accent unchanged. Hence a distinct affix चाप is ordained.

इन्द्रवरुणभवरार्वरुद्रमृडहिमारण्ययव यवनमातुलाचार्याणामानुक्॥४९॥ पदानि॥ इन्द्र-वरुण-भव-रार्व-रुद्र-मृड-हिम-अरण्य-यव-यवन-मातुल-आचार्याणाम, आनुक्, (स्त्रियां डीष्)॥

वृत्तिः ॥ इन्द्रादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यः स्त्रियां ङीष् प्रत्ययो भवति भानुक् चागमः ॥ वार्त्तिकम् ॥ हिमारण्ययोर्महस्य ॥ वार्त्तिकम् ॥ यवाहोषे ॥ वा० ॥ यवनाहिष्याम् ॥ वा० ॥ उपाध्यायमानुलाभ्यां वा ॥ वा० ॥ आचार्यादणस्येच ॥ वा० ॥ अर्यक्षचियाभ्यांवा ॥ वा० ॥ मुद्दलाच्छन्तिस्त लिख्य ॥

49. The augment आनुक् is added to the Proper Nouns इन्द्र, वहण, भव, शर्व, रुद्र, and मृड, and to the words हिम 'snow', अरण्य 'a forest', यव 'barley', यवन 'a Yavana', मातुल 'a maternal uncle', and आचार्य 'a preceptor', before the feminine affix ङीष्॥

The present sûtra teaches two things, the addition of the augment आनुक् (आन्) and secondly the feminine affix डीष्॥ Out of the above words, in case of those about which matrimonial relation is desired to be expressed, i. e. the Proper Nouns up to मृद्ध, the present sûtra teaches only the addition of the augment आनुक्, for in their case, the affix डीष् would follow by force of the preceding Sûtra. In the case of the remaining words, it teaches both these things.

Thus इन्द्राणी 'the wife of Indra', वरुणानी 'the wife of Varuṇa', भवानी the wife of Bhava', शर्वाणी 'the wife of Sarva', स्ट्राणी 'the wife of Rudra', इंडीन 'the wife of Mrida'.

Vart:—Of the words हिम and अरण्य, there is the augment आनुक् in the sense of greatness. Thus हिमानी 'a glacier, much snow', अरण्यानी 'a great forest'. Otherwise these words are always Neuter and never take feminine.

Vart:—After the word वन 'barley' the feminine affix and the augment are added in the sense of fault. The fault consists in its imitating barley

while not being a barley. In fact the word denotes a new and inferior sort of grain. Thus यवानी "a kind of grain, oat".

Vart:—After the word यवन, the affix and the augment are added in the sense of handwriting. Thus यवनानी 'the written character of the Yavanas'.

Vârt:—Of the words मानुल 'a maternal uncle', and उपाध्याय 'a preceptor', when the feminine affix comes to express the wife thereof, the augment आनुक is optional. Thus मतुलानी or मातुला 'the wife of a maternal uncle' उपाध्यायानी or उपाध्यायी 'the wife of a preceptor',

Vart:—And there is not the change to the lingual of the dental a of the augment आनुक (VIII. 4. 2) after the word आचार्य॥ Thus आचार्यानी or आचार्या 'the wife of a preceptor'.

Vârt:-After the words अर्थ and शांत्रिय this rule applies optionally: when the matrimonial relation is not intended but the word retains its own sense. Thus अर्याणी or अर्या 'the female of the Arya or Vaishya class', अभियाणी or भावित्रा 'a female of the Kshatriya class'. When matrimonial relation is to be expressed, then only ङीष् is added. As अधी 'the wife of a Vaishya', क्षियी 'the wife of a Kshatriya'.

Vart:—In the Chhandas, the affix ङीष् with the augment आनुक् is added to the word महल; and the affix is treated as if it had an indicatory ल ॥ The force of the indicatory of is to make the vowel preceding the affix, take the acute accent (VI. 1. 193 लिति). Thus रथीरभून मुहलानी गविष्टी॥ (Rig Veda X. 102. 2).

क्रीतात्करणपूर्वात् ॥ ५० ॥ पदानि ॥ क्रीतात्, करण-पूर्वात्, (स्त्रियां ङीष्) ॥ वृत्ति ॥ कीतशब्शन्तात् प्रातिपीरकात् करणपूर्वात् स्त्रियां डीष् प्रत्ययो भवाते ॥

50 The affix ङीप is employed in the feminine after a compound word ending in कीत, the first member of the compound being the name of the means wherewith the thing is bought.

The word करणपूर्वम् means that compound in which the करण or 'means' is the first member. Thus क्याकीती 'a female bought in exchange for cloth'; so also वसनकीती 'a female bought in exchange for dress'.

Why do we say "when the first member of the compound is the name of the means"? Observe सुन्नीता 'well purchased', उपन्नीता 'ill-purchased'. But why is not the affix ङीष् employed in धनकीता in the following verse:-सा हितस्यधनकीता प्राणेभ्योपि गरीयसी 'she purchased in exchange of riches is more dear to him than life'. Here the word कीत has first taken the affix दापू forming क्रीसा and then this feminine word is compounded with धन ॥ The general rule is गतिकारकीपपरानां कृदिः सहसमासवयनं प्रांक् सृबुत्पनेः "Gati, Kârakas and Upapadas are compounded with bases that end with Krit-affixes, before a case termination or a feminine affix has been added to the latter". The word धनकीसा is an exception, founded on the diversity allowed by कर्नुकरणे कृता च्हलम् (II. 1. 32).

क्तादरूपाख्यायाम् ॥ ५१ ॥ पदानि ॥ काद्, अरुपाख्यायाम्, (करणपूर्वात् इति क्रियां) ॥

वृत्तिः ॥ करणपूर्वाध्यातिपदिकात् कान्तरस्पाख्यायां ङीष् प्रस्ययो भवति ॥

51. The affix sty is employed after a compound Nominal-stem in which a name denoting the means wherewith, is the first member, and the second member is a word formed by the Participle st, when the sense is that of 'a small quantity'.

The word करण पूर्वात् 'preceded by a noun denoting the means where with', of the last sûtra governs this also. The participle in क्क, must be preceded by a noun in the instrumental case, and the sense conveyed by क्क, to the action should give the sense of 'little', in connection therewith. The अल्पास्था- धाम् of the sûtra qualifies the whole word. Thus अभविनिप्ती थो: 'a sky covered slightly with clouds', सुपविनिप्ती पात्री 'a dish slightly covered with soup'.

Why do we say when the sense is that of 'little'? Observe चन्दनानुलिप्ता बाह्मणी "a Brahmanî lady covered with sandal essence?"

बहुव्रीहेश्चान्तोदात्तात् ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ बहुव्रीहेः, च, अन्त-उदात्तात्, (कात् स्त्रियां क्षिष्) ॥

वृत्तिः ॥ बहुत्रीहिर्योऽन्तोदात्तस्तस्मात् स्त्रियां ङीष् प्रस्ययो भवति ॥ बार्त्तिकम् ॥ अन्तोदात्ताज्ञातप्रतिषेधः ॥ वा० ॥ पाणिगृहीत्वादीनामर्थ विशेषे ॥ बा० ॥ अबहुतस्रक्षकाल सुखादिपुर्वादिति वन्तस्यम् ॥

52. The affix ङीष् is employed in the feminine after that Bahuvrîhi compound, which ending with a word formed by the affix क, has an acute accent on the last syllable.

The word कात् of the last aphorism governs this also. This sûtra applies to those Bahuvrîhi compounds in which the first member is a svånga word. But if the antecedent member is not a svånga word, then the application of the rule is optional. As शंखिभिन्नी 'having a rent on the temporal bone', कर्भिन्नी 'having a rent on the thigh'. गलकोत्कृती (गलमुक्तमस्या), केश्वृत्ती ॥ By II. 2. 36 Vårt जातिकालसुखादिक्यः प्रवचनम्, the Nishthå stands in the second place, otherwise by II. 2. 36 it ought to have formed the first member of the

compound. The words stee &c. are jâti words, and by VI. 2. 170, the acute is on the final.

Why do we say "after a Bahuvrthi compound?" Observe पायपतिता which is an Ablative Tatpurusha compound (II. 2. 38). The compounding is by II. 1. 32, and it has acute on the final by VI. 2. 144.

Vârt:—Prohibition must be stated in the case of the participle जात 'born', which is also acutely accented on the final. Thus दन्तजाता 'a female who has cut her teeth;' स्तनजाता 'a female whose breast has been developed'. See II. 2. 36 Vârt.

Vârt:—In the case of words पाणिगृहीती &c, the affix is employed in certain senses only. Thus पाणिगृहीती 'a wife'; (अग्निसाक्षिकं बस्याःपाणिगृह्यते); but पाणिगृहीता 'a woman whose hands have been taken, but not before the sacred fire, a concubine &c.'

Vârt:—Exception must be stated in the case of compounds, the antecedent member of which is any one of the following words:—बहु, नम, सु, words denoting time, सुख &c. Thus बहुकृता, अकृता, सुकृता, मासजाता, स्वस्तरजाता, सुखजाता or दु:खजाता &c.

Bahuvrîhi compounds get acute accent on the final syllable when they fall under the rules VI. 2. 170 and the following.

अस्वाङ्ग पूर्वपदाद्वा ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ अ-स्वांग-पूर्वपदात, वा, (अन्तोदात्तात् क्तात् बहुवीहेः स्त्रियां ङीष्) ॥

वृत्तिः ॥ अस्वाङ्ग पूर्वपदावन्तोदात्तात् क्तान्ताव् बहुत्रीहेः स्त्रियां वा डीष् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ बहुतं संज्ञाछन्दसोरिति वक्तव्यम् ॥

53. The affix sing is optionally employed in the feminine after a Bahuvrîhi compound ending in  $\pi$ , having acute accent on the final, the antecedent word not being a word denoting a part of the body.

The words अन्तोशत्तान् and कान्तान् govern this sûtra. This aphorism lays down an option, where by the last aphorism, it would have been compulsory. Thus शार्क्रजम्भ, is a word having acute accent on the final (VI. 2. 170), but as the first portion of this Bahuvrihi is not a Svånga word, but a jâti word, its feminine will be शार्क्रजम्भी or शार्क्रजम्भा । So also पलाण्डुनिसती or पलाण्डुनिसता and सुरापीता ।

Why do we say 'when the first member of the compound is not a svanga word'? Observe शंखिभन्नी, कहिमन्ती which admit of only one form.

If the final is not acutely accented, the rule will not apply. As व्यास्थाना and वसन्दर्भा which are not acutely accented on the final (See VI.

2. 170), because the first member is a word denoting dress or आच्छादन, which s especially excepted from the scope of rule VI. 2. 170.

Vårt:—Diversely in the Chhandas and in Names. As प्रवृद्धविलूनी or कृद्धविलूना ॥

स्वाङ्गाश्चोपसर्जनादसंयोगोपधात् ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ स्वाङ्गात्, च, उपसर्जना-१, असंयोग-उपधात्, (वा स्त्रियां ङीष्)

ष्ट्रास्तिः ॥ स्वांगयदुपसर्जनमसंयोगोपधं तदन्तात्प्रातिपार्वकान् स्त्रियां ङील् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ अंगगात्रकण्ठेभ्य इति वक्तव्यम् ॥

54. And the feminine affix sign comes optionally after what ends with the name of a part of the body, when the word is a subordinate member in a compound, and has not a conjunct for its penultimate letter (i. e. the final wais not preceded by a double consonant).

The Anuviiti of the words बहुत्री हैं, क्तान्तावन्तीवात्तात् does not extend this aphorism. But the anuviiti of the word वा 'optionally' does extend this Sûtra. Thus चन्द्रमुखी or चन्द्रमुखा, आंतकेशी or अतिकेशा ॥ The word अतिशा is a Tatpurusha compound meaning आंत कान्ता केशान, and केश is upasarjana y I. 2. 44.

Why do we say "what ends with the name of a part of the ody"? Observe बहुबदा 'having much barley'. Why do we say "subordinate in a ompound"? Witness अशिखा "without crest" (where the शिखा is not subordinate or epithetical). Why do we say "not having a conjunct for its penultinate letter"? Witness स्तुल्का; संपार्था ॥

Vârt:—This rule applies to a compound ending with the word अङ्ग, गाम nd कण्ड, though in all these, the penultimate is a double consonant. Thus दक्षी or महङ्खा; सुगान्नी or सुगान्ना, स्निग्धकण्डी or स्निग्धकण्डा ॥

The word स्वांग has a technical meaning as given in the following erse:—

### अद्भवं मूर्तिमल्खाङ्गं प्राणिस्थमविकारजम् । अतस्थं तत्रदृष्टं चेत् तेन चेत् तत्त्रयाद्युतम् ॥

A word denoting a thing which not being a fluid, is capable of being erceived by the senses because of its having a form, is svanga; it must exist a living being, but not produced by a change from the natural state; or nough found elsewhere actually, had previously been known as existing in nly a living being, or is found to have actually the same relation to the being is in, as a similar thing has to a living being.

नासिकोदरौष्ठजङ्घादन्तकर्णश्रःगाद्य ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ नासिका-उदर-ओष्ठ-जङ्घा-यन्त-कर्ण-श्रंगात, च, (स्यांगात स्त्रियां वा ङीष्)॥

वृत्तिः ॥ नासिकाद्यन्तात्मातिपादिकात् स्त्रियां वा डीच् प्रस्वयो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ पुण्छाचेति वक्तव्यम् ॥ वार्तिकम् ॥ क्षदरमणिविषदारेभ्योनिस्यम् ॥ वा॰ ॥ उपमानास्पक्षाद्य पुण्छाद्य ॥

55. And the feminine डीब् comes optionally after compounds ending with नासिका 'a nose,' उदर 'belly,' ओष्ठ 'lip' जंघा 'leg', दन्त 'a tooth', कर्ण 'ear', and ऋक् 'horn'.

This is an exception to the last and the succeeding sûtra. Some of the words above given are either such which have a conjunct penultimate letter, and thus beyond the scope of IV. I. 54; or they are polysyllabic words and thus covered by IV. I. 56. Though this rule is an exception to 54 and 56; yet it is qualified by IV. I. 57. Thus तुङ्गनासिका or तुङ्गनासिकी, तिलोस्री or तिलोस्रा, विस्वाष्टा, रीर्घजंघा or रीर्घजंघा, सगरन्ती or सगरन्ता, चारुकणी or चारुकणी, तीरूणगृङ्गी or तीरूणगृङ्गा ॥

Vart:-So also after the word पुच्छ 'tail'. As कल्याणपुच्छा or कल्याणपुच्छी ॥

Vârt:—The affix nish comes necessarily and not optionally after compounds of पुच्छ with क्षत्र, मणि, विष and द्वार ।। As, क्षत्रपुच्छी 'a peahen मणिपुच्छी, 'a scorpion' and द्वारपुच्छी ।।

Vârt:—So also the feminine affix nish is necessarily employed after the words पक्ष and पुच्छ when used as a simile or as objects of comparison. As उल्क्रपक्षी सेना, उल्क्रपुच्छी शाला ॥

न क्रोडादिबह्नचः ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ न, क्रोड-आदि-बहु-अचः, (स्त्रियां ङीष्)॥ वृत्तिः ॥ क्रोडायन्ताव बहुजनताच मातिपर्वकात स्त्रियां डीष् मध्ययो न भवति ॥

56. The feminine affix sin does not come after a Nominal-stem which denoting a part of the body, belongs to the class with the flank &c, of a horse', nor when the word is a stem of more than two syllables.

The class क्रोड़ &c. is âkriti-gaṇa, that is a class of words constituted by usage. The following are some of the examples:—As क्रम्बाणकोडा, कल्बाण खुरा, कल्बाणोखा, कल्बाणवाला, कल्याणग्राका, कल्बाणग्राका, कल्बाणग्राका, कल्बाणग्राका, कल्बाणग्राका, कल्बाणग्राका, कल्बाणग्राका, &c. Of the case where the word is polysyllabic, the examples are सुज्ञचना, पृथुज्ञचना, महाललाटा, 11 The word क्रोडा is feminine itself, and in the Bahuvrihi the feminine sign of the first member is elided by pungvad-bhâva, and क्रोडा is shortened to क्रोड because it is an upasarjana (I. 2, 48),

सहनञ् विद्यमानपूर्वोच ॥ ५७॥ पदानि ॥ सह-नञ-विद्यमान-पूर्वात्, च, (स्पि-यां कीष् न )॥

वृत्तिः ॥ सह नम् विद्यमानइस्येवं पूर्वान् प्रातिपरिकात् स्त्रियां ङीष् प्रत्ययो न भवति ॥

57. The affix ङ्गिष् does not come in the feminine after a Nominal-stem denoting a part of the body, when the word is subordinate in a compound, preceded by the word सह 'with', नज्ञ 'not', or विद्यमान 'having'.

Thus संकेशा, अकेशा विद्यमानकेशा ॥ So also सनासिका अनासिका or विद्यमान-नासिका॥ The last example shows, that the present rule governs also IV. 1. 55 ante: as well as IV. 1. 54

नसमुखात्संक्रायाम् ॥ ५८॥ पदानि॥ नख-मुखात्, संक्रायां, (स्त्रियां ङीष् न )॥ वृत्तिः॥ नखमुखान्तात्मातिपरिकात्संज्ञायां क्षियां विषये कीष् प्रत्ययो न भवति॥

58. The feminine affix उरीष् is not employed after नस, and मुख, when (the word at the end of which they stand) is a Name.

Thus शूर्ष + नत्या, = शूर्षणत्या, Sûrpaṇakhâ the sister of Râvaṇa'. The न् is changed into ण् by VIII. 4. 3 (पूर्वपदान् संज्ञायामगः) ॥ So also वज्ज्ल्या, गौरमुखा, कालमुखा &c. Why do we say 'when denoting a Name'? Witness ताम्रमुखी कन्या 'a copper-faced damsel', or चन्द्रमुखी 'moon-faced'

दीर्घजिह्वी च छन्दसि ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ दीर्घजिह्वी, च, छन्दसि ॥ वृत्तिः ॥ वीर्घजिह्वी इति छन्दितिषये निपास्यते ॥

59. The form दीर्घजीह्नी 'long-tongued' is irregularly formed in the Chhandas.

The word शिर्घजीह्वी is the feminine of शिर्घजीह्व but as the latter has a conjunct consonant for its penultimate, the feminine affix ङीष् would not have applied to it by IV. 1.54. The present aphorism enjoins ङीष् ॥ Thus शिर्पजीह्वी in the sentence शिर्घजीह्वी वे देवानां इच्यमलेट् ।

The word a 'and' in the aphorism is used in order to draw in the word time from the last, so that the word dirgha-jthvi is always a Name. Moreover by using the feminine form dirgha-jihvi in the sûtra, it is indicated that the application of the is necessary and not optional, as was the case in the last sûtras.

दिक्पूर्वपदान् ङीप् ॥ ६० ॥ पदानि ॥ दिक्-पूर्वपदात्, ङीण्, (स्त्रियां) ॥ वृत्तिः ॥ दिक् पूर्वपदात्मातिपदिकान डीप्, प्रत्यवो भवति ॥

60. The feminine affix sty comes after a Nominal stem which is preceded by a word signifying direction.

This aphorism over-rules all the rules and prohibitions contained in sútras 54 to 58. Whereever by those rules there would have been ভাৰ, the present enjoins sty instead. Though the form will be the same, the difference will be in the accent; the affix sty being anudatta (III. 1. 4). Thus प्राङ्मुखी or प्राङ्मुखा, प्राङ्ग्नासिकी or प्रांनासिका, But not so in प्राग्युल्का ; or प्राक्कोडा or प्रामज्ञचना because these words do not take होब् (by IV. I. 56), therefore they never give occasion to the application of ङीप्।। The sûtra ought to be read as if it contained two rules (1) the affix ङीष् comes after a compound the first member of which is a word denoting direction and the second is a svanga word or is the word नासिका &c. the penultimate not being a conjunct consonant, (2) but ड्रीष is not added to Compounds ending in क्रोड &c. or in a word of more than two syllables. In other words the sûtra may be translated "डीप् is the substitute of डीप् when the first member is a word denoting direction". Therefore the affix sty will come only there, where else the affix sty would have come and not otherwise. This is the reason why the anuvritti of क्रीप is taken in the next sûtra (IV. 1. 61) and not that of क्रीप ॥

### चाहः ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ चाहः, ( ङीष् स्त्रियां ) ॥ कृतिः ॥ वाहन्तात्प्रातिपेरिकात् स्त्रियां डीष् प्रथ्ययो भवति ॥

61. The feminine affix ङीष् comes after a Nominal-stem ending with the word वाह ॥

The anuvritti of ड्रीष् is to be taken in this aphorism and not that of ड्रीष्, though the latter was nearer. The word बाह is formed from the root बाह with the affix जिब (III. 2. 64). The word बाह is never found alone, but as ends of compounds, hence we apply the rule of tadanta, and have translated it by 'saying a "word ending in vâh." Thus दिख्यांही 'sustaining the demon.' This form is thus evolved:—दिख्य + बाह + ड्रीष् = दिख्य + ऊर् + आह + ड्रीष् (VI. 4. 132 बाह ऊर्, Uth is the samprasarana of vâh, when this is a bha) = दिख्य + ऊर् + ड्रीष् (VI. I. 108) संप्रसारणाच ' after a samprasârana if a vowel follow, the form of the prior is the single substitute'), = दिख्योही (VI. I. 89 एख्येशखूर्म 'vyiddhi is the single substitute when eti, edhati or ûth follow'). Similarly प्रश्लेही 'a young heifer training for the plough.'

सख्यशिश्वीति भाषायाम् ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ सखी-अशिश्वी, इति, भाषायां ॥ वृत्तिः ॥ सखी अशिश्वी इत्येतीशब्दी डीपन्ती भाषार्यो निपास्थते ॥

62. The forms सुद्धी and आशिश्वी are irregular forms ending in डीब् found in secular (or vernacular as opposed to (Vedic) Sanskrit.

Thus सर्सीय मे ब्राह्मणी, and नास्याः शिशरस्तीतिं = अशिश्वी ॥ Why do we say

in vernacular Sanskrit? Observe सखा सप्तपदी भव and अश्विशुमिव मामयं शिशुराभिम-

Sometimes we find these forms in the Vedas also, though rarely, as आधेनवो धुनबन्तामशिश्वी ॥ ससी समप्री भव ॥

जातेरस्री विषयादयोपधात् ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ जातेः, अस्रीविषयात्, अयोप-धात्, (स्त्रियां ङीष्)॥

ृष्ट् । जातिवात्रि यस्पातिपरिकं नच स्त्रियामेव नियतमस्त्री विषयमयकारोपधंच तस्मात् स्त्रियां डीष् प्रस्ययो भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ योपधप्रतिषेधे हय गवय मुक्कय मस्त्यमुख्याणाम् प्रतिषेधः ॥

63. The feminine affix ङीष् comes after a word denoting a jâti or species when it does not express in its original meaning a feminine, and which moreover has not the letter  $\eta$  for its penultimate.

The word जाति was defined under Sûtra I. 2. 52. Thus कुक्कुटी 'a hen'; सूक्ती 'a she-hog', ब्राह्मणी 'Brâhmani'; वृषली 'a woman of the Sûdra caste', नाडायनी 'a woman of Nadayana class', चारायणी 'a Chârâyaṇi', करी 'a woman of Brahmans who read the Kaṭha', वह्यूची 'a woman of the class of Brahmans who read the Rig Veda'.

Why do we say "expressive of a jâti"? Observe मुण्डा 'shaven' (where the word expresses not a jâti but a quality). Why do we say "not invariably feminine"? Witness मिश्रका 'a fly' (supposed to breed without a male). Why do we say "not having the letter यू for its penultimate?" Witness क्षिया 'a female of the Kshatriya class'.

Vart:—In excluding words that have the letter य as penultimate, there is not involved the exclusion of the following words which have a penultimate य) viz, गवय 'the Bos Gaveans', हय 'horse', मुक्तय 'a sort of animal', मस्य 'a fish', and मनुष्य 'a man'. Thus गवयी, हयी, मनुषी, (VI. 4. 150 हरस्तिद्धिन्स्य 'there is elision of the य of a taddhita affix coming after a consonant, when long ई follows') मस्सी ॥ The य of matsya is elided by the vartika 'मस्यस्य ज्ञाम', ॥ See also VI. 4. 149. All these words are also included in the class गीपादि (IV. 1. 41.) and would have taken ङीष् independently of this vartika,

Another definition of jâti is :-

प्रादुर्भावविनाशाभ्यां सत्त्वस्य युगपद्गुणैः । असर्विलेगां बह्नयां तां जाति क्रययो विदुः ॥ (See translation under I. 2. 52)

पाककर्णपर्णपुष्पफलमूलवालात्तरपदाच ॥ ६४ ॥ पदानि पाक-कर्ण-पर्ण-पुष्प-फल-मूल-वाल-उत्तरपदात्, च (स्त्रियां ङीष्) ॥

वृत्तिः ॥ पाकादि उत्तरपदाज्जातिवाचिनः प्रातिपदिकात् स्त्रियां डीष् प्रत्ययो भवति ॥ पुष्पफलमूलोत्तरप-शत् तु यत्तोनेष्यते तदजादिषु पत्त्र्यते ॥ यथा सत्पाक्काण्डपान्तवर्तकेभ्यः पुष्पात् ॥

#### संभक्षाजिनदाण पिण्डेभ्यः फलात् ॥ मुलान्नञः ॥

64. And the feminine affix आष comes after the Nominal-stem expressive of jâti, followed by the following, पाक 'cooked', कर्ण 'ear', पर्ण 'leaf', पुष्प 'flower', फल 'fruit', मूल 'root', and वाल 'youth'.

Here the affix applies to words which in their original sense denoted females and therefore were not provided by the last sûtra. Thus ऒहनपाकी शंककाणी शालपणी, शंखपुष्पी, रासीफली र्भमुली, and गोवाली ॥

When, however the affix इनिष् is not intended to be applied to compounds ending with फल, पुष्प, and मुल, then those compounds will fall under Ajâdi class (IV. 1. 4); such as संफला, भक्षफला, सत्यूष्पा, अमूला &c.

इतो मनुष्यजातेः ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ इतः, मनुष्य-जातेः, (स्त्रियां ङीष्) कृषिः ॥ इकारान्तात्पातिपरिकान्मनुष्यजातियाचिनः श्लियां ङीष् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ इम उपसंख्यानमजास्यर्थम् ॥

65. The feminine affix some after a Nominal-stem ending in short tending classes or races of men.

Thus अवस्ती 'women of Avanti', कुन्ती 'women of Kunti', हासी 'Dâ-kshi'. Thur अवस्ति + ज्यङ् (IV. I. 171) आवन्त्यः 'men of Avanti'. In the feminine this affix by IV. I. 176 is elided. प्लासी "the female descendants of Plaksha". Why do we say "ending in short ह"? Witness बिट् 'Vaishya', रूरत् 'Darat'. Why do we say "of men"? Witness ति सिरः 'partridge'. Though the anuvritti of the word जाति could have been read into this aphorism from IV. I, 63, its repetition here indicates that ङीष् is to be applied even when the penultimate letter is य् Thus औरमयी॥

Vârt:—This rule applies to words ending in the taddhita affix इझ् (IV. 2. 80) though they do not denote a jati Thus सीतग्मी, भैानिक्सी। The affix इझ् here referred to is the quadruply significant affix taught in IV. 2. 80 and ordained to come after मुतंगम &c, and does not denote a jâti.

ऊङ्कतः ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ ऊङ्, उतः, (मनुष्यजातेः स्त्रियां) ॥ वृत्ति ॥ उकारान्तान्मनुष्यजातिवाचिनः प्रातिपरिकात् स्त्रियामूङ् प्रस्ययो भवति ॥ वार्षिकम् ॥ अप्राणिजातेश्वारङ्कवादीनामिति वक्तव्यम् ॥

66. After a Nominal-stem ending in short **3**, not having the letter **2** as its penultimate letter, and being expressive of races of men, the affix in the feminine is **3.5**.

The anuvritti of the words मनुष्यजाति and अयोपधात् should be read into the sûtra to complete it. Thus कुरू: 'a female of the country of the Kurus' जहाबन्धु: "a Brahmani of the class of the fallen Brahmans so called", जीवबन्धु: "a woman of the Jivabandhu class",

Thus कुरू + ज्य = कीरच्यः IV. 1. 172, and this affix is elided by IV. 1. 176 in the feminine.

The indicatory letter इ in ऊड़ is to distinguish this affix in Sûtras like नाइ धालो: (VI. I 175), for had the affix been enunciated merely as ऊ, then the Sûtra VI. I. 175 would have run as ना धालो and the sense would have been ambiguous, for we could not have known what affix was particularly meant there.

The long द is taught to debar the affix क्ष्, for a short द would have also given the form करू (कुरू + द = कुरू) ॥ The long द therefore, indicates that the affix कर्, enjoined by V. 4 154, in Bahuvrîhis, will not apply in the feminine forms बहादन्य: and the like, by the rule of vipratishedha.

Why do we say "not having the letter य as its penultimate"? Witness अध्यक्षिताली 'a woman of the class of Brahmanas versed in the Yajur Veda'.

Vârt:—The affix ऊह. comes under similar conditions after words denoting non-animate jâti, except the words रज्ज &c. Thus भलाबू: 'the bottle-gourd'; कर्कन्धः 'the jujube tree.' Why do we say "non-animate"? Witness कृतवाकुः 'a kind of lizard.' Why do we say "except the word rajju &c" Witness रज्जु: 'rope'; हमुः 'cheek' &c.

बाह्वन्तात्संश्रायाम् ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ बाहु-अन्तात्, संश्रायाम्, (स्त्रियां ऊङ ) ॥ वृक्तिः ॥ बाहुषाब्दान्ता स्मातिपदिकास्संज्ञायां विषये स्त्रियामुङ् प्रस्ययो भवति ॥

67. The feminine affix कड comes in denoting a Name, after a Nominal-stem ending with the word बाह ॥

Thus भद्रबाहु: 'Bhadrabâhû'; जालबाहु: &c. Why do we say in "expressing a Name"? Observe दृभवाहु: 'a woman having rounded hand' which is an attributive word. In other words, when the compound is a name, बाहु takes, long क in the feminine.

पङ्गेश्च ॥ ६८ ॥ पद्मानि ॥ पंगोः, च, (स्त्रियां ऊङ) ॥ !किः ॥ पंगुबन्दात् स्त्रियामूङ् प्रत्ययो भवति ॥ ॥र्तिकम् ॥ भसुरस्योकाराकारलेपभ वक्तव्यः ॥

68. The feminine affix see comes after the word in 'lame'.

As पंणु 'a female lame'.

Vàrt:—The feminine affix জন্ত is added to মন্ত্ৰ, and thereby there is elision of the letter ৰ and of the letter ৰ of the word. As মন্ত্ৰণাত্তিক কৰিব of IV. I. 48.

## ऊरुत्तरपदादीपम्ये ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ ऊरु-उत्तरपदात्, श्रीपम्ये ॥ वृत्तिः ॥ ऊरुनरपदात्मातिपविकादीपन्ये गम्यमाने स्त्रियामुङ् प्रस्थयो भवति ॥

69. The feminine affix 3.5 comes after a stem ending in 3.5 when comparison with something (expressed by the first term) is meant.

Thus क्रवलास्तम्भोकः 'a female with thighs like plantain-stem'. नाता नाताकः 'a female with thighs like the nose of an elephant'; क्ररभेकः 'a female with thighs like the ulnar or tapering fleshy side of the hand'.

Why do we say "when expressing an object of comparison"? Witness वृत्तोक: स्त्री 'a woman with round thighs'. The word करेणुकरोह "thigh like the proboscis (कर ) of an elephant (करेणु )" is a poetic irregularity in the following विचकर च करेणुकरोहाभिः॥

संहितशफलक्षणवामादेश्च ॥ ७० ॥ पदानि ॥ संहित, शफ, लक्षण, वामादेः च ॥ वृतिः ॥ संहित शफ लक्षण वाम इत्वेवमादेः प्रातिपदिकादृरू नरपदात् स्त्रियामुङ् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ सहितसहाभ्यां चाति वक्तव्यम् ॥

70 The feminine affix ऊङ् comes in the Vedas after the word ऊड when the words संहित 'accompanied or joined', शफ 'a hoof', लक्षण 'a mark,' and वाम 'handsome' precede it.

This aphorism applies, when no comparison is intended. As सहितोक: 'a female whose thighs are joined (e. g. from obesity).' शक्तोक: 'whose thighs are put together like the two hoofs on a cow's foot,' लक्षणोक: 'whose thighs are marked,' वागीक: 'with handsome thighs.'

Vart:—So also with the words सहित and सह. As सहितोकः and सहेक: ॥
कतुकमण्डल्वोश्छन्द्सि ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ कतु, कमण्डल्वोः, छन्द्सि ॥
वृत्तिः ॥ कतुक्षकात्कमण्डलुकावाच छन्दसि विषये श्वियामूड् प्रत्ययो भवति ॥
वार्त्तिकम् ॥ गुरगुलुम्धजनुपतयालूनामिति वक्तव्यम् ॥

71. The feminine affix ऊड comes in the Vedas after the words कड़ 'tawny,' and कमण्डलु 'a water pot.'

Thus कहु भवे सुपर्णी च ॥ मास्मकमण्डलुं श्रूद्राव रह्यात् ॥

Why do we say " in the Vedas." Witness कहु : and कमण्डल: ॥

Vârt:—So also after the words गुरगुलु, मधु, जन्न and पत्तयालु : ॥ Thus गुरगुलू:,
मधु :, जन् :, and पत्तयालु : ॥

संज्ञायाम् ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ संज्ञायाम् ॥ वृत्तिः ॥ कहुकमण्डलुशस्त्राभ्यां सज्ञायां विषये स्त्रियामृह् प्रत्ययो भवति । अच्छन्तेर्थे यचनम् ॥

72. The feminine affix see comes in denoting a Name, after the word see and serves.

This rule applies to other than Vedic forms. Thus কছু: 'a female named Kadrû wife of Kâśyapa', ক্রমণ্ডলু: 'Kamaṇḍalû'. Why do we say "in denoting a Name"? Observe কছু: 'the tawny color.' ক্রমণ্ডলু: 'a water-gourd.'

### शार्कुरवाद्यञो ङीन् ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ शार्कुरवादि, अञः, ङीन् ॥ वृत्तिः ॥ शार्कुरवादिभ्योऽनन्तेभ्यभ प्रातिपदिकेभ्यः स्त्रियां ङीन् प्रत्ययो भवति ॥

73. The feminine affix द्धान् comes after the words शाहरव and the rest, and that which ends with the affix अञ् ॥

Thus बाईरवी 'a Sârṅgrava woman', कापरवी 'a Kâpatava woman'. So also after a word formed with the affix अग्र (as ordained in S. 86, and 104 &c. of this chapter), as, बेरी 'a female descendant of Bida'. भोवी 'a female descendant of Urva'. This sûtra applies to words expressing jâti or kind. In other words, this aphorism debars the affix डीब् of IV. 1.63 &c. where it came 'after jâti-vâchaka words; but it does not debar that डीब् which is employed in describing the relation of wife, such as, the डीब् of IV. 1.48.

The difference between ङीष् and ङीन् consists in accent only, the resultant forms otherwise being the same. The words formed by डीन् will have udâtta accent on the first syllable ज्ञिनस्याविनिस्यम् (VI. 1. 197 a word ending with an affix having an indicatory ज्ञ or न has udâtta accent on the first syllable'): while the word formed by डीष् will have acute accent on the affix. Thus केंग्र 'a female descendant of Bida', and केंग्र 'the wife of Baida'.

The following is a list of Sarngaravadi class words:-

I श्वागंरव, 2 कापस्व, 3 गौरगुलव, 4 ब्राह्मण, 5 बैद, 6 गौतम ॥ These words are formed by the affix अण् the first four being formed by the अण् of (IV. 1. 83) from श्वंगरु, कपटु, गुरगुलु and ब्रह्मन्; the word गौतम is formed from गौतम by the अण् of IV. 1. 114. This word is also included in Gaurâdi class IV. 1. 41. 7 कामण्डलेय, 8 ब्राह्मकृतेय, 9 आनिचय, 10 आनिध्य, 11 आशीकेय ॥ These are formed by ढक् (IV. 1. 123) except kâmanḍaleya which is formed by ढक् (IV. 1. 135). 12 वास्थायन, 13 मौज्जायन ॥ These are formed by फक् of IV. 1. 101 and IV. 1. 99, and denote castes or Gotra. 14 केकसेय is also formed by ढक् (IV. 1. 123). 15 काच्य 16 शेव्य are formed by ज्यङ् (IV. 1. 171). 17 एहि, 18 पर्येहि बार formed by इन् added to आ + इन् 'to try', and पिर + आ + इन् (Un IV. 117 सर्व धातुभ्य इन्) 19 आश्मरस्थ is formed by यम् (IV. 1. 105). 20 औरवपान is formed by अण् (IV. 3. 76). 21 अराल, 22 वण्डाल, 23 वतण्ड: are jâti words. 24 भोगवन, 25 गौरिमत् ॥ These take ङीन when denoting a Name. These words are formed by the affix मृत्य, and are consequently उगित, and should have taken ङीप् (IV. 1. 6). This ordains ङीन् ॥

Q. The word भोग is formed by घम and गौरि is formed by इम् (IV. 1. 95), both are âdyuddâtta owing to म् (VI. 1. 197). When मनुष् is added, the accent remains unchanged, for matup being चिन् is anudâtta (III. 1. 4), There-

fore whether इनिष् be added or इनिष् to these words, it makes no difference in the accent, for they remain âdyudâtta. Where is the necessity of including these two words in this list.

Ans. To this we reply पाहिषु निष्यम हस्वार्थम् ॥ For had these words taken डीच् of IV. 1. 6, then the long ई would have been optionally shortened before the affixes प &c. by VI. 3. 45. But by taking डीन् the shortening is compulsory (VI. 3. 43), and not optional. Because the प in the sûtra उगितम (VI. 3. 45) has the force of the word इति, and means the नहीं words formed by adding ई to उगिन् words, by enunciating the word उगिन् are optionally shortened. Therefore IV. 1. 6 where the word उगिन् is used is governed by this rule of optional shortening, and not the words formed by डीन् ॥

26 नृ 27 नर. The word नृ would have taken ङ्घीण् by IV. 1. 5, and नर would have taken ङ्घीण् as it denotes a jâti. These words take vṛiddhi before ङ्गीन, the form being नारी in both cases,

यङश्चाप् ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ यङः, चाप् ॥ वृत्तिः ॥ यङन्तात्पातिपदिकात् श्वियां चाप् प्रत्ययां भवति । ज्यङ् व्यङश्च सामान्यपहणमेतत् ॥ वृश्तिकम् ॥ षाच यङः ॥

74. The feminine affix चाए coms after a stem which is formed by the affix ज्यङ् or ध्यङ् ॥

The affix यङ् here denotes and includes both the affixes झ्यङ् (as taught in S. 171 of this chapter) and झ्यङ् (See 78) as it is the common element of both. Thus भाम्बद्धपा 'a woman of the race of Ambashṭhya', सावीया 'a woman of the race of Sauvirya', कोसल्या 'a woman of the race of Kausalya'.

Similarly ष्यङ् formed words, as, कारीषगन्था, वाराह्या ; बालाक्या ॥

Vârt:—The affix चाप comes in the feminine after a word ending with the affix यम् when the letter प् immediately precedes such yan. As गार्कराक्य 'a female descendant of Sarkarâksha', पीतिमाध्या 'a female descendant of Pûtimâshya', गाँकाक्या 'a female descendant of Gokasha'. These words belong to Gargâdi class (IV. 1. 105), and by sûtra 16 would have taken डीप् ॥

The प् of the affix चाप् is for the sake of forming a common term आप् with दाप् and टाप्; and the च regulates the accent making the final acute (VI. I. 163). The word गोकाश्य is included in Krauḍādi list (IV. I. 80) and takes the augment हवड़ in the feminine, and hence it would have taken चाप् by force of the present sûtra and need not be included in the Vârtika. There is no Samprasāraṇa of the य when पुच or पनि is added to this word (VI. I. 13), the form being गोकाश्यापुन: and not गोकाशिपुन: ॥

आवट्याच ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ आवट्यात्, च, (स्त्रियां चाप्) ॥ वृत्तिः ॥ आवट्याद स्त्रयां चाप् प्रस्थयो भवति ॥

# 75. And the feminine affix चाए comes after the word आवट्य ॥

The word अवर belongs to Gargâdi class (IV. 1. 105) which after taking वम्, would have taken डीप् (IV. 1. 16). Thus आवन्या 'a female descendant of Avaṭa'. But आवन्यावनी will be the proper form according to the Eastern Grammarians. See aphorism IV. 1. 17.

तद्भिताः ॥७६ ॥ पदानि ॥ तद्भिताः ॥ वृत्तिः ॥ अधिकारोऽयम् । आपञ्चमाध्यायपरिसमाप्तेर्यानित कर्ष्वमनुक्रमिष्यामस्तद्भितसंज्ञास्ते वेदिनध्याः ॥

76. The Taddhita-affixes are treated of here after.

This is an adhikâra or govering sûtra. Up to the end of the Fifth Book, all the affixes that will be taught, are to be understood to have the name of Taddhita. Thus the affix fa taught in the very next sûtra. As दुवित: The word so formed is called Prâtipadika. The word तिद्धताः is in the plural number, and not exhibited in the singular, like the words प्रवयः (III. I. I) &c; and it, therefore, indicates that it includes also affixes which are not especially taught in this book. Such as पृथिव्य मामो॥ अमादि पशाइ इम्ह ॥ As पार्थिव, भिष्म, आदिम, पश्चिम॥ See Vârt IV. 3. 23. The word Taddhita is used in Sûtras like क्रमद्धितसमासाथ I. 2. 46.

यूनस्तिः ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ यूनः, ति ॥ वृत्तिः ॥ युवनुश्रव्हात्पातिपरिकात् स्त्रियां निः प्रत्ययो भवति । स च तद्धितंसज्ञो भवति ॥

77. The feminine affix a comes after the Nominal-stem युवन and this affix gets the name of Taddhita.

As बुवाति: 'a young maid'. By IV. I. 5, डीप् would have been otherwise employed, the present sûtra debars it. The word बुवित ending in इ does not take the affix डीप् of IV. I. 65, for the affix ति itself is a feminine-making affix though a Taddhita: or the word बुवित् may be regarded as a non-jâti word and hence IV. I. 65 would not apply.

अणिजोरनार्षयोर्गुरूपोत्तमयोः ष्यङ् गोत्रे ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ अण् इत्रोः अना-र्षयोः, गुरूपोत्तमयोः, ष्यङ्, गोत्रे ॥

ृवृत्तिः ॥ गोत्रे यावणिजी विहितावनार्षौ तद्ग्तयोः प्रातिपहिकयोर्गुरूपोसमयोः स्त्रियां ष्यङादेशो भवति । निर्दिद्यमानस्यादेशा भवन्तीत्व्यणिजीरेव विज्ञायते ॥ उत्तमशब्दः स्वभावात् त्रिप्रभृतीनामन्त्यक्षरमाह उत्तमस्य समीपमुपोशमं, गुरुः उपोत्तमं यस्य तद्गुरूपोत्तमं प्रातिपदिकम् ॥

78. In Patronymics used in a narrower sense (counting first from the grand-child), which are formed with the affixes and and to, the feminine is formed by substituting

य (ध्यङ्) for the अ and द of those affixes and adding the long आ under IV. 1. 74; provided that they do not denote Rishi clans, and have a prosodially long syllable preceding the last syllable,

The wording of this aphorism requires a little analysis. It consists of five words;: (1) अणिजो: 'of अण् and इस्,' (2) अनार्षयोः 'of non-rishi' (3) गुरू-पोगनयोः 'having a heavy vowel as upottama i. e. last but one,' (4) च्यङ 'the substitute is shyah' (5) गोने 'in denoting gotra.' That is to say, the gotra affixes अण् and इम् are replaced by च्यङ before the feminine affix चाप, in those words which denoting non-rishi gotras, have a heavy vowel as last but one. The word uttama meaning last letter, being formed by the superlative affix tamap, implies that the word must be of at least three syllables. Therefore, the present sûtra does not apply to forms like दाश्वि &c.

Of the substitute ष्यङ् the letter ष् and ङ् are indicatory, the real affix is य, the letter ष् differentiating this affix from ज्यङ् and the letter ङ् affording a common hold for both. In forming the feminine we shall have to add चाप् by IV. 1. 74. Thus करीषगन्धि 'having the smell of dung-cake', is the name of a person. In forming a patronymic from this word, we add the affix अण् ॥ Thus करीषगन्धि + अण् (IV.1. 92) Replace this affix by ष्य and we have कारीषगन्ध्या ॥ कुमुदगन्धिः gives us कौमुदगन्ध्या ॥ Similarly with words taking the affix इम् (as taught in sûtra अतहम् IV. 1. 75): as वाराहिः gives us वाराह्या, so also बालाक्या ॥

Why do we say 'of अण् and इज्'॥ Witness आर्तभागा from ऋतभाग। Here the word ऋतभाग belongs to बिसाई gaṇa, and therefore by IV. I. 104, it would take the affix अज्ञां in forming gotra patronymic: this affix अज्ञां s not replaced by छाइ, and the feminine is by long है (IV. I. 15); for though, its last vowel but one is heavy, it is a non-rishi gotra word, yet it does not fulfil the other condition of taking the affix अण् or हुज्॥

Why do we say 'of non-rishi gotras'? Witness वासिष्ठी and वैश्वामित्री। Why do we say 'whose last vowel but one is heavy'? Observe भौषगवी and कापरवी। Why do we say 'denoting Gotra?' Witness आहिच्छत्री 'born in Ahichhatra', कान्यकुडजी 'born in Kanyakubja'.

गोन्नावयवात् ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ गोत्र-अवयवात् (स्त्रियां ष्यङ्)॥ वृक्षः ॥ अणिजोरित्येव । गोत्रावयवा गोत्राभिमतः कुलाख्याः पुणिकभुणिकमुखरप्रभृतय, स्ततो गोत्रे वि-हितयोरणिजोः स्त्रियां ष्यङादेशो भवति ॥

79. After a word denoting a non-principal gotra, was is the substitute of any and ra, in the feminine, even though the syllable preceding the final be not prosodially long.

The phrase अणिजी: of the last sûtra governs this also, not so, however, the word अगुरूपोत्तमः ॥ The phrase गोनावयव means insignificant or non-famous gotras. i. e. names of kulas i. e. कुलाख्या, such as families like पुणिक, अंणिक, मुखर which are not famous and are not included in the gotra list. Thus पीणिक्या, भौणिक्या and गीखर्या ॥

The word अवश्रव in the sûtra has various significations, one sense being separate from', another being 'part of', and 'individual members' &c. If the last sense be taken, then we can evolve forms like देवदस्या याज्ञदस्या । These forms may also be explained by taking them as belonging to the कींडपार्ट class of the next aphorism. In short, those who wish to apply this aphorism to the immediate descendant', such as 'the son or daughter', and not to a gotra descendant, which means a grandson and down; can also do so.

In fact the word गोत्रायय is equal to अवयवगोत्र or अमधानगोत्र and is a carmadhâraya samâsa, namely gotras not enumerated in the प्रवराध्यायः ॥ These are, however, technically called कुल ॥

क्रीड्यादिभ्यश्च ॥ ८० ॥ पदानि ॥ क्रीडि-आदिभ्यः, च, (स्त्रियां ष्यङ्) वृत्तिः ॥ क्रीडि इत्येवमारिभ्यश्व श्वियां ष्यङ् प्रत्ययो भरति । भगुरूपोत्तमार्थ भारम्भः । भनणित्रर्थश्व ॥

80. The affix प्यङ् comes in the feminine after the words क्रांड and the rest.

This rule applies even where the syllable next to the final is not neavy, and even where the word does not take the affix अण् or हुन्। In fact यह is not a substitute here but an augment. Thus कोड्या 'a female Krauḍi", ाड्या 'a female Lâdi'. The following is the list of Kraudâdi words:—

I क्रीडि, 2 लाडि, 3 व्याडि, 4 भाषिशालि, 5 भाषिश्रति. These are formed by इम् IV. 1. 95). 6 चापकात, 7 चैटवत (वैटवत), 8 सैकवत (शैकवत) 9 वैल्ववत (वैकल्पवत्), hese are formed by the affix भण्॥ 10 सीधातिक. This is formed by इम् with he substitute अकङ् (IV. 1. 97) added to सुभातृ॥ 11 सूत्रयुवस्थाम् The word सूत्त akes ध्यङ् when denoting a grown-up maiden as सूत्याः; otherwise सूता 'a aughter', formed by टाण्, or सूती by ङीण् denoting a jâti. 12 भोज भिचिये॥ This ebars ङीण् of jâti as भोज्याः, otherwise टाण् as भोजाः (भीजयित). 13 योतिक 14 कीटि, 5 भीरिकी, 16 भीलिक, 17 शाल्मलि, 18 शालास्थिल, 19 कापिष्ठलि, 20 गोकक्ष्य (गोलक्ष्य)॥ all these except the last are formed by इम्, the last is formed by यम् of Gargdi class.

दैवयिक शौचिवृक्षि सात्यमुत्रिं काण्ठेविद्धिश्यो, अन्यतरस्याम् ॥८१॥ पदानि॥ दैवयिक, शौचिवृक्षि, सात्यमुत्रि, काण्ठेविद्धिश्यः, अन्यतरस्याम् ॥ [स्तः॥ दैवयिक्ष शौचवृक्षि सारवमुत्रि काण्वेविद्धि इस्वेतेषामन्यतरस्यांष्यङ् प्रस्ययो भवति॥

81. The affix ष्यङ् optionally comes after the words वियक्ति, शौचवृक्षि, सात्यमुप्रि and काण्डेविदि ॥

These words end in the affix इज, and the word gotra is not understood in the sûtra. In the case of gotra descendants, the substitute shyan would have come by IV. I. 78. but whereas by that sûtra it would have been compulsory, the present aphorism makes it optional. But if the sûtra be taken to apply to 'immediate descendants' as opposed to gotra descendants, then this is a new rule altogether and not a rider to IV. I. 87. In the alternative when sax is not added, डीज् will be added by rule IV. I. 65 ante. Thus देवबस्वा or देवबसी, so also सौचिव्हसी or सोच्युमी, सारव्युम-व्या or सास्युम्पी, काण्डेविद्धा or काण्डेविद्धी ॥

### समर्थानां प्रथमाद्वा ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ समर्थानां, प्रथमात्, वा ॥

वृत्तिः ॥ त्रयमप्यथिक्रियते, समर्थानामिति त्रः प्रथमादिति त्र वित त्यः, स्वार्थिकप्रत्ययाविश्वश्रायमिथकारः । प्राग्रिको विभक्तिरिति वावत् । स्वार्थिकेषु ह्यस्योपयागे नास्ति, विकल्पापि तत्रानवस्थितः, के त्रिक्रिस्यमे-व भवन्ति । लक्षणवाक्यानिः — तस्यापत्यं, तेन रक्तं रागात्, तत्रभव, इत्येवमादीनि भविष्यन्ति । तेषु सामर्थ्ये सित प्रथमनिर्विष्टादेव विकल्पेन प्रत्ययो भवतीति वेदितव्यम् ॥ समर्थानामिति निद्धारणे षष्टी । समर्थानां मध्य प्रथमं प्रस्ययपकृतित्वेन निर्द्धार्यते ॥

82. The Taddhita affixes, on the alternative of their being employed at all, come after the word that is signified by the first of the words in construction in an aphorism.

All the three words, viz. (1) समर्थानां 'of the words in construction' (2) प्रथमान् 'after the first; (3) वा 'on the alternative', exert a governing influence on the subsequent aphorisms, up to the aphorisms which leave to the words their own denotation: that is to say, up to the end of the second chapter of the fifth Book; before the beginning of the sûtra प्राग्रियो विभक्तिः (V. 3. 1). The present sûtra as a whole, of course, has no applicability to the affixes which leave to the words their own denotation (स्वार्धक); for the latter affixes are in many cases compulsory and not optional, as are the affixes to be taught hereafter in Book Fourth and the first and second chapters of Book Fifth.

These affixes will come after the word, that is signified by the first of the words in construction, in an aphorism. Thus IV. 1. 92 declares तस्या-परयम् 'his son'. Here the first word is तस्य 'his', therefore, the affixes forming the patronymics will come after the word signified by 'his': i. e. after the word in the genitive case. As 'उपगोरपस्य = भोपगवः 'the son of Upagu'. Here the affix भण् comes after the word उपगु which is the first word representing 'tasya' in the genitive case in the sentence उपगोरपस्यम् ॥ Similarly in the sâtra गेनरक गगान (IV. 2. 1); here the first word is तेन, therefore, the affix will be added to the word in the instrumental case in a sentence representing the word तेन 'by which'; as क्यायण रक्त वक्क = काषायम्, 'Kâshâya is a cloth, coloured

by Kashâya'. Similarly in sûtra तत्र भव: 'there staying' (IV. 3. 53,) here the first word is तत्र, 'there', in the locative case, therefore the affix will be optionally added to the word in the locative case in a sentence, representing the word तत्र 'there': as सुन्ने भव:= स्नाम: "who stays in Srughna'.

The word समर्थानाम् is the genitive plural of समर्थ, and the force of the genitive is that of specification or 'nirdharana':-i. e. 'among the words in construction, the first is specifically pointed out as the prakriti or base, to which the affix is to be added'. Why do we say "among the words in construction"? Witness काम्बल उपगोरपत्यं देवदत्तस्य 'the blanket of Upagu; the son of Devadatta'. Here the two words उपगोरपत्यं are not in construction, for उपगो: governs कम्बल:, and अपस्य is governed by देवदत्तस्य ।। Why do we say " after the first"? So that the affix may come after the first word उपना: in the genitive case, and not after अपस्य which is in the nominative case, Why do we say "in the alternative"? Because the same idea may also be expressed by a sentence; thus we may say उपग्रेहपुरवं, instead of the Taddhita formed word और्यगरः ॥ The same idea may also be expressed by a compound word (samâsa); as उपन्यपत्यम् 'the son of Upagu'. In fact, the samâsa' rule here is not superseded by Taddhita-rule, as it otherwise would have been by I. 4 2. because the anuvritti of अन्यत्रस्याम् is understood here: so that in the alternative when the Taddhita affix is not employed, the samasa rules will find scope.

This sûtra has been thus rendered by Dr. Bohtlingk: "when henceforth the meaning is specified in which an affix is to be added, then one should know that the rule applies to the first of those words which are associated with one another in sense, and that the affix is optional".

### प्राग्दिब्यतोऽण्॥ ८३॥ पदानि॥ प्राक्, दीब्यतः अख्॥

वृत्तिः ॥ प्राग् रीष्यत्तराब्दनाव् यानित अर्थननुक्रनिष्यानाऽण्यत्ययस्तत्र भवतीति वेदितव्यम् ॥

83. The affix an should be understood to come after whatever we shall teach hereafter upto the aphorism tena divyati &c.

Up to aphorism IV. 4. 2, the affix अण् has a governing influence, except where it is specifically superseded by any particular rule. This aphorism may be looked upon either as an adhikâra sûtra or a paribhâshâ sûtra or a vidhi sûtra. The application of this aphorism will be illustrated throughout the next three chapters. Thus in IV. 1. 92 तस्वापत्वम् we read the present aphorism and add the affix अण् in the sense of 'his son'. As जीपगव: 'the son of उपग्र:'; आपवव: 'the son of Kapaṭu'.

This affix has various meanings, such as, a patronymic (IV. 1. 92),

coloured with (IV. 2. 1), sidereal time (IV. 1. 3), revealed sama-veda (IV. 1. 7), covered car (IV. 2. 10) &c.

अश्वपत्यादिभ्यश्च ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ अश्वपत्यादिभ्यः, च ॥ वृत्तिः ॥ अश्वपत्यादिभ्यः प्रातिपश्किभ्यः प्रागुशन्यतीयेष्वर्थेष्वण् प्रस्थयो भवति ॥

84. The affix an comes after the Nominal-stems 'asvapati' &c, in the various mentioned senses taught antecedently to tena divyati &c.

This is an exception to the next aphorism, by which the affix ज्या would have come after words ending with 'pati.' The present sutra enjoins अण् instead. Thus अध्याति+अण्=आध्यातम् (VII. 2 117 तक्तिज्यामादि 'when a Taddhita affix follows with an indicatory ज्ञ or ज् there is vyiddhi in the room of the first vowel among the vowels'). The इ of पात is elided by VI. 4. 148 बस्योति च where long ई follows, and when a Taddhita affix follows, there is elision of the इ or ई, or ज्ञ or ज्ञा, of a bla'.)

The following is a list of words belonging to surgerant class:-

1 अश्वपति, 2 ज्ञानपति, 3 ज्ञातपति, 4 धनपति, 5 गणपति, 6 स्थानपति, 7 यञ्जपति, 8 राष्ट्रपति, 9 कुलपति, 10 गृहपति, ( पशुपति ) 11 धान्यपति, 12 धन्यपति, 13 बन्धुपति, 14 धर्मपति, 15 सभापति, 16 प्राणपति, 17 क्षेत्रपति ॥

दित्यदित्यादित्यपत्युत्तरपदाण्ण्यः ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ दिति, अदिति, आदित्य, प-ति-उत्तरपदात, ण्यः ॥

ृष्तिः ॥ दिति अदिति आदित्य इत्येतेभ्यः पत्युत्तरपदाच प्रातिपदिकात्याग्रीव्यतीयेष्वर्योषु ण्यः प्रत्ययो ् भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ यमाद्येति वक्तव्यम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ वाङ्मतिपितृमतां छन्दस्युपसंख्यानम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ पृथिव्या भाभौ ॥ वार्त्तिकम् ॥ देवाद्यभभौ ॥ वार्त्तिकम् ॥ बहिषाष्टिलोपभ ॥ वार्त्तिकम् ॥ देकस् छन्दसि ॥ वार्त्तिकम् ॥ स्थामोकारः ॥ वार्त्तिकम् ॥ लामोपत्येयुवनुषु ॥ वार्त्तिकम् ॥ सर्वत्र गोरजादिप्रत्ययप्रसङ्गे यन् ॥ वार्त्तिकम् ॥ एयाद्योर्थविदेषलक्षणाद्यवादात्पुर्विद्यतिविधेन ॥

85. The affix  $\sigma \sigma$  comes, in the various senses taught here-in-after antecedently to tena dîvyati &c, after the Proper Names, Diti, Aditi, and Aditya; and that which has the word  $\sigma \sigma$  at its final member.

Thus दिति + ण्य = हैत्यः 'the son of Diti.' आदित्यः 'the descendant of Aditi', आदित्यम् 'sacred to Aditya.' Similarly with words ending with पति, as प्रजापति + ण्य = प्राजापत्यं; so also सैनापत्थम् ॥

Vârt:—So also after the word यम ; as, यान्यम् ॥

 $V \hat{a} r t$ :—In the Chhandas, after the words वास्य, मित and । पितृमत् ॥ As वास्यम् (Vs. 13, 58.) मात्यम् and पितृमत्यम् ॥

Vâtr:—The affixes ज and अच् come after the word पृथिती। Thus पृथिती + ज = पार्थित ; पृथिती + अज्ञ = पार्थित । The resulting forms are the same, but the feminine of the former will be पार्थिता by IV. 1. 4, and that of the latter पार्थिती applying IV. 1. 15.

Vart:—The affixes यम् and अम् come after the word देव 'a god'. As दैच्यम् or देवम् 'divine'.

Vârt:—There is elision of the दि of बहिस्, and there is the affix द्यम्; as बहिस् + यम् = बाह्यः 'external'. Vârt:—and the affix ईकक् may be employed. As बहिस् + ईकक् = बाह्यिकः 'external'. (VII. 2. 118 किति च, there is vriddhi of the first vowel when the Taddhita affix has an indicatory क.). Vârt:—In the Chhandas it takes the affix ईकम् as बाहिकः the difference being in the accent '(VI. 1. 197).

The word बहिस is an अन्यय, and the above vârtika declares that its दि portion is clided. This very fact indicates by implication, that the दि of other Avyayas need not necessarily be clided before those affixes, before which the base is called भ bha. In fact the following vârtika अन्यायानाउच (the दि of the avyaya base is clided) given under sûtra VI. 4. 144 (the दि of the base bha is clided when a taddhita affix follows) is not a universal rule. Thus from the avyaya आगान we get आगानी &c; here the दि is not clided.

Vart:—Of the word स्थामन the दि is replaced by अ as अध्यत्थानः ॥

Vârt:—The दि of लोमन् is replaced by ज in the plural when the patronymic affixes follow; as उडुलोमाः, श्रारलोमाः॥ Why do we say in the plural number? Witness औडुलोमः, श्रारलोगः (IV. 1. 99).

Vârt:—When an affix beginning with a vowel presents itself after the word मो, let the affix यन be substituted for it. Thus what is descended (or produced, &c) from मो is expressed by मन्त्रम् (VI. 1. 79). Why do we say 'beginning with a vowel'? Ovserve मोध्यो हिनं or आगनं = मोरूप्यम् and मोमयम् ॥

Vârt:—These affixes ण्य &c, taught in this sûtra will come, to the exclusion of all the other affixes hereinafter taught, which are employed in especial senses. Thus अण् is employed especially to denote a descendant. But after the words जिति &c अण् will not be employed, but ण्य, as देख्य "a descendant of दिति". So also वानस्परयम् = (वनस्पतीनाम् समुहः), to the exclusion of IV. 2. 37 &c. In fact the rule विप्रतिषेथे परंकार्ध्यम् (I. 4. 2) does not hold good here.

If that be so, how do you explain the form देतेयः ॥ This word is not directly formed from the word चित्ते but from दिती, the feminine of the word दिति, formed by the affix डीच् (IV. 1. 45, the word चित्ते being formed by the Krit affix किन् and therefore it will take डीच् in the feminine). To the feminine word दिती is added डक् and we get देतेयः ॥ The Paribhâshâ प्रातिपदिकष्ठणे लिङ्ग विशिष्टस्थापि प्रहणम् (a rule of grammar which applies to a masculine applies also

to the same word in the feminine) is not of universal application, as this very illustration shows. Others consider the form देतेय as incorrect, as not to be found either in the Mahabhashya or any Vartika.

उत्सादिभ्योऽञ् ॥ ८६ ॥ उत्स-आदिभ्यः, अञ् ॥ वृत्तिः ॥ उत्साविभ्यः प्राग्तीव्यतीयेष्वर्थेष्वभ् प्रत्ययो भवति । अणस्तवपवादानां च बाधकः ॥ वार्त्तिकम् ॥ प्रीष्मावच्छन्वसीति वक्तव्यम् ॥

86. The affix अञ्च comes after the word उत्स &c. in the various senses taught antecedently to tena-dîvyati &c.

This debars the affix अण् taught in IV. 1.83 as well as the especial affixes here-in-after taught. Thus उस्स+अग्र= भौत्सः, भौत्पानः ॥ The following is the list of words belonging to उस्सादि class.

1 उत्स, 2 उदपान, 9 विकार, 4 विनव, 5 महानद 6 महानस, 7 महाप्राण, 8 तरुण, 9 तलुन । 10 वष्क्रयासे । 11 पृथिवी, 12 धेनु, 13 पंक्ति, 14 जगती, 15 बिष्टुप, 16 अनुष्टुभू, 17 जनपर, 18 भरत, 19 उद्यानर, 29 प्रीष्म, 21 पिलुकुण, । 22 उदस्थान देशे । 23 पृष्ठ देश, 24 भळकीय, 25 रथन्तर, 26 मध्यीहन, 28 बृहत्, 28 महत्, 29 सत्त्वत्, 39 कुरु, 31 पञ्चाल, 32 इन्द्रावसान, 33 उष्णिह, 34 कुरुभू, 35 सुवर्ण, 35 देव, 37 प्रीष्मादच्छन्दसि ॥

Vârt:—The word मीडम in the above list, takes this affix, when it does not mean 'a metre of prosody'. Therefore it is not so here: मेडमी विष्टुप् 'The Graishmi Tristup metre'. But मेडम: 'belonging to summer'. The word छन्द्रस् here means 'metre', and not Veda. The word बष्ट्रस्य असे, the phrase असे meaning असगासे, (स being the name given to सगास by Ancient Grammarians). Thus the compound will be गांबच्ह्रवि ॥ The Paribhâshâ महणवता मातिपविकेन तदन्त विधिमतिषेष: does not apply here. Therefore, tadantavidhi applies here and we have आधेनवम् (अधेनृनाम् समृहः)॥ The word उदस्थान takes अम् when meaning a 'place': as औत्रस्थानो देश:; otherwise और्द्रथनिः 'the son of Udasthâna.' The word पृषत् takes अम् when meaning 'a share,' otherwise it will take अण्, as पाषेतोऽद्याः॥

### स्त्री पुंसाभ्यां नञ् स्नजी भवनात् ॥ ८७ ॥

्वत्तिः ॥ धान्यानां भयने इति वश्यति । सस्य प्रागित्यनेनैव संबन्धः प्राग्भवनसंशब्दनावेर्धास्तेषु स्त्री श इतारपुंत्रशब्दाच यथाक्रमं नम्स्रमी प्रत्ययो भवतः ॥

87. The affixes नज् and स्तज् come after the words स्त्रों and पुंस respectively, in the senses specified in the aphorism reckoning from this one as far as "dhânyânâm bhavanc kshetre khañ" (V. 2. 1).

Thus দ্বা + বয় = দ্বাতাৰ 'feminine.' The sense of the affixes taught in the Fourth Book, and Chapter I of the Fifth Book, are various, Therefor

the word क्षेत्रणम् will have all those various significations; thus, it will mean either स्त्रीषुभवं (IV. 3. 53) 'existing in females,' or स्त्रीणां समूह: (IV. 2. 37) 'a collection of females,; or स्त्रीभ्यसागतं (IV. 3. 74) 'what has come from females'; or स्त्रीभ्यो हितं (V. 1. 5) 'suitable for females' &c.

Similarly पुंस + स्नज् = पेंस्नम् 'masculine, or existing in males, or a collection of males, or what has come from males, or suitable for males &c.'

These affixes, however, are not to be employed in the sense of the affix बत् taught in V. I 115. For Pāṇini himself uses the form पुत्रत् (and not पेंस) in sûtra VI. 3. 34, thus indicating by implication (ज्ञापक) that in the sense of बत्, the affix स्त्र is not to be used. Thus स्त्रीवत्, II The forms स्त्रीत्वं, स्वीता, पुंस्स्वं and पुंस्स्वा are exceptional. See V. I. 121. The स् of पुंस् is elided before स्त्र by VIII. 2. 23. had it not been elided, one affix नम् would have been taught in the sûtra, and not two.

द्विगोर्श्वगनपत्ये ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ द्विगोः, सुक्, अनपत्ये ॥ वृत्तिः ॥ द्विगोर्थः संबन्धी निमित्तत्वेन तद्वितः प्रागुरीन्यतीयो ऽपत्यप्रत्ययं वर्जयिन्ता तस्य सुगुभवति ॥

88. A Taddhita affix, ordained to come on account of the relation of the words being that of a Dvigu compound, is elided by luk, when it has the sense of the various affixes taught antecedent to tena dîvyati &c, but not so, the affix having the sense of a Patronymic.

The phrase प्राग्विध्यतः of IV. I. 83 governs this aphorism also, and not the phrase भवनात् of the last. Thus प्रज्ञमु क्रपालेषु संस्कृतः = प्रज्ञक्रपालः 'prepared in five cups.' Similarly द्शक्तपालः "prepared in ten cups." द्विवदः 'he who studies two Vedas.' चिवदः "who studies three Vedas." Here the affixes denoting संस्कृतं (IV. 2. 16), and अभीते (IV. 2. 59) have been elided. Why do we say "not so when the affix denotes a Patronymic."? Observe देवेववर्ताः 'a descendant of three Devadattas,' भैवेववर्ताः 'a descendant of three Devadattas,' Here the patronymic affix is not elided, though the compound is a Dvigu.

Why do we say "when it has the sense of the various affixes taught antecedent to tena divyati?" Observe द्वेपायणिक:॥

The Dvigu compound with the sense of a Taddhita affix is formed under II. 1. 51. The affix will not, therefore, be elided where it does not give rise to a Dvigu compound. Thus पुरुषकपालस्थे = पारुषकपालस्थ ॥ Or the genitive case in दिशोः may be taken as sthâna-shashthî, the sense being 'there is the substitution of कुक्-elision in the room of Dvigu,' the word Dvigu being here taken by metonymy for the affix which gives rise to Dvigu. Of course, when two words have blended into a Dvigu compound, the affixes will not be elided

after such a word, because it becomes a prâtipadika like others, as पांचकपालम् ॥ If so, how is the affix elided in प्रज्ञकपाल्याम् संस्कृतः = प्रज्ञकपालः ? This is not so; there is no Taddhita added, and the word प्रज्ञकपाल can never be analysed into प्रज्ञकपाल्याम् संस्कृतः, ॥ If the latter sense is to be expressed, we must use a sentence, and no single word. In fact three are the only valid forms, and they arise without adding of any Taddhita affix to प्रज्ञकपाली, viz प्रज्ञम् कपालेषु संस्कृतः, प्रज्ञकपाल्यां संस्कृतः, and प्रज्ञकपालः (a Samahâra Dvigu). A Samâhâra and a Taddhitârtha Dvigu of these are analysed in the same way, while the third प्रज्ञकपाल्याम् संस्कृतः will always remain a नाक्य and never give rise to a Taddhita.

How do you explain the non-clision of the affix in भैतिद्यः, पाञ्चनहः and षाट्कुलः ? The word नैतिद्यः does not mean तिस्रो विद्या अधीते but ज्यवयना विद्या, विविद्या भितिद्या । Similarly पाञ्चनहः dose not mean पंचसु नहीषु भनः but पंचानाम् तरीनाम् समाहारः = पंचनहः, पंचनहे भनः = पांचनहः ॥ So also with षाट्कुलं ॥

Why the affix is not elided in पंचायो गञ्चामतं = पंचार्गक्ष्यम् or पंचार्गन्यम्? Because the elision of those affixes only take place which begin with a vowel.

गोत्रेऽलुगचि ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ गोत्रे, अलुक्, अचि ॥ वृत्तिः ॥ यस्कादिभ्यो . गोत्रइत्यादिना येषां गोत्रपत्ययानां लुगुक्तस्तेषामजादी प्राग् दीव्यतीये विषयभूते प्रतिषिद्धते ॥

89. The luk-elision of Patronymic (Gotra) affixes in the plural, which have been enjoined by Sutras II. 4.63 and the rest, is prohibited, when the affix has an initial vowel, and it has the sense of the various affixes taught antecedent to tena divyati &c (IV. 4.2).

Thus the plural of गार्थ is गर्गः (II. 4. 64). But the disciples of गर्गः will be formed by the affix छ (IV. 21. 114) which is a pragdivyatiya affix. and for the purposes of adding this affix the base will be considered to be गार्थः as if there was no elision. Thus गार्थाः + छ = गार्शियाः (VII. 1. 2 and VI. 4. 151), and not गर्भायाः । Similarly बाल्लीयाः, आत्रयीयाः, खारपायणीयाः disciples of Vâtsyas, Atreyas, Khârpâyaṇas.'

Why do we say "गोत्र" i. e. "when the Gotra affix is elided"? Observe कीबलम, बाइरम्॥ Here the affix denoting "fruit" is elided by हुक् by Sûtra IV. 3. 163. Then when the pragdivytiya affix अण् is added, the luk-elision is maintained. Thus the fruit of बद्दी is बदरम्; from which बादरम् 'belonging to or coming from the jujube-fruit.'

Why do we say "having an initial vowel"? Observe गॅर्भेन्य भागतम्= गर्गेक्ष्यम् and not गार्गेक्ष्यम्; and गर्गमयम्; and not गार्गमयम् ॥ Here the affix क्ष्य, prâgdîvyatîya affix taught in sûtra IV. 3. 81 does not begin with a owel; therefore it is added to गर्म and not गाम्ये॥ Similarly the next affix बद् (IV. 3. 82).

Why do we say "when it has the sense of a pragdivyatiya affix"? hus गर्नेभ्यो हितम् = गर्नीयम् 'who is fit for the Gargas'. Here the affix छ (V. I.) has the sense of 'suitable for that', as taught in Sûtra V. I. 5 not one of ne pragdivyatiya senses. Hence the luk elision is maintained.

The Gotra-affixes are taught to be elided in the plural only: and then after such supposed elision a Singular or Dual Person is intended, this ale will still apply and there will be no elision. Thus बिद will form its Gotra erivative by अग्र (IV. I. 104) as बिद+अग्=बैदः॥ The plural of बैद will be at: by the elision of अग्र॥ One yuvan or two yuvan descendants of these will be formed by the affix इग् (IV. I. 95), for the application of which ne word बिदाः will be supposed not to have lost its अग्र, therefore इग् will be dded to बैदः thus बैद+इग्; then this इग् is elided by II. 4. 58. The resultant orm is बैदः, बैदी ॥ The many descendants (in the plural) of one बैदः or two दः will be बिदाः॥

### यूनि सुक् ॥९०॥ पदानि॥ यूनि सुक् (अचि)

मृत्तिः ॥ प्राग् दीष्यत इति वर्तते । अचीति च । प्रागरीव्यतीयेऽजारी प्रत्यये विवक्षिते बुद्धिस्थेऽनुस्पन्ते एव वप्रत्ययस्य लुग् भवति । तस्मिन्तिवृत्ते सिति यो यतः प्राप्तोति स ततो भवति ॥

90. There is luk elision of the Yuvan Patronymic orming affix (IV. 1. 163) when a prâgdîvyatîya affix beginng with a vowel is to be added.

The elision of the Yuvan affix must take place mentally; having done thich, we should then look out for the proper Pragdivyatiya affix to be added to the word-form thus remaining. Thus the Patronymic (Gotra) of फाण्टाहतः उ फाण्टाहतिः (IV. I. 95) formed by adding हुन्। The Yuvan form of the latter by Sûtra IV. I. 150) will be फाण्टाहतः । When we intend to add a Pragdivyatiya affix to this last word, (e. g. an affix having the sense of "the pupils of";) we should first mentally elide the Yuvan affix of (IV. I. 150) from this word of this form फाण्टाहति that we should search out what is the proper pupil-denoting affix: and that by sûtra IV. 2. 112 is अण्। Thus फाण्टाहति + अण्=फाण्टाहताः the pupils of Phaṇṭahṛitas'. Had we in the first instance applied the pupil lenoting affix to the Yuvan word फाण्टाहत, such affix would have been of and not अण्, for the latter is ordained for those cases only where the word ends with the Gotra affix हुन् (IV. 2. 112).

Similarly the Patronymic of भागितच is भागितचि (IV. 1. 25). The

Yuvan of भागवित्त is भागवित्तकः (IV. 1. 148). The pupils of Bhâgavittika will be भागवित्ताः by adding the affix अण् (IV. 2. 112).

Similarly the Patronymic of तिक is तैकायनि formed by फिझ् (IV. 1. 154). The Yuvan of तैकायनि is तैकायनीय formed by the affix छ (IV. 1. 149). The word denoting the pupils of तैकायनीय will be formed by adding छ (IV. 2. 114) not to this word, but to तैकायनी ॥ Thus तैकायनीयाः॥

Similarly the Patronymic of ক্ষণিডজলাই (IV. 1.95). The Yuvan derivative of the latter will be ক্ষাণিডজলাই; (IV. 1.151). The word denoting pupils of the ক্ষাণিডজলাই will be ক্ষাণিডজলাই; (IV. 2.112).

Similarly Patronymic from ग्लुखुक्त is ग्लुखुकायनिः (IV. 1. 160), the Yuvan of the latter is ग्लाखुकायनः (IV. 1. 83); the word denoting the pupils of the latter is ग्लाखुकायनः by (IV. 2. 112 formed from ग्लुखुकायनि)॥ Why do we say "an affix beginning with a vowel"? Observe फाण्टाहतस्त्यम् rnd फाण्टाहतस्यम् ॥ Why do we say "a Prågdivyatiya affix"? Observe भागवित्तकाय हितं = भागावित्तीयम्॥ (See the last Sûtra).

### फक्फिओरन्यतरस्याम् ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ फक-फिओः, अन्यतरस्याम् ॥ वृत्तिः ॥ फक्फिओर्थुवपरवयोः प्राग्दीव्यतीयेऽजादौ प्रत्यये विवक्षितेऽन्यतरस्यां हुग् भवति ॥

91. There is optionally luk-elision of the Yuvan affixes फद and फिज् when a Prâgdîvyatîya affix beginning with a vowel is to be added.

By the last sûtra, all Yuvan affixes were told to be elided. The present sûtra declares an option in the case of the Yuvan affixes फक् and फिम् Thus the patronymic of गर्ग is गार्ग्य (IV. 1. 105); the Yuvan of गार्ग्य is formed by फक् (IV. 1. 101) गार्ग्यायणः॥ The word denoting the pupils of Gârgyâṇa will be गार्गीया or गार्ग्यायणीयाः; वास्तीयाः or वास्त्यायनीयाः॥ Similarly of the affix फिम् (IV. 1. 156). Thus from यस्क, the Patronymic is यास्क (IV. 1. 112). The Yuvan of the latter is यास्कायनि (IV. 1. 146). The pupils of Yâskâyani will be called यास्कीया or यास्कायनीयाः॥

#### तस्यापत्यम् ॥९२॥ पदानि ॥ तस्य-अपत्यम् ॥

ृवृत्तिः ॥ अर्थानिहेंशोयं, पूर्वेहत्तरश्च प्रत्ययेरभिसंबद्धते । तस्येति षष्टीसमर्थादपत्येतस्मिन्नर्थे यथाविहितं प्र त्ययो भवति, प्रकृत्यो भवति प्रकृत्यर्भविशिष्ठष्यष्ठपार्थो ऽपत्यमात्रश्चेह गृह्यते ॥

92. The affix an mentioned in IV. 1.83 and those which follow it denote 'the descendant of some one'.

This sûtra points out the meaning of the affixes; and it refers to the affixes that have preceded, beginning from अण (IV. 1.83) e. g. अण, ण्य, अञ् &c and to the affixes that follow. The affixes herein taught have the force of denoting descendant, when they are added to the word in construction which

is in the genitive case. The translation given by Dr. Ballantyne of this aphorism is:—"Let the affixes already mentioned or to be mentioned come optionally in the sense of the offspring thereof, after what word ending with the sixth case-affix and having completed its junction (with whatever it may require to be compounded with), is in grammatical relation there to".

Thus we may either use the sentence उपगोरपस्यम्; or by adding अण् (IV. 1.83) to the word उपग् (which has the 6th. case-affix in construction in the above sentence), form भौषमयः "the offspring of Upagu". आध्यपतः (IV. 1.84) 'the offspring of अध्यपति', देखः (IV. 1.85) 'the offspring of Diti' भौत्यः (IV. 1.86) "the offspring of utsa". भूजाः (IV. 1.87) 'the offspring of a woman". पौंस्तः (IV. 1.87) 'the offspring of a man'.

The Universal sûtra तस्येदम् (IV. 3. 120) will include this अपस्य also for the word इदम् may be applied to any-thing like अपस्य, समूहः, विकारः, निवासः &c. Since by that rule IV. 3. 120 अण् &c, may be applied in the sense of apatyam also, what is the necessity of this present sûtra? The present sûtra is made in order to debar those affixes like छ, (IV. 3. 114) which debar the affix अण् &c in the case of तस्येदम्॥ How can an अशेषिक affix debar a शेषिक affix? The उत्सर्ग affixes अण् &c are treated like शेषिक for this purpose. Thus these affixes अण् (IV. 1. 83-87) debar the छ in the Vriddham under certain circumstances. Thus भानोरपत्यं = भानवः, so also श्यामगवः from श्यामगुः (दयामा गावोऽस्य)॥

Kārikā तस्यद्मिश्यपत्येषि बाधनार्थं कृतं भवेत् । उत्सर्गः शेष एवासी वृद्धान्यस्य प्रयोजनम् ॥

### एको गोत्रे॥ ९३॥

्वृत्तिः ॥ अपन्यं पेत्रप्रभृति गोत्रं, तस्मिन् विवक्षिते भेदेन प्रत्यपत्यं प्रत्ययोत्पत्तिप्रसङ्गे नियमः क्रियते । गो-च एक एव भवति, सर्वेऽपत्येन युज्यन्ते ॥

93. The one and the same affix is employed when a more distant descendant, how low so-ever, is to be denoted.

The word Gotra is defined in Sûtra IV. 1. 152 and means the offspring beginning with the grandson. There would have arisen the application of a separate affix in denoting the descendant of every one of such persons; the present sutra declares a restriction. Thus the son of गर्म: is गार्म (IV. 1. 95). The son of गर्में: (or in other words the grandson of गर्म) is गार्म (IV. 1. 105). This is formed by a Gotra affix. Now the son of गार्म will also be called गार्म; no new affix will be added. In fact, in denoting the Gotra descendants how low soever, the affix यम will be added to the word गर्म, though there may be several intermediate descendants. Thus the sûtra restricts the application of the affix. Or in another view of the matter, it may be said to restrict the

base to which the affix is to be added. Thus the son of गार्ग्य will be formed by adding the affix बज् not to the base गार्ग्य (which would have been the case were IV. 1. 92 strictly applied), but to the base गार्ग । So that one base is to be taken and adhered to throughout, in applying Gotra affixes.

### गोत्राचून्यस्त्रियाम् ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ गोत्रात्, यूनि, अस्त्रियाम् ॥ वृत्तिः ॥ अवमपि नियमः यून्यपत्ये विवक्षिते गोत्रादेव प्रत्ययो भवति, न परमप्रकृत्यनन्तरयुवभ्यः ॥

94. When a descendant of the description denoted by Yuvan (IV. 1. 163) is intended to be expressed, a new affix is attached, only after what already ends with an affix marking a descendant as low at least as a grandson (gotra): but in the Feminine the word is not termed Yuvan, and no new affix is added.

This is also a niyama or restrictive rule. Thus the Yuvan of गार्ग्य is गार्ग्यावणः (IV. 1. 101). Similarly वास्त्यायण, त्राक्षावणः, प्राक्षावणः, औषगविः, नाडायनिः ॥

Why do we say "but in the Feminine the word is not termed Yuvan"? Observe नासी which is the feminine of नासि: (Gotra) as well as of नासायण: (Yu van). Similarly हासी feminine of हासि: and हासायण: ॥ In short, Yuvan affixes are not added in the feminine. If it is intended to denote a feminine descendant of the kind Yuvan, the feminine word formed by Gotra affix will denote such a descendant also.

What is here prohibited i. e. is the term Gotra superseded by the term Yuvan? If it is a niyama rule, there will be no niyama with regard to the feminine, as the prohibition is contained in the same sentence. Therefore in the feminine, the Yuvan affix will not get the designation of Gotra, because Gotra-name is debarred by Yuvan Name. Therefore the sûtra should be divided in two, e. g. गोबार् यूनि मस्ययो भवति (2) तताऽश्वियास ॥ (1) After a Gotra-formed word a new affix is added in denoting a Yuvan descendant, (2) but not so in the feminine. In fact the name Yuvan is prohibited in the feminine, therefore, the feminine will be known Gotra always and never by Yuvan.

### अत इज्॥ ९५॥

### वृत्तिः ॥ तस्यापत्यमित्येव । अकारान्तात्पातिपरिकाहिम् प्रत्ययो भवतिं ॥

95. The affix sq comes after a Nominal-ster which ends in short sq, in denoting a descendant.

This debars अण् (IV. 1. 83). Thus दशस्यापत्यं = दाकिः 'descendant Daksha'. Why do we say short आ (for this is the force of the letter त् adde to आ, by I. 1. 69 and 70)? The descendant of शुभेयाः or कीललपाः (words whice end in long आ) will not be formed by the affix इज्।

The descendant of इश्वारथ by this sûtra is शृश्वारथ:, but the form शृश्वारथ formed by अण् is also met with. As "प्रश्चिताम शृश्वरथाय मैथिली" 'Give Sita to the son of Dasaratha.'

बाह्वादिभ्यश्च ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ बाह्र-आदिभ्यः, च ॥

वृत्तिः ॥ बाहु इत्येवमारिभ्यः शब्देभ्योऽपत्ये इस् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ संभूयोम्भसोः सलोपश्च ॥

वा॰ ॥ बाह्वादिप्रभृतिषु येषां दर्शनं गोत्रभावे लैक्तिके ततोन्यत्र तेषां प्रतिषेधः ॥

वा० ॥ संबन्धिशब्हानां च तत्सदृशास्त्रातिषेधः ॥

96. The affix इञ् is added in the sense of a descendant, after the words 'Bâhu' &c.

Thus बाहवि: "a descendant of the clan of Bâhu." The words 'Bâhu &c, either do not end in short अ, thus making the last rule inapplicable; or if they end in short अ, then some other rule would have prohibited the application of इ.अ. Hence the necessity of the present sûtra.

This is a class of words recognizable only by the form (आकृतिगण).

1 बाहु, 2 उपबाहु, 3 उपवातु, 4 निनातु, 5 शिवातु, 6 वयातु, 7 उपनिन्दु ( उपिब-दु) 8 वृषली, 9 वृकला, 10 चूडा, 11 बलाका, 12 मूषिका, 13 कुशला, 14 भगला ( छगन्ता) 15 ध्रवका, 16 ध्रवका, 17 सुमित्रा, 18 दुर्मित्रा, 19 पुष्करसङ्, 20 अनुहर्त्, 21 देवशान, 22 अग्निश्मित्र, 29 भद्रशमित्, 24 सुशमित्, 25 कुनामन्, 26 सुनामन्, 27 पञ्चन्, 28 सान्, 29 अष्टन्, 30 अमितीजसः सलापश्च, 31 सुधावत्, 32 उद्दुज्नु, 33 शिरस्, 34 माष, 35 आसित्, 36 मरीची, 37 श्रमबद्धन्. 38 शृङ्खलतोदिन्, 39 खरनादिन्, 40 नगरमित्, 41 मा तिर्मिद्न्, 42 लोमन्, 43 अजीगर्त, 44 कुष्ण, 45 युधिष्टर, 46 अर्जुन, 47 साम्ब, 48 गद, 9 मसुन्न, 50 राम, 51 उदङ्क, 52 उदकः संज्ञायाम्, 53 संश्रयाम्भसोः सलोपश्च, 54 वृक, 55 ख़ाल, 56 सलक्ष्म। आकृतिगणोऽयम्॥ तेन । 57 सास्विकः 58 जाङ्घः 59 ऐन्दशिंसः 60 राजभिनिः इत्यादि॥

Vârt:—The words बाहु &c must be Proper Names, being heads of . Gotras from whom clans take their name: otherwise the affix इस् will not be applied. Thus the son of a private person called बाहु will be बाहव: ॥

Vârt:—The operations to be effected upon words denoting relation re prohibited with regard to the same word-forms when denoting Proper Names. Thus the offspring of श्वशुर meaning 'father-in-law' is श्वशुर, but when it means a person called Svasura, then the derivative will be श्वाशुरि: ॥

The च in the sûtra indicates that other words not included in the ist also take this affix. Thus जान्तिः, ऐन्द्रशर्मिः, आजधेनविः, आजबन्धविः, औडुलोमिः ॥

सुधातुरकज्जः च ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ सुधातुः अकङ्, च ॥ इसिः ॥ सुधातृहाद्याहपत्ये इस् प्रत्ययो भवति तस्तिभियोगेन च तस्याकङादेशो भवति ॥ वर्तिकम् ॥ व्यासवरुङनिषादचण्डालिबम्बानामिति वक्तव्यम् ॥ 97. The affix  $\xi x$  is placed after the word sudhatri in denoting the descendant, and the x of sudhatri is replaced by the substitute x before this affix.

Thus सुधानरपस्थम् = साधानिकः 'the descendant of Sudhatri.'

Vart:—The substitute अकड़ replaces the finals of ध्यास, यहड, निपार चण्डाल and विम्ब when the Patronymic इम् is to be added. Thus वैद्यासिकः यारुडालिः, चण्डालिकः, बैम्बिकः ॥

गोत्रे कुञ्जादिश्यश्च फञ् ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ गोत्रे, कुञ्जादिश्यः, च् फञ् ॥ वृतिः ॥ गोत्रसंज्ञके ऽपत्ये वाच्ये कुंजाहिभ्यश्चकस् प्रत्ययो भवति ॥

98. The affix 'chphañ' comes after the words 'Kuñja' &c, when a remoter descendant (called Gotra) is to be denoted.

This debars इज् ॥ Of the affix च्युक्स the letter ज्ञ is for the sake of distinguishing this affix from the affix फ्रज् ; such as in sûtra V. 3. 113, by which the words ending in affix च्युक्स take the further affix य (ज्य), in order to form a complete word. The letter ज्ञ of this affix causes Viiddhi (VII. 2. 117). Then remains ६ which by sûtra VII. 1. 2, is replaced by आयन् ॥ Thus कुज्ज + च्युक्स = कोज्ज + आयन् + अ = कोज्जायन. This is not a complete word as yet. We must add u by sûtra V. 3. 113. Thus the full word is कोज्जायन्यः 'the grandson or a lower descendant of Kuñja' dual of it is कोज्जायन्यः, 'the affix ज्य being elided by II. 5. 62, in the plural, it being an affix of the तहाज class (IV. 1. 174). Similarly ब्रोधायन्यः, ब्रोधायन्यो, ब्राधायनें। ॥

Why do we say "when a Gotra descendant is to be denoted?" Observe कांजि: "the son of Kunja". Here हम् is added by IV. 1.95 in denoting immediate descendant. There is difference in the accent of these words, in the different numbers. Thus in the singular and dual, the accent will be regulated by the latter म of the affix sæ which is added in those numbers. But this affix being elided in the plural, the accent there will be regulated by the letter च of चलम् ॥ That is to say, in the singular and dual, the udatta will fall on the first syllable (VI. 1. 197); in the plural, it will fall on the last syllable (VI. 1. 164).

The word गोचे of this sutra governs the succeeding sûtras up to aphorism IV. 1. 112: so that all the affixes taught in these fifteen sûtras denote grandsons or descendants lower than that.

1 कुङज, 2 क्रभू, 3 शङ्ख, 4 भस्मन् 5 गण, 6 लेमन्, 7 श्रंट, 8 शांका, 9 शुंज्या, 10 शुंभ, 11 विपाश, 12 स्कन्त, 13 स्कन्भ, 14 शंकाट, 15 शुंग्भा, 16 शिंव, 17 शुंग्भा थि।

### नडादिभ्यः फक्॥ ९९॥

वृत्तिः ॥ नड इत्येवमाविभ्यः प्रातिपविकेभ्यो गोत्रापत्ये फक् प्रत्ययो भवति ॥

99. The affix the comes, in denoting a Gotra descendant, after the Nominal-stems as and the rest.

Thus नाडायन: (नड + फक् = नाड + आयन VII. 2. 118 and VII. 1. 2). Similarly चारायण: "the grandson or a lower descendant of Nada or Chara". But the son of नड will be नाडि: (IV. 1. 95).

The word हालंकु is changed to हालंक before this affix. Thus हालंकाबनः ॥ The word हालंकिः occurs in देलाहि class II. 4. 59, the Yuvan affix is, therefore, elided after it, thus हालंकिः is a common name for 'father' and 'son'. It takes हुन् by IV. I. 96, as belonging to Bâhvâdi class which is an Akṛti-gaṇa. The word अग्निहामन् takes फक् when denoting the वृष्णण gotra, e. g. आग्निहामंत्रणः = वार्ष्य-गण्यः ; otherwise the form will be आग्निहामंः ॥ The word कृष्ण will form कारणीयनः when a Brâhmaṇa is meant; otherwise कार्षणः, so also राणायनः = वासिष्ठः, otherwise राणिः ॥ The word कृष्ण is changed to क्रोष्ट as क्रीष्टायनः ॥

1 नड, 2 चर, (वर) 3 बक, 4 मुंज, 5 इतिक, 6 इतिज्ञ, 7 उपक, 8 एक, 9 ल-मक। 10 शलंकु शलंकु च। 11 सप्तल, 12 याजप्य, 13 तिक। 14 अग्निश्चनंश्वराणे। 15 प्राण 16 नर, 17 सायक, 18 सस, 19 मिन, 20 द्वीप, 21 पिट्गर, 22 पिट्गल, 23 किकर, 24 किक्टल, 25 कातर, 26 कातल, 27 काश्यप (कुश्यप) 28 काश्य, 29 काल्य (काश्य) 30 अज, 31 अमुख्य (अमुख्म) 32 कुल्णरणी ब्राह्मणवासिष्ठे। 33 अमित्र, 34 लिगु, 35 चित्र, 36 कुमार, 37 कोष्ट्र कोष्ट्रं प। 38 लोहं, 39 दुर्ग, 40 स्तम्भ, 41 शिशका, 42 अप, 43 तृण, 44 शकट, 45 सुमतस, 46 सुमत, 47 मिमत, 48 ऋच, 49 जलंधर, 50 अध्वर, 51 युगंधर, 52 हंसक, 53 दण्डिन, 54 हस्तिन, 55 पिण्ड, 56 पंचाल, 57 चमसिन, 58 सुकृत्य, 59 स्थिरक, 60 ब्राह्मण, 61 चटक, 62 बदर, 63 अध्यल, 64 खरप, 65 लहू, 66 इन्ध, 67 अस, 68 कामुक, 69 ब्रह्मक्त, 70 उतुम्बर, 71 शोण, 72 अलाह, 73 इण्डप, 74 जत्, 75 अध्यक, 76 यानच्य, 77 नाच्य, 78 अन्वजत, 79 अन्वजन, 80 इत्यर, 81 अंशक, 82 याम, 83 काम, 84 यात ॥ हरिताविश्योऽञ:॥ १००॥ पदानि॥ हरित-आदिश्यः, अञः॥

वृत्तिः ॥ हरितादिर्विद्याचन्तर्गणः । हरितादिभ्यो ऽसन्तभ्योपत्ये फक् प्रत्ययो भवति ॥

100. The affix फक् comes after the words हरित &c, when they end in the affix अञ्च (IV. 1. 104).

The words हरित &c, form a subdivision of बिन् class, which class by IV.

I. 104 takes the affix अञ् in forming Gotra words. Thus the Gotra descendant of हरित will be हारित (हरित + अञ्). The son of हारित will be formed by this sûtra and not by IV. 1. 95. Thus हारित + फक् = हारितायन: "the son of Hârita or the great-grandson of Hârita". In fact, the force of the affix फक् of this Sûtra is that of a Yuvan affix, though it is taught in the chapter of Gotra affixes; because according to the general rule IV. 1. 98 one Gotra affix can be only added to a word, and the word हारित being already formed by a Gotra affix

भ्रम् will not take again another Gotra affix कक्। Therefore, कक् is here a Yuvan-affix.

यित्रजोश्च ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ यज्-इजोः, चः (फक्) ॥
वृत्तिः ॥ यज्नताहिजन्ताच प्रातिपहिकाइपस्ये फक् प्रत्ययो भवति ॥

101. The affix फ्रक् is added in denoting a descendant after a Nominal-stem ending in the affixes यञ्ज and इञ्ज ॥

The फक् of this sûtra has, like that of the preceding sûtra, the force of a Yuvan affix, since it is to be added to words formed by the Gotra affixes यस् and इस्। Thus गर्ग + यस् (IV. 1. 105) = गार्ग्यः ।। गार्ग्य + फक् = गार्ग्यायणः ।। इस + इस् = शाक्षाः ; शाक्षा + फक् = शाक्षायणः ।। It is not every word which ends in यस् or इस् which takes the Yuvan affix फक्; but only that word where the affix यस् or इस् has the force of a Gotra affix. Thus the affix यस is added by IV. 3. 10 to denote proximity to a sea. As द्वीप + यस् = देखाः ।। This word will not take the affix फक्। Similarly by IV. 2. 80 the affix इस् is added to the words सुतंगम &c, the force of the affix being चातुरियंक ।। Thus सौतंगिनः. This word will not take the affix फक्।

शरद्वच्छुनकदर्भाद्भृगुवत्सात्रायणेषु ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ शरद्वतः, शुनकः, दर्भा-तः, भृगुः, वत्सः, आत्रायणेषु (फक्) ॥

वृत्तिः ॥ गोत्र इत्येव । शरद्भत् शुनक दर्भ इत्येतेभ्यो गोत्रापत्ये फक् प्रत्ययो भवति यथासंख्यं भृगुवत्सामा यणेष्वर्थेष्वपत्यविशेषेषु ॥

102. The affix फक् comes in denoting a Gotra descendant after the words 'saradvat', 'sunaka', and 'darbha', when they denote the descendants of Bhrigu, Vatsa and Agrâyana respectively.

Thus शारहातायनः = भागवः otherwise शारहतः (formed by अ.भ.) शोनकायनः = वास्त्यः ; otherwise शानकः, राभीयणः = आग्रायणः, otherwise राभिः, (formed by इ.भ. IV. 1. 95).

The words शरदन् and शुनक belonging to विशाद class would by IV. 1. 104 have taken the affix अञ in denoting Gotra, the present sûtra prohibits that in certain cases and enjoins फक् instead.

द्गोणपर्वतजीवन्तादन्यतरस्याम् ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ द्रोण, पर्वत, जीवन्तात्, अ-न्यतरस्याम् ( फक् ) ॥

वृत्तिः ॥ गोत्रदृत्येव । द्वोणाहिभ्यः प्रातिपहिकेभ्यो गोत्रापत्यऽन्यतरस्यां फक् प्रस्ययो भवति ॥

103. The affix  $q_{\overline{q}}$  comes, in the sense of a Gotra descendant, optionally after the words 'Drona,' 'parvata,' and jivanta.'

This debars इस् of IV. 1.95. Thus द्वीणायनः or द्वीणि, पार्वतायनः or पार्वतिः जैवन्तायनः or जैवन्तिः॥

The affix फक् is employed in denoting a remote (gotra) offspring and not an immediate descendant or son. How is then अञ्चल्यामा the son of Droṇa, called द्वीणायनः and not द्वीरिंग in the phrase "अञ्चल्यामा द्वेगणायनः"? The द्वाण here does not refer to the Droṇa of the Mahabhârât, but to some ancient founder of a clan of that name, and his descendants were called द्वेगणायनाः ॥ In modern times, by an easy error, Aśvatthâmâ was called Drauṇâyana, owing to the similarity of sounds.

अनुष्यानन्तर्ये विदादिभ्योऽञ् ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ अनुषि-आनन्तर्ये, विदा-दिभ्यः, अञ्च ॥

ृतृत्तिः ॥ गोत्रइत्येव । बिरादिभ्यो गोत्रापत्येऽसमत्ययो भवति । ये पुनरत्रानृषिशब्दाः पुतादयस्तेभ्योऽनन्त रापस्य एव भवति । अनृष्यानन्तर्यइत्यस्यायमर्थः, अनृष्मिश्योऽनन्तरे भवतीति ॥

&c, in denoting a remote (Gotra) descendant: but after those words of this class which are not the names of ancient sages, the affix अञ् has the force of denoting immediate descendant.

This Sûtra consists of four words: अन् व "non-Rishi or not being the name of a sage"; आनन्तर्थे in expressing an immediate descendant." बिराहिन्य "after Bidâdi words" अभ् "the affix अम्." Thus of the words falling in Bidâdi class, the words like पुत्र 'son,' बुहिन daughter,' ननान्द् 'sister-in-law' are common nouns and not names of Rishis. When the affix अम् is added to these words, it has the force of denoting immediate descendant. Thus पुत्र + अम् = पैत्रः 'grand-son.' बुहिन + अम् = दाहिनः "daughter's son.' But when added to other words which express the names of Rishis, the affix अम् makes the Gotra descendants. Thus बिर + अम् = बेरः 'the grandson or a descendant lower than that of Bida.'

How in a context relating to Gotra affixes, we come to this two fold meaning of this sûtra? To this we reply, that the phrase अन्धानन्तर्थे should be thus construed. The word 'anrishi' is in the ablative case, the case affix being elided. The word आनन्तर्थ is the same as अनन्तर the affix ध्वड़ being added without change of significance. Therefore the words like पात्र &c. denote the immediate (anantara) descendant of पुत्र &c, and do not denote a remote descendant (gotra), nor a descendant in general. Therefore, the above phrase means:—'after a Bidâdi word which is not the name of a Rishi, the affix 'añ' is added in denoting an immediate descendant.'

Q. Another way of explaining the phrase is this, the word 'Anantarya' is equal to 'nairantarya'='uninterrupted succession.' Therefore, where there is an uninterrupted succession of Rishis between the first name and the person to be designated by a Patronymic, there the affix 'añ' will not be added. Thus the word कम्यप belongs to the Bidâdi class. 'Indrabhû' a seventh descendant of Kaśyapa, will not be denoted by काउयप formed with अञ्च, because between उन्द्रभू and कम्यप, there is an unbroken series of Rishis, but by अण् of IV. I. 114. Therefore the following phrase will be valid इन्द्रभू: सप्तमः काउयपानाम् ॥ For अञ्च is elided in the plural by II. 4. 64, but काम्यपानाम् is plural of काउयप formed with the general patronymic अण् of IV. I. 114 and hence not elided.

A. This explanation is not to be preferred, merely in order to explain the word कार्यपानाम् in इन्द्रभूः सम्रमः कार्यपानाम् ॥ The general Patronymic द्वापि वर्ताः अण् of IV. 1, 114 is not debarred by this अञ् ॥ Therefore कार्यप with अञ् will denote इन्द्रभूः, which may also be denoted by कार्यप formed with अण् ॥ For had the above explanation been correct, then विश्वामित्र the grandson of Kusika could never be called कोश्विकः (formed with अञ्), for both Gâdhi the father of Viśvâmitra, and Kuśika the grand-father were Rishis.

In denoting an immediate descendant or a descendant in general, the Rishi words बिद &c, will take other appropriate affixes. Thus बिद forms बिद 'a descendant of Bida' by IV. 1. 96 इस् and not by ऋष्यण् of IV. 1. 114, because बिद is supposed to belong to the Akṛtigaṇa of Bâhvâdi.

1 विद, 2 उर्व, 3 कदयप, 4 कुशिक, 5 भरहाज, 6 उपमन्द्र, 7 किलात, 8 कर्न्स्प (किंदर्भ) 9 विश्वानर, 10 ऋषिषण (ऋष्टिशेण) 11 ऋतभाग, 12 हर्यश्व, 13 प्रियक, 14 आप्स्तम्ब, 15 कूचवार, 16 हारहुन्, 17 शुनक (शुनक्) 18 धेनु, 19 गोपवन, 20 शिमु, 21 बिन्दु, 22 भोगक, 23 भाजन, 24 शामिक, 25 अश्वावतान, 26 द्यामाक, 27 द्यानक, 28 द्याविल, 29 द्यापण, 30 हिर्त, 31 किंशस, 32 बहास्क, 33 अर्कजूष (अर्कलूक) 34 बध्योग, 35 विष्णु, 36 वृद्ध, 37 प्रतिबोध, 38 रचित, 39 रधीतर (रधन्तर) 40 गविष्ठिर, 41 निषाद, 42 शबर, 43 अलस, 44 महर, 45 मृडाकु, 46 सुपाकु, 47 मृदु, 48 पुनर्भू, 49 पूज, 50 बुहित्, 51 ननान्द्र, 1 52 परस्त्वी परशुं च 1 53 किलालप, 54 सम्बक्, 55 द्यायका 11

The word प्रश्ली in the above list is replaced by प्रश्न when taking the affix अश् ॥ Thus प्राश्ची अपर्थ = पारश्चः (the son of a Brâhmana begotten on a Súdra woman, who though married to the Brâhmana is प्रश्ली 'a strange woman' owing to the great difference of race).

The word परक्षी occurs in अनुज्ञानिकादि (VII. 3. 20) and कल्याण्यादि (IV. 1. 126) classes also. Therefore when the sense is 'a son begotten on another's wife' who is also called परक्षी, the form will be पारक्षेणेयः, with double vriddhi of both members by VII. 3. 20: which does not take place in the case of पारच्चा ।।

गर्गादिश्यो यञ् ॥ १०५ ॥

वृत्ति ॥ गोत्रइत्येव । गर्गादिश्या गोत्रापत्ये यम् प्रत्ययो भवति ॥

105. The affix us comes, in the sense of Gotra descendant, after the words 'Garga' &c.

Thus गार्ग्यः, 'the grandson or a still lower descendant of Garga', so also बास्य &c.

1. गर्ग, 2 वस्स, 1 3 वाजोसे 1 4 संस्कृति, 5 अज, 6 ध्याप्रपात, 7 विदश्त, 8 प्राचीनयोग, 9 अगस्ति, 10 पुलस्ति, 11 चमस, 12 रेम, 13 अग्निवेश, 11 शंख, 15 शह, 16 शक, 17 एक, 18 थ्रम, 19 अवट, 20 मनस्, 21 धनंजय, 22 वृक्ष, 23 विश्वायसु, 24 जर माण, 25 लेहित, 26 शंसित, 27 बभ, 28 वल्गु, 29 मण्डु, 30 गण्डु, 31 शंकु, 32 लिगु, 33 गुहलु, 34 मन्तु, 35 मक्षु, 36 अलिगु, 37 जिगीषु, 38 मनु, 39 तन्तु, 40 मनायी, 41 सूनु, 42 कथक, 43 कन्थक, 44 ऋस, 45 तृक्ष (वृक्ष) 46 तन्, 47 तरुस, 48 तलुक्ष, 49 नण्डु, 50 वतण्डु, 51 किपिकत, 52 कत, 53 कथ, 54 भूत, 55 कुरुकत, 56 अनडुह, 57 किद, 58 पुरुक्त, 59 शक्ति, 60 कण्य, 61 शक्ति, 62 गोकक्ष, 63 अगस्थ्य, 64 कुण्डिनी 65 यज्ञवल्कै, 66 पर्णवल्का, 67 अभयजात, 68 विरोहित, 69 वृथगण, 70 रहुगण, 71 शिष्डल, 72 वर्णक (चणक) 73 चुलुक, 77 मुक्तल, 75 मुसल, 76 जमदग्नि, 77 पराशर, 78 जतुकर्ण (जातृकर्ण) 79 महित, 80 मन्त्रित, 81 अश्मरथ, 82 शक्तराक्ष, 83 पुतिमाष, 84 स्थुरा, 85 अरुरक (अरुरक) 86 एलाक, 87 पिङ्गल, 88 कृष्ण, 89 गालन्व, 90 उलुक, 91 तितिक्ष, 92 भिषज (भिषज्) 93 भिष्णज, 94 भिडत, 95 भाण्डत, 96 दल्भ, 97 चिक्तत, 98 चिकिस्तित, 99 देवहू, 100 इन्द्रहु, 101 एकलु, 102 पिष्पल, 103 वृहरग्नि, 104 सुलेहित, 105 सुलाभन, 106 उक्थ, 107 कुटिगु, 108 संहित, 109 पथ, 110 कन्थु, 111 भ्रुव, 112 कर्कटक, 113 हक्ष, 114 प्रचूल, 115 बिलम्ब, 116 विष्णुज॥

The word मनु is found in the लेक्सिनि sublist of this class. It ought to take इक् after खञ् in the feminine by IV. 1. 18, how then the form मानवी in मानवी प्रजा? The affix खञ् comes in denoting a Gotra offspring, but in denoting a descendant in general, this affix will not come, and hence no shpha also. If so, then why the immediate descendant of जमदिय is called जामद्ग्यः which is a Name of Parasúram the son of Jamadagni, or why Vyâsa the son of Parâsara is called पाराह्में? These are exceptions formed by गांव रुपान्यारेपः i. e. by superimposing of Gotra-form on these. Their proper apatya forms are by क्रव्यण् (IV. 1. 114) i. e. जामद्यः and पाराह्मरः ॥

मधुबभ्रोब्रीह्मणकौशिकयोः॥ १०६॥ पदानि॥ मधु, बभ्रोः, ब्राह्मण-कौशिकयोः (यञ्)॥

वृत्तिः ॥ मधुश्राद्शर्वञ्च श्रादश्च गोत्रापत्ये यम् प्रत्ययो भवति यथासंख्यं ब्राह्मणे कीशिके वाच्ये ॥

106. The affix यश comes, in the sense of a Gotra descendant, after the words मधु and बभु when the words so formed mean 'Brâhmana' and 'a Kausika' respectively.

Thus माध्ययः = ब्राह्मणः 'Brâhmaṇa.' Otherwise माध्यः "son of Madhu."

The word बसु belongs to the Gargâdi class, so it would have taken yan by the last sûtra also. The present sûtra declares a restriction, viz. बसु takes बज्ज only then when कीशिक is denoted. Its being read in the Gargâdi class serves another purpose: as it belongs to the sub-classs लोहितारि, the rule IV. I. 18 becomes applicable to it; so that its feminine is formed by क. Thus बाअव्यायणी । In fact, it would have been better, if in the body of the Gaṇapâtha, instead of writing बसु alone, there was बसु केशिशके। It would have saved the repetition of it in the present sûtra.

## कपिबोधादाङ्गिरसे ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ कपि, बोधात्, आङ्गिरसे ॥ वितः ॥ कपिबोधग्रह्माश्वामाङ्गिरसेऽपत्यविशेषे गोत्रे वस्त्र प्रत्ययो भवति ॥

107. The affix 'यञ्च' comes in the sense of a Gotra descendant, after the words कांप्र and बोध, when the special descendants of the family of Angiras are meant.

Thus कापि + यम् = काप्यः 'the grand-son or a still lower descendant of 'Kapi' of the family of Angiras.' So also बैएयः ॥

Why do we say of the family of Angiras? Observe कापेवः (IV. I. 122) "the gotra-descendant of Kapi" so also बाँचिः formed by हम् because it is a Non-Rishi word or because it belongs to Bâhvâdi (IV. I. 96) class.

The word कपि occurs in Gargâdi class. The present sûtra declares a restriction i. e. the 'yañ' is to be applied only when Angirasa descendant is meant. It is included in the Gargâdi class also for the purpose of applying IV. 1, 18. Thus काप्यावनी "grand-daughter or a still lower descendant of Kapi."

# वतण्डाश ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ वतण्डातं, च, (गोत्रे, यञ् )॥ वृत्तिः ॥ आक्रिरस इत्येव । वतण्डशस्त्रातृक्ष्रिरसेऽपत्यविशेषे गोत्रे यम् प्रत्ययो भवति ॥

108. The affix 'यञ्' comes in the sense of a Gotra descendant, after the word ' বাবেণ্ড,' when meaning a descendant of Angirasa.

'Thus वातण्ड्यः = आंगिरसः, otherwise वातण्डः ॥ .

The word बनण्ड occurs both in the Gargâdi class (IV. 1. 105) and in the Śivâdi class (IV. 1. 112). It would have taken both affixes अज्ञ and अण्. The present sûtra declares that when it means an Angirasa, then वनण्ड will not take अण् of the शिवाहि class: and when it does not mean Angirasa, then it takes both these affixes e. g. वातंड्य: and वातंड: any descendant of Vâtaṇḍa.

### सुक् स्त्रियाम् ॥ १०९ ॥ वृत्तिः ॥ आङ्गिरसदृत्येव । वतण्डज्ञादाङ्गिरस्यां स्त्रियां यम् प्रस्थयस्य लुग्भवति ॥

109. The affix 'यञ्' is luk-elided in the feminine after the word 'चतण्डी' when meaning a female descendant of Angirasa.

Thus from वसण्ड: we get वातण्ड्य in the masculine. In the feminine the बम् is elided by luk, and we have वातण्ड्य + इरीन् (IV. 1. 73)=वतण्डी "a female descendant of Vatanda of the clan Añgirasa." Why do we say "of Angirasa?" Observe वातंड्यायनी formed with 'shpha' under lohitâdi rule (V. 1 18). When वतण्ड takes ब्रेस्ट्रिया under Sivâdi class, its feminine is वातण्डी ॥ Though the word is formed with अण् yet in the feminine, there is not घ्याङ् substitution (IV. 1. 78), because Vatanda is a Rishi-Name.

अंश्वादिभ्यः फञ्॥ १०॥ वृत्तिः ॥ आक्रिस इति निवृत्तम् । अश्वादिभ्यो गोत्रापत्ये फञ् प्रत्ययो भवति ॥

110. The affix 'দ্বর্' comes, in the sense of a Gotra descendant, after the words স্থান &c.

The anuvritti of ângirasa does not extend to this aphorism. Thus अश्व-1-काम् = अश्व-1-आवन(VII. 1. 2) = आश्वायनः (VII. 2. 117) 'the grandson or a still lower descendant of Aśva'. Similarly आइमायनः There are some words in this class which already have taken a patronymic affix, e. g, आत्रेय. वैल्य, and आनडुह्य ॥ After these words the affix कम् of course has the force of a Yuvan affix. The word आत्रेय is formed by अत्रि + हक् (IV. 1. 122), वैल्य = बिलि (a Rajarshi)-1-फ्यक् (IV. 1 171), and आनडुह्य = अनडुह + यम् (IV. 1. 105). The word हाथ takes phañ only when it denotes an Atreya, as ह्यायायनः, otherwise ह्यायिः with हम् or ह्यायः with अण्॥ The word जात takes 'phañ' only when the offspring of a male is to be denoted, as जातस्थापत्यं = जातायनः but जाताया अगत्यं = जातेयः with हक्॥ The word आत्रेय takes 'phañ' when denoting a Bhâradvâja, as आयेयायनः, otherwise it will take the affix हम्, which will be elided by II. 4. 28, leaving the form आत्रेयः॥

The words भरहाज आवेचे of the above list mean that when a person born in Atri Gotra is adopted by a person belonging to Bhâradvâja Gotra, then the affix is to be added, he of course is an Atreya but gets a new Gotra of Bhâradvâja. Thus भारहाजायन:, otherwise the form will be भारहाज: with अम् of IV. I. 104.

I अश्व 2 अइसन् 3 इंख्स 4 शुद्रक 5 दिद 6 पुट 7 रोहिण 8 खर्जूर (खजूर) 9 खण्डार 10 बस्त 11 पिज़ूल 12 अङ्कित 13 अण्डिल 14 अङ्कित 15 अण्डिल 16 प्रकृत 17 रामीद 18 क्षान्त 19 काश्च 20 तीक्ष्ण 21 गोलांक 22 अर्क 23 स्वर 24 स्पुट 25 चक्र 26 श्रविष्ठ 27 पविन्द 28 पवित्र 29 गोमिन् 30 श्वाम 31 धूम 32 धूम 33 वाग्मिन् 34 विश्वानर 35 खुट 36 श्रप आत्रेय 37 जन 38 जड 39 खड 40 बीप्न 41 आई 42 कित 43 विश्वा 44 विश्वाल 45 गिरि 46 चपल 47 चुप 48 हासक 49 वैल्य 50 (बैल्व) शिष्म 51 धुम 52 आनुङ्ग 53 पुंचि जाते 54 अर्जुन 55 प्रह्म 56 सुमनस् 57 दुर्मनस् 58 नम 59

(मनस्) प्रान्म 60 ध्वन 61 आत्रेय भरहाज 62 भरहाज आत्रेय 63 उत्स 64 आत्रव 65 िकतव 66 वह 67 धन्य 68 पाद 69 िशव 70 खिहर 71 भिण्डक 72 ग्रीवा 73 कुल 74 काण 75 नंड 76 विक्य, 77 वह, 78 खेड, 79 नंत्त 80 आंजस, 81 नम 11

भर्गात्त्रेगर्ते ॥ १११ ॥ वृत्तिः ॥ भर्गशब्दादपत्ये विशेषे त्रैगर्ते गोत्रे फञ् प्रतत्यो भवति ॥

111. The affix 'फज्' comes in the sense of a Gotra descendant, after the word भर्ग, when the meaning is a Traigarta.

Thus भर्गायणः - त्रेगर्तः ; otherwise भागिः (IV. 1. 95).

दिाचादिभ्योण् ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ दिाच-आदिभ्यः, अण् ॥ वृष्पिः ॥ गोत्र इति निवृत्तम् । अतः प्रभृति सामान्येन प्रत्यया विज्ञायन्ते । दिादादिभ्योऽपस्यऽण् प्रस्य-या भवति ॥

112. The affix आण् comes in the sense of a descendant, after the words शिव &c.

The anuvritti of the word गोचे (IV. 1.98) does not extend to this sûtra. The affixes taught hereafter are generic patronymic affixes. The affix अण् debars इञ् &c, Thus शिव-1-अण्=श्वेवः 'a descendant of Śiva'. Similarly भीष्टः ॥

The word तक्षन 'a carpenter' occurs in this class; being a common noun denoting an artisan. it would have taken the affix इच् by IV. 1, 153; the present sûtra prevents that. It does not, however, prevent the application of ज्य ordained by IV. 1. 152. Thus तक्षन्-ा-अण्=ताक्षणः॥ तक्षन्-ा-ज्य=ताक्षण्यः॥ The अ is elided by VI. 4. 134, The word 'गंगा occurs in this class, as well as in Subhrâdi class IV, 1. 123) and Tikâdi (IV. 1. 154). There are thus three forms of this word:—गांगः; गांगायनिः and गांगेयः॥ The word विषाद्या occurs in this class as well as in Kuñjâdi class (IV. 1. 98) It has thus two forms: विषादाः and वेपादायन्यः with chphañ.

The affix अण् will come after a word consisting of two syllables, when it is the name of a river: the affix हक् (IV. 1. 121) would have debarred the सन्नामिक अण् of (IV. 1. 113) in case of patronymics formed from river names. However, it is not so, because of this prohibition. The Patronymic from the river name त्रिवेणी would be formed by अण् (IV. 1. 113), as वेबेण: but this is replaced by त्रिवण: II

1 शिव 2 प्रोष्ठ 3 प्रोष्टिक 4 चण्ड 5 जम्म 6 भूरि 7 रूण्ड 8 कुटार 9 ककुभ् (ककुमा) 10 भन-भिम्लान 11 कीहित 12 सुख 13 संधि 14 मुनि 15 ककुस्थ 16 कहोड 17 कीहड 18 कहुब 19 कहब 20 रोध 21 क्षिजल (कुपिजल) 22 खंजन 23 वतण्ड 24 हुणकर्ण 25 भीरहूद 26 जलहूद 27 परिल

28 पिषक 29 पिष्ट 30 है इस 31 पार्षिका 32 गोपिका 33 कार्पिलका 34 जिंदिलका 35 बार्धिरका 36 मंजीरक 37 38 मांजरक 39 वृष्णिक 40 खंजार 41 खंजाल 42 कार्गार 43 रेख 44 लेख 45 आलेखन 46 विश्ववण 47 रवण 48 वर्तनाक्ष 49 प्रीवाक्ष 50 विदय 51 पिटक 52 पिटाक 53 तक्षाक 54 नभाक 55 कर्णनाभ 56 जरस्कार 57 पृथा 58 उस्केप 59 पुरोहितिका 60 सुरोहितिका 61 सुरोहिका 62 आर्यन्थित (अर्थश्वेत) 63 सुपिष्ट 64 मसुरकर्ण 65 मसुरकर्ण 66 खर्जुरकर्ण 67 खरूरक 68 तक्षन् 69 ब्राधिष्पे 70 गंगा 71 विपाद्य 72 सरक 73 लहा 74 हुद्य 75 अयःस्थुल 76 तृणकर्ण (तृण कर्ण) 77 पर्ण 78 अल्वत्व 73 विरूपाक्ष 80 भूमि 81 इला 82 सपत्नी 83 ह्याचे नयाः 84 विवेणी विवणं च ॥ 85 गोफिलिक, 86 रोहितिका, 87 कबे। 8 गोभिलिका, 89 राजल, 90 तडाका, 91 बढाका, 92 परल ॥ 15 is an अराह्मितगण ॥

अनृद्धाश्यो नदीमानुषीभयस्तन्नामिकाश्यः ॥ १९६ ॥ वृत्ति ॥ वृद्धियश्याचानादिस्त ह् द्वस् । अवृद्धाभ्यः इति शब्दधर्मः । नदीमानुषीभ्य इत्यर्थधर्मे, स्तेनाभेदा-स्रकृतयो निर्दिश्यन्त । तन्नाभिकाभ्य इति सर्वनाम्ना प्रत्ययप्रकृतेः प्रत्यवमर्श्वः । अवृद्धानि यानि नदीनां मानुषीणां च नामधेयानि तेभ्यो ऽपत्येऽण् प्रत्ययो भवति । ढको ऽपवादः ॥

113. The affix sam comes, in the sense of a descendant, after words which are the names of rivers, or women, when such words are not Vriddham words; and when they are used as names and not as adjectives.

The word Vṛiddham in the sûtra, does not mean the technical Patronymic of that name as defined in other Grammars and used in Sûtras like IV. 1. 166, but means the Vṛiddham as defined in this Grammar i. e. a word whose first syllable is a Vṛiddhi letter (I. 1. 73). The word अव्यास्थ shows the orthography of the word to which the affix is to be added. The word निर्माचिकान्य: declares the meaning of that word and both attributes refer to one and the same base, i. e. orthographically the base should have a Vṛiddhi letter in the first syllable, and etymologically it should denote a man or a river. The word तन्तानिकान्य: applies both to the base and the affix.

Thus यमुना—यामुन: 'a son of the Yamunâ.' ऐरावन 'son of the Irâvati.' वैतस्त: 'son of the Vitastâ.' नामद: 'son of the Narmaddâ.' These are all names of rivers. Similarly देशकीत: 'son of Sikshitâ' चैनित 'son of चिन्तता'।

Why do we say 'when not a Vriddha word'? Observe चान्द्रभाग्याया अपरयं = चान्द्रभागेय: ; so also वासवदरीय: formed by ढक् (IV. 1. 120). Why do we say being 'names of rivers or women.' Observe साप्णयः and वैनतयः ॥ Why do we say "when it is a name?" Observe श्रोभनाया अपरयं = श्रीभनेयः 'the son of a beautiful woman.'

वक् (IV. 1. 120) is the general affix by which patronymics are formed from feminine bases. The present sûtra is an exception to that.

ऋष्यन्धकवृष्णिकुरुभ्यश्च ॥ ११४ ॥ ऋषि, अन्धक, वृष्णि, कुरुभ्यः च ॥ इतिः ॥ ऋषयः प्रसिद्धा वसिष्ठावय । अन्धका वृष्णयः कुरव इति वंशाख्या । ऋष्यादिकुर्वन्तेभ्यः प्राति-पिक्तभ्यो ऽपस्य ऽणप्रक्वया भवती, जोऽपवावः । 114. The affix some comes, in the sense of a descendant, after a Nominal-stem denoting the name of a Rishi, or the name of a person of the family of Andhaka, Vrishni, and Kuru.

This debars the affix इम्। The Rishis are like Vasishtha, Visvamitra &c. Thus वासिष्ठः, वैभागिकः॥ So also भाषत्कः, राग्धसः being persons belonging to the family of Andhaka; and वासुरेवः, आनुरुद्धः being persons belonging to the family of Vṛishṇi, and नकुलः, साहरेवः being persons belonging to the family of Kuru.

The word आचि is the name of a Rishi, in forming its Patronymic, the present sûtra enjoins अण्; but IV. 1. 122 enjoins ढक्; thus there being a conflict, we apply the maxim of interpretation contained in I. 4. 2. So that the Patronymic of आत्रि will be formed not by अण् but by ढक्॥ Thus आत्रियः॥ Similarly उमसेन a person of Andhaka family, forms its patronymic औमसेन्यः IV. 1. 152 by ण्य; and not by अण्, so also ब्रिक्तसेन्य 'son of Vaishvaksena' a person of Vrishni, family; so also नेमसेन्यः 'son of Bhîmasena' a person of Kuru family.

Note.—The words or sabdås are eternal; how is it then that rules applying to them should be made dependant upon their occurring in particular families or not, when families themselves are non-eternal? In other word, how a rule affecting a permanent object is conditioned by an impermanent adjunct? To this, some reply that Pânini has by mere coincidence (and not as cause and effect) classified certain definite number of words as belonging to certain families, and then the rule made applicable to them. Moreover a permanent object is sometimes designated by an impermanent object: as the permanent time is designated by the name of Saka. Others say that the families of Andhaka &c., are also permanent, and the words 'Nakula' Sahadeva' &c., found therein are, of course, permanent.

मातुरुत्संख्यासंभद्रपूर्वायाः॥ ११५ ॥ पदानि ॥ मातुः, उत्तः, संख्या, सम्र, भद्र, पूर्वायाः॥

--वृत्ति ॥ मातृश्वक्रारसंख्यापूर्वात्संपूर्वाक्रव्रपूर्वाचापत्ये ऽण् प्रत्ययो भवति, उकारभान्ता देशः ।

115. The affix we comes in the sense of a descendant, after the word matri when it is preceded by a Numeral, or by the words सम or भद्र; and the letter s is substituted for the final set of matri.

Thus from दिनातृ we have देनातुर: "son of two mothers i.e. son of one and adopted by another." दिनातृ + अण् = देनातृ + उ + अ = देनातृ + उ + र् + अ (I. I. 51.) Similarly पाण्मातुर:, सांगातुर:, कार्य आहमातुर:॥

This sûtra is made in order to teach the substitution of short & for the

ह of मातृ: for the word मातृ would have taken the affix झण् by the general rule IV. 1.83. The sûtra contains the word पूर्वाबाः in the feminine gender, showing by implication that the rule applies where the word मातृ denotes female. Thus संमिनीते = संमातृ 'he who measures together'. Its patronymic will be जांमात्रः 'son of a fellow-measurer'; because here the word मातृ does not mean mother', but a 'measure'. Nor the word धान्यमातृ 'barley measurer' will be iffected by this rule. Why do we say "when preceded by a Numeral &c." Observe सोमात्रः 'son of Sumâtri'. The word देमानेबः is formed by IV. 1.123 is belonging to Subhrâdi class.

कन्यायाः कनीन च ॥ ११६॥

वृत्तिः ॥ कन्याश्रद्धादपत्येऽण् प्रत्ययो भवति दक्षोपवादः । तस्तन्नियोगेन कनीनश्रद्धशादेशो भवति ॥

116. The affix अण् comes in the sense of a descenlant, after the word कन्या, and when this affix is added, कनीन s the substitute of 'Kanyâ'.

Thus कन्याया अपरयं = कानीनः 'the son of a virgin' viz Karna or Vyasa'. 'his debars the हक् of IV. I. 121. The word कन्या means a virgin, the son f a virgin is produced by immaculate conception. मुनिदेवतामाहाल्याद् या पुंचोगेऽपि कन्यास्व जहाति, यथा कुन्ती, यथा सस्यवती ॥

विकर्ण, शुङ्ग, च्छगलाद्वत्सभरद्वाजात्रिषु ॥११७॥ पदानि॥ विकर्ण, शुङ्ग, गलात्, वत्स, भरद्वाज, अत्रिषु ॥

मिः ॥ विकर्णशुक्रच्छगलदान्त्रेभ्यो यथासंख्यं वत्सभरद्वाजात्रिष्वपत्यविशेषेष्वण्पत्ययो भवति ॥

117. The affix अण comes after the words विकर्ण, क्ष, and छगल, when the sense is a descendant of the family f Vatsa, Bharadvâja and Atri respectively.

Thus वैक्सर्णः = वास्सः otherwise वैक्सर्णिः ॥ श्रोङ्गः = भारद्वाजः, otherwise श्रोङ्गः ॥
गलः = आषेवः, otherwise छागलः ॥

In some texts the word शुंगा is used and not शुंग।। The former being a minine word, its Patronymic will be श्रीह्रेब:, by IV. 1. 120 when it does not ean a descendant of भरदाज:।।

पीलाया वा ॥ १९८॥

सिः॥ पीलाया अपत्ये वाण् प्रत्ययो भवति॥

118. The affix अप comes optionally after the word ला in denoting a descendant.

The word of the being the name of a female would have taken story by

IV. 1. 113; but this अण् would have been prohibited by IV. 1. 121 as it is a dissyllabic feminine word. Hence the necessity of the present sûtra. Thus पैलः or पैलेश: 'son of Pilâ.'

ढक् च मण्डूकात् ॥ ११९ ॥ वृत्तिः ॥ मण्डूकशब्शस्पत्ये ढक् प्रत्ययो भवति ॥

119. The affix ढक् comes optionally in the sense of a descendant after the word मण्डूक as well as the affix अण्।

Thus we get three forms, मण्डुक + ढक् = मांडूकेयः; मंडूक + अण् = मांण्डूकः; मः ण्डूक + इम् = माण्डुकिः ॥

स्त्रीभ्यो ढक् ॥ १२० ॥

वृत्तिः ॥ स्त्रीप्रहणेनं टार्बााद्यप्रत्ययान्ताः शब्दा गृह्यन्ते । स्त्रीभ्योऽपरये ढक् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ वडवाया वृषे वाच्य ॥ वार्त्तिकम् ॥ अण् क्रुष्ठचाकोकिलारस्मृतः ॥

120. Words ending in the feminine affixes take the affix as in forming their Patronymic.

The word स्त्री in the aphorism means 'words ending in the feminine affixes टाप् &c.' That is, words ending in long आ and ह of the feminine. Thus विनता + ढक् = वैनतंत्रः (1V. I. 2). So also सांपणेयः "Son of Vinatâ or Suparņî" But एडविंडः and हारहः formed by अण् meaning sons of इडबिंड and हरह, for though these words are feminine. they do not end in feminine affixes.

Vârt:—The affix ढक comes after वडवा when meaning वृष ॥ Thus वाउवेय: = वृष: "bull." Here 'dhak' has not the patronymic force. The patronymic will be वाउव: 'the son of a mare.'

Vart:—The feminine words क्रुज्या and कोकिला take the affix अण् in forming the patronymic. Thus क्रोज्य: "the son of a curlew." कीकिला: "the son of a cuckoo."

द्वचचः ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ द्वि-अचः (स्त्रीभ्यां ढक्)॥
वृत्तिः ॥ द्वाचः स्त्रीप्रत्ययान्तारपत्ये ढक् प्रत्ययो भवति ॥

121. The affix 'ढक' comes in the sense of a descendant, after a word ending in a feminine affix and consisting of two vowels.

Thus दत्ताया अपत्यं = हात्तेय: 'son of Dattâ', गौपेय: "son of Gopî". This debars the अण् of IV. I. II3.

Why do we say 'having two vowels?' Observe बामुनः 'son of बमुना', which is a trisyllabic word, and not dissyllabic.

इतश्चानिञः ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ इतः, च, अन्,इञः ॥ वृत्तिः ॥ चकारो द्वाच इत्यस्यानुकर्षणार्थः । इकारान्तात्मासिपदिकादनिमन्तादपत्वे इक् प्रस्वयो भवति ॥ 122. The affix 'ढक्' comes, in the sense of a descendant, after a dissyllabic Nominal-stem ending in short , but not, however, after a word ending in the patronymic affix इत्र ॥

The anuvritti of 'stri' does not extend to this aphorism. The force of the word च in the sûtra is to draw the anuvrtti of the word ह्याचा of the last sutra. Thus आवय: 'the son of Atri'. नेथेय: 'the son of निर्मिग'।

Why do we say "after a word ending in short हु"? Observe ज्ञाक्षः "son of इक्ष" ॥ Here दक्ष though a dissyllabic word, yet ends in अ ॥

Why do we say 'not ending in the patronymic affix इज्'? Observe राक्षायणः 'son of हाक्षि' ॥ Here though हाक्षि is a dissyllabic word ending in short ह, it does not take the affix ढक् for ह here is the affix इज् (IV. 1. 95.); so also फासायनः ॥ Why do we say 'having two vowels'? Observe मारीचः "son of मरीचः"

शुम्रादिभ्यश्चः ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ शुम्र-आदिभ्यः, च (ढक्)
वृत्तिः ॥ शुभ्र इत्येवमारिभ्यः प्राप्तिपार्वकेभ्यो ढक् प्रत्ययो भवति ।

123. The affix 'ৱক্' comes in the sense of a descendant after the stems হায় &c.

This debars इज् and other affixes. The word च in the sûtra shows that some words not occurring in the list of गुआं कि may take the ढक्, as it is an भाकृतिगणः ॥ For though the words गंगा, पांडव are not in the list, we find still forms like गांगेय:, पाण्डवेय: &c.

### Thus शुभस्यापत्यं = शांभ्रेयः ॥

1 शुश्र, 2 बिष्ट पुर (विष्टपुर) 3 ब्रह्मकृत, 4 शतदार, 5 शलायक, ( शालाचक) 6 शलाकाश्रु, 7 लेखाश्रु, ( लेखाश्र), 8 विकंसा, (विकास), 9 राहिणी, 10 शिक्मणी, 11 धिर्मणी, 12 विश् , 13 शालुक, 14 अजवित, 15 शकाधि, 16 विमान, 17 विध्या, 18 शुक्र, 19 विश, 20 रेवतर 21 शुक्रत, 22 शुक्र, 23 उम, 24 शातक (शतक) 25 बन्धकी, 26 सृकण्डु, 27 विश्ति, 28 भिताथ, 29 गोरन्त, 30 कुशाम्ब, 31 मकड्, 32 शाताहर, 33 पयप्टुरिक, 34 सुनामन, 35 लक्ष्मणक्यामयोवासिछ 1 36 गोधा, 37 कुकलास, 38 भणीब, 39 प्रवाहण, 40 भरत (भारत) 41 भरत, 42 मुकण्डु, 43 कर्षूर, 44 इतर, 45 अन्यतर, 46 आलीह, 47 सुरन्त, 48 सुवक्ष, 49 सुवक्षस्, 50 सुशामन, 51 कहु, 52 तुद, 53 अकशाय, 54 कुमारिका, 55 कुटारिका, 56 किशोरिका, 57 अन्विका, 58 जिह्माशित, 59 परिपि, 60 वायुर्स; 61 शकल, 62 शलाका, 63 खबूर, 64 कुबिरिका, 65 अशांका, 66 गन्धिपृङ्गला, 67 खडीन्मना, 68 अनुविद्य, ( अनुदृष्टि) 69 जरिति, 70 बलीवर्दिन, 71 विभ, 72 यीज, 73 जीव, 74 श्वन, 75 अक्मन, 76 अश्व, 77 आजिर 78 शतावर, 79 शलाका, 80 कुकसा, 81 भरत, 82 मच्छु, 83 ककल, 84 स्थून, 85 मकथु, 86 यमषु, 87 कहु, 88 मुकण्ड, 89 गुद, 90 रह, 91 कुशेरिका, 92 शवल, 93 अजित 11

विकर्णकुषीतकात्कादयऐ ॥ १२४ ॥ पदानि ॥ विकर्ण, कुषीतकात् काश्यपे ॥ । । । । । विकर्णकुषीतकात्काश्यक्ष काश्यपे ऽपत्यविशेषे ढक प्रत्ययो भवति ।

. 124. The affix ৱঙ্গ comes after the words 'Vi-karna' and 'Kushîta', when they mean the descendants of Kâsyapa.

Thus वैक्रणेयः and कीषीतकेयः = काश्यपः ; otherwise we have वैक्रणिः and कीषी-

तिकः formed by IV. 1. 95.

भुवा बुक् च ॥ १२'५ ॥ पदानि ॥ भुवः, बुक्, च (ढक्) वृत्तिः ॥ भूशब्शव्यवेदक् प्रत्ययो भवति, तत्सिन्नियोगन च बुगागमः ।

125. The affix 'हक,' comes in the sense of a descendant, after the word भू and the augment बुक, is added when this affix is to be applied.

Thus भू + ढक् - भू + सुक् + ढक् (I. I. 46) = भूव् + ढक् = भ्रेवियः (VII. I. 2)

कल्याण्यादीनामिनङ् ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ कल्याणी-आदीनाम्, इनङ् ॥ वृत्तिः ॥ कल्याणी इत्यवमादीनां शब्दानामपत्ये ढक् प्रत्ययो भवति, तत्सित्रयोगन च इनङादेशः ॥

126. The affix 'ढक्' comes in the sense of a descendant, after the words कल्याणी &c. and the substitute इनङ् takes the place of the final of these words before this affix.

In the case of those words in this list which end in a feminine affix, the present sûtra teaches merely the substituion of इतङ्, for they would have taken the affix ढक् by IV. I. 120. But in the case of other words, the Sûtra teaches both the substitution of ६नङ and the addition of ढक्।

Thus कल्याणी + ढक् - कल्याणिन् + ढक् = कल्याणिन्यः 'son of Kalyâṇî.' सुभगा + ढक् = सुभागन् + ढक् = साभागिन्यः ॥ Similarly दार्भागिन्यः ॥ In these last two words, there is Vriddhi of both the initial vowel द and the second vowel द्या of भ. This is done by the special rule VII. 3. 19.

1 कल्याणी, 2 सुभगा, 3 दुर्भगा, 4 बन्धकी, 5 अनुकृष्टि, 6 अनुसृति (अनुसृष्टि) 7 जस्ती, 8 बंतीवर्दी, 9 उदेशा, 10 किनशा, 11 मध्यमा, 12 परस्त्री ॥

कुरुटाया वा ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ कुरुटायाः, वा (ढक्) वृत्तिः ॥ कुरुटाया अपत्येढक् प्रत्यया भवति, तत्सिन्नियोगेन च वा इनङादेशो भवति । आदेशार्थं वचनं प्रत्ययः पुर्वेणव सिद्धः ।

127. The affix 'ढक्' comes in the sense of a descendant, after the word कुल्या, and इनङ् is optionally the substitute of the final before this affix.

The word कुलरा means literally one who wanders (अरसि) from one family (कुल) to another, i. e. an unchaste woman. This sûtra is made to teach substitution only, for कुलरा would have taken ढक् by the general rule IV. I 120. Thus कुलरा + ढक् = कुलरिन् + ढक् = केलिटिनेयः or केलिटेयः 'son of an unchaste woman.' This word कुलरा being a word denoting contempt, will take also the affix ढक् by IV. I. 131. Thus कोलेटरः II

चटकाया ऐरक् ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ चटकायाः, ऐरक् ॥ वृत्तिः ॥ चटकाया अपस्ये ऐरक् प्रत्ययो भवति । वार्भिकम् ॥ चटकाचेति वक्तव्यम् । वार्सिकम् ॥ स्त्रि-यामपस्ये हुग्वक्तव्यः ॥

128. The word चटका takes the affix ऐरक् in forming the patronymic.

Thus चाटकौरः 'son of Chatakâ'.

Vârt:--So also after the masculine word चटक ॥ Thus चाटकेर: 'son of Chataka'.

Vârt:—In forming a descendant denoting a female, there is luk-elision of the affix. Thus the female descendant of चटका will be चटका, the टाए being added as belonging to Ajâdi class IV. 1. 4.

गोधाया द्रक् ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ गोधायाः, द्रक् ॥ वृत्तिः ॥ गोधायां अपत्ये दुक् प्रत्ययो भवति ॥

129. The affix 'ढूक्' comes in the sense of a descendant after the word गोंघा।

Thus गाथा + ढ्क् = गाथर ॥ Of the affix 'dhrak', the letter ढ् is replaced by एष् (VII. 1. 2), क् causes Vriddhi (VII. 2. 118) and makes the udâtta accent fall on the final (IV. 1. 165). Thus the real affix is एष्र, but the ष् is elided by VI. 1. 66 and so the affix that is actually added is एर ॥

This word गांधा occurs in the Subhrâdi class IV. 1. 123, also, thus it takes the affix ' dhak' as well. Thus गाँधेय: ॥

आरगुदीचाम् ॥ १६० ॥ पदानि ॥ आरक्, उदीचाम् (गोधायाः)॥
वृत्तिः ॥ गोधाया अपत्ये उदीचामाचार्याणां मतेन आरक् प्रत्ययो भवति ॥

130. The affix 'आरक्', comes in the sense of a descendant after the word 'गोधा,' according to the opinion of Northern Grammarians.

Thus गोधारः॥ It might be objected that the आरक् contains the letter आ unnecessarily, for रक् would have served the purpose as well, because गोधा ends in long आ already. The objection is valid in the case of गोधा, but the very fact that Pâṇini uses this affix आरक्, shows by implication, that there are other words also which take this affix, and in whose case the affix would not suffice. Thus the words जड and पण्ड also take this affix, as आडार, पण्डारः॥ The mention of the name of Northern Grammarians is for the sake of showing respect only.

् भुद्राभ्यो वा ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ भुद्राभ्यः, वा (द्रक्) ॥

वृत्तिः ॥ श्रुद्रा अङ्गहीना धर्महीनाभ । अर्थधर्मेण तर्राभधायन्यः स्त्रीलिङ्गाः प्रकृतयो निर्दिश्यन्ते । सुद्राभ्यो वापत्ये इक् प्रत्ययो भवति ॥

The affix 'द्व' comes optionally, in the 131. sense of a descendant, after the feminine words denoting mean objects.

The anuvritti of इक् is to be read in this sutra, and not of आरक, though the latter immediately precedes it. The word are means those who are defective or wanting in any bodily limb or organ, or who are low in social status and religious principles. This sûtra debars and which would come in the other alternative. Thus काणरः 'the son of an one eyed woman', or काणेयः, दासेरः or दासेयः 'son of a female-slave'.

पितृष्वसुरुछण् ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ पितृष्वसुः, छण् ॥ वृत्तिः ॥ पितृष्वसृशव्शदपत्ये छण्पत्यया भव ते ॥

The affix ' omes in the sense of a des-132.cendant, after the word 'पित-ष्वस '.

This debars अण् ॥ Thus पितृष्वसू + छण् च पैतष्वस्रीयः 'the son of the father's sister'. The छ of the affix is replaced by ईय ॥

ढिक लोपः॥ १३६॥ वृत्तिः ॥ पितृष्वसुरपत्वप्रत्यये ढिकि परतो लोप भवति ॥

The final vowel of 'पित-ष्वस' is elided when the affix 's, in the sense of a descendant, is added.

Thus पितृष्वस + ढक् = पेतृष्वसेयः ॥ This sûtra indicates by jñapaka that the word पितृष्यस takes the affix 'dhak' also.

मातृष्वसुश्च ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ मातृष्वद्यः, च (छण्, ढिक लोपः ) ॥ वृत्तिः ॥ पितृष्वसुरित्येतदपेक्षते, पितृष्वसुर्यद्क्तं तन्मातृष्वसुरपि भवति । छण्पत्ययो हिक लोपश्च ॥

So also, after the word 'मातृष्वस्' the affix ' छात्र' is added, and the final is elided when 'दक्' follows, in forming patronymics.

The Sûtras IV. 1. 132, 133 above apply to मातृष्यस् also. As मातृष्यसीय or मानुष्यसेयः 'the son of a mother's sister '.

चतुष्पाद्भो ढम् ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ चतुष्-पादभ्यः, ढम् ॥ वित्तः ॥ चतुःपाद्यभिधायिनीभ्यः प्रकृतिभ्योऽपत्ये ढम्प्रत्ययो भवति ॥

The affix 'ssx' comes in the sense of a de 135. cendant, after the bases denoting quadrupeds.

This debars अण् &c. Thus कामण्डल + हम् = कामण्डलेयः (IV. 4. 147, the being elided before ह). So also शैतिबोहवे: and जाम्बय: from शितिबाह and जम्बु ॥

### गृष्टचादिभ्यश्च ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ गृष्टि-आदिभ्यः, च (ढ्य) ॥ वृत्तिः ॥ गृष्टभाविभ्यः शब्देऽभ्योपत्ये बज्जमत्ययो भवति ।

136. The affix 'ढंड्र' comes, in the sense of a descendant, after the words 'yfg' &c.

This debars अण् and ढक् &c. Thus गाएँवः; हाष्टेंय ॥ The word गृष्टि when it means 'a cow' will of course get the affix ढम् by the last Sûtra. The present sûtra applies when it does not mean a four-footed animal, but means 'a woman who has one child only'.

 ${f 1}$  गृष्टि,  ${f 2}$  हुप्टि,  ${f 3}$  बलि,  ${f 4}$  हलि,  ${f 5}$  विश्वि,  ${f 6}$  कुद्धि,  ${f 7}$  अजवस्ति,  ${f 8}$  मित्रयु । राजश्वश्चराद्यत् ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ राज-श्वश्चरात्, यत् ॥ वृत्तिः राजनुश्वज्ञुरज्ञध्दाभ्यामपत्ये यत्प्रत्ययो भवति ॥

137. The affix यत comes in the sense of the descendant, after the words 'राजन' and 'श्वशर'.

This debars अण and अञ्च respectively. Thus राजन्य: (IV. 4. 168) 'a person of Kshatriya class'. This is the special meaning of the word; it does not mean 'the son of a Râjâ.' The word राजन: will mean 'the son of a King.' So also श्वश्रार्थः 'son of the father-in-in-law.'

क्षत्राद्घः ॥ १३८ ॥

वृत्तिः ॥ क्षत्रश्रद्धात्पत्ये घः प्रत्ययो भवति ॥

138. The affix 'gha' comes, in the sense of a descendant, after the word 'Kshattra.'

Thus क्षत्रिय: 'a Kshatriya.' This is also a class name. The son of क्षत्र will be क्षाजि: ॥ The affix प here should not be confounded with the technical च which means the affixes तर्प and तमप् (I. 1. 22).

कुलात्खः ॥ १३९ ॥

वृत्तिः ॥ कुलशब्दान्तात् प्रातिपदिकात्केवलाधापत्ये खः प्रत्ययो भवति ॥

The affix 'kha' comes, in the sense of a descendant, after the Nominal-stem 'kula' and a compound word that ends in 'kula.'

In the next sûtra, it will be taught that the word कुल when not preceded by any other word, takes the affixes 'yat' and 'dhakañ.' That indicates by implication that the present sûtra applies to the simple word कुल and to the words ending in कुल also. Thus कुलीनः, आढ्यकुलीनः, भे वियकुलीनः ॥

अपूर्वपदादन्यतरस्यां यङ्ढकञ्रो ॥ १४० ॥ पदानि ॥ अपूर्वपदान्. अन्यतरस्यां. यत्, ढकञी ॥

विश्वाः ॥ अवि ग्रमानं पूर्वपृतं यस्य तरपूर्वपृतं समाससंबन्धिनः पूर्वपृत्स्याभावेन कुलशब्ही विशेष्यते । अपूर्वपृत्तास्यां यत् दक्ष्म इत्यती प्रत्यया भवतः । तान्यां मुक्ते खोपि भवति ॥

140. The affixes 'यत' and 'ढकञ्' come optionally after the word 'kula,' when it is not preceded by any other word which gets the designation of pada (I. 4. 14).

The word अपूर्वपद means when the word 'kula' is not the last member of a compound. Thus कुल्यः, काल्यकः ॥ By the use of the word 'optionally,' we get the affix ख also. Thus कुलीनः ॥ The word कुल्यः has udâtta on the first syllable (VI. 1. 213).

The word पर has been defined in I. 4. 14. The word बहु is not a pada. Therefore बहुकुल will take these affixes. Thus बहुकुल्यः, बाहुकुलेयकः and बहुकुलीनः ॥

महाकुलादञ् खञ्जो ॥ १४१ ॥ पदानि ॥ महा-कुलात्, अञ्, खञ्जो, ॥ वृत्तिः ॥ अन्यतरस्यामित्युनवर्ततं । पक्षे खः ।

141. The affixes 'अञ्' and 'অছ্' come optionally after the word 'mahâkula.'

Thus माहाकुल, माहाकुलीनः and महाकुलीनः ॥ The last is formed by the affix ख of IV. 1. 139.

दुष्कुलाड्ढक् ॥ १४२ ॥ पदानि ॥ दुष्कुलान्, दक् ॥ वृत्तिः ॥ दुष्कुलशस्त्रास्त्रास्य दक् प्रत्ययो भवति ।

142. The affix 'ढक्' comes optionally, in the sense of a descendant, after the word 'dushkala.'

Thus है। ब्युलेखः ॥ By the force of the word 'optionally' we get ख also. Thus दश्कुलीनः ॥

स्वसुद्रछः ॥ १४३ ॥ पदानि ॥ स्वसुः, छः ॥

वृति: ॥ स्वसृदाब्रादपत्यं छ : प्रत्ययो भवाति ॥

143. The affix 'chha' comes in the sense of the descendant, after the word स्वस् ।।

This debars अण् ॥ Thus स्वस्नीयः 'the sister's son.'

भ्रातुर्व्यद्य ॥ १४४ ॥ पदानि ॥ भ्रातुः, व्यत्, च ॥ कृतिः ॥ भ्रातृश्रव्शदपत्ये व्यत् प्रत्ययो भवति । चकाराच्छभ ॥

144. The affix 'vyat' also comes, in the sense of a descendant, after the word 'भानृ'॥

By the force of the word  $\mathbf{v}$  in the sûtra, we get the affix  $\mathbf{v}$  as well.

This debars अण्॥ Thus भात्च्यः or भाजीयः 'the brother's son'. The त् of च्यत् regulates the accent, making it svarita.

व्यन्सपत्ने ॥ १४५ ॥ पदानि ॥ व्यन्, सपत्ने (भ्रातुः) ॥ बात्तः ॥ भ्रात्तशब्शद् व्यन्यत्ययो भवति समुदायेन चेदानित्रः सपत्न उच्यते ॥

145. The affix 'vyan' comes after the word 'म्रातृ' when the sense is that of 'an enemy'.

The word सपद्ध means 'enemy'. The sense of descendant is not connoted by this affix. The difference between च्यन् and च्यन् is in accent (VI. I. 185 and VI. I. 197). Thus पापना भ्रान्व्येण "by the sinful enemy". भ्रान्व्यः कण्टकः "the enemy is a thorn".

रेवत्यादिभ्यष्ठक् ॥ १४६ ॥ पदानि ॥ रेवती-आदिभ्यः, ठक् ॥ वृत्तिः ॥ रेवतीत्यवमाहिभ्योऽपत्यं ठक् प्रत्ययो भवति ॥

146. The affix 'उक् ' comes, in the sense of a descendant, after the words रेवती &c.

This of course debars ढक् &c. Thus रेवती + टक् = रैवितिकः 'the son of Revati'. So also आध्यालिकः (VII. 3. 50)

1 रेवती, 2 अश्वपाली, 3 मांणपाली, 4 द्वारपाली, 5 वृक्तविज्यन्, 6 वृक्तबन्धु, 7 वृक्तमाह, 8 कर्णमाह, 9 वृज्डमाह, 10 कुक्कूटाक्ष, 11 (ककुत्तक्ष) 12 चामरमाह,

गोत्रस्त्रियाः कुत्सने ण च ॥ १४७ ॥ पदानि ॥ गोर्वेस्त्रियाः कुत्सने, ण, च (ठक्) ॥ वृक्तिः ॥ अपत्यं पात्रप्रभृति गोत्रं गृह्यते । गोत्रं या स्त्रीं तरिभिधायिनः शब्शत्रपत्ये णः प्रत्ययो भवति ; चकाराद्ठक्च, कुत्सने गम्यमान । पितुरस्विज्ञाने मात्रा व्यपदेशोपत्यस्य कुत्सा ॥

147. And when contempt is to be expressed, the affix  $\mathbf{v}$  comes, in the sense of a descendant, after a feminine word denoting a Gotra-descendant.

By the force of the word च in the satra we get the affix टक् also. When one's father is not known, and he is called by a name derived from his mother, it casts a slur upon his legitimacy; hence such an epithet is a कुस्सा or 'a defamatory or contemptuons epithet'. Thus गागी is a female gotra-descendant. Her son will be called गागी; as गागी जाल्मः॥ So also गागिकः॥ Similarly the son of खुशुकायनी will be के चुकायनः and कें खुकायनिकः॥

This affix being added to a Gotra word has the force of a Yuvan affix, Why do we say 'a Gotra descendant'. Observe कारिकेयां जाल्मः (formed by हक् IV. 1. 120). Why do we say 'female descendant? Observe औपगिव जील्मः ॥ Why do we say 'when contempt is meant'? Observe गार्गेयो माणवकः which is to be explained as गार्ग्या अपत्यं पुमान युवा भवति ॥ मातामहादेहपलक्षणार्थोयं प्रयोगः ति नास्ति कृष्सा ॥

वृद्धाट्ठक्सौवीरेषु बहुलम् ॥ १४८ ॥ पदानि ॥ वृद्धात्, ठक्, सौवीरेषु, बहुलम् ॥ वृक्तिः ॥ वृद्धार्त्सोवीरगोत्राक्षर्त्वे बहुनं ठक् प्रत्ययो भवति कृत्सने गम्यमाने ॥

Karika भागपूर्वपदा विक्तिवित्रताणीविन्दवः ॥

तृतीयस्लाकशापेया गान्नाद्रग्बहुलं ततः ॥

148. When contempt is to be expressed, the affix 'বন্ধ' is diversely added in the sense of a descendant after a Vriddha word denoting Sauvîra Gotras.

Thus भागविश्विकः 'the son of Bhâgavitti'. So also तार्णबिन्दविकः formed from तृणबिन्दु + अण् (IV. 1.83) तार्णबिन्दवः, and then adding ढक् ॥ In the alternative we have the affix फक् (IV. 1.101) as भागविश्वायनः, so also तार्णबिन्दविः ॥ The word अकशाप belongs to Subhrâdi class IV. 1.123: and forms आकशापेयः, his son will be आकशापेयिकः or आकशापेयिः ॥ Of course, when contempt is not expressed, we have भागविश्वायनः only.

The operation of this sûtra is, in fact, confined to the three words भागवित्ति, तार्णबन्दर, and आक्रशापेय as given in the kârikâ.

Q. What is the necessity of using the word 'Vṛddha' in the sûtra, for the anuvṛitti of the word 'gotra' is understood in the sûtra, and a Sauvîra class Nominal-stem formed with a Gotra affix will necessarily have a Vṛddhi letter in its first syllable? The word Vṛddha is employed in the sûtra to stop the anuvṛtti of खिया:; for had 'Vṛddha' not been used, then with the anuvṛtti of गांच from the last sûtra, there would have come the anuvṛtti of खिया। also, but by using 'Vṛiddha' the anuvṛtti of 'Gotra' only is taken, and not that of 'striyâh'.

Why do we say "of the Sauviras"? Observe भोषगिवजीनमः॥ Why do we say 'in denoting contempt'? Observe भागिवज्ञायनो माणवकः॥ Why do we say 'diversely'? The word बर्ज indicates the anomalous nature of these four sûtras IV. I. 147 to 150. Thus the first of these viz IV. I. 147 only denotes contempt, the last of these viz IV. I, 150, denotes 'Sauvîra' only and not contempt; whilst the middle two namely IV. I. 148 and 189 denote both 'contempt' and 'Sauvîra'.

फेरछ च ॥ १४९ ॥ पदानि ॥ फे:, छ-च (कुत्सने-सीवीरेषु) ॥ वृत्तिः ॥ फिमन्तात्पातिपश्कात्सीवीरगोचारपत्यं छः प्रस्ययो भवति चकाराद्ठक् कुस्सने गम्यमाने ॥

Karika यमुन्दश्च सुवामा च वार्ष्यायणिः फिन्नः स्मृताः। सीवीरेष च कुल्सायां ही योगी शब्दवित् स्मरेत्॥

189. When contempt is to be expressed, the affix ত (as well as the affix হজ) comes in the sense of a des

cendant, after a Nominal-stem ending in the affix has and denoting a Sauvira Gotra.

Thus the son of बसुन्द will be बासुन्दायनिः formed by the affix फिझ् (IV. 1. 154) as this word belongs to Tikâdi class. The son of Yâmundâyani will be either बसुन्दायनीयः or बामुन्दायनिकः ॥

But when contempt is not to be expressed, the son of बामुन्तायिनः will be बामुन्तायिनः ॥ Thus बामुन्तायिन + अण् = बाम्न्तायिन + o(II. 4. 58) = बाम्न्तायिनः ॥

So also when persons of Suvira country are not meant, छ is not added. Thus तैकावनिः ॥

The के: of the sutra refers to किज् and not to किज्, for a stem formed by किज् will not have a Vriddhi letter in the first syllable and will not be called 'Vriddham'; and the anuvritti of this word is understood in the sutra.

According to the Kârikâ, three किञ्चन stems, all belonging to Tikâdi class, are only governed by this sûtra viz यमुन्द, सुयामा and वार्ध्यायणिः ॥ The son of वृष is Vârshyâyaṇi.

### फाण्टाइतिमिमताभ्यां णिक्जी ॥ १५० ॥ पदानि ॥ फाण्टाइति-मिमताभ्यां-ण-फिजी (सीवीरेषु)॥

वृत्तिः ॥ फाण्टाहतिमिनतदाब्दाभ्यां सीवीरविषयाभ्यामपत्ये णिकजी प्रत्ययी भवतः ॥

150. The affixes  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{f}$   $\mathbf{v}$  come, in the sense of a descendant of a person belonging to Suvîra country, after the words Phântâhriti and Mimata.

This debars फक् । By the rule of composition in II. 2. 34, the word मिमत consisting of less syllables than फाण्टाइन, ought to have been placed first. Its not being placed first in this sûtra indicates, that Sûtra I. 3. 10 does not apply here. So that both the affixes of and फिन्म are applied to each of these words, and not one to each respectively, Thus फाण्टाइन: or फाण्टाइना जिम्हा हो भैमनः or भैमनायनिः ॥

When not denoting Sauvira Gotras, we have फाण्टाइतायनः and भैमतायनः (by फक्क ॥ See IV. 1. 101 and IV. 1. 99). The word मिमत belongs to Nadadiclass. (IV. 1. 99).

कुर्वादिश्यो ण्यः ॥ १५१ ॥ पदानि ॥ कुरु-आदिश्यः, ण्यः ॥ १क्तः ॥ कुरु इस्त्रेवमारिन्यः शब्देश्योऽपत्थे ण्यः प्रत्ययो भवति ॥

151. The affix va comes, in the sense of a descendant after the words 'Kuru' &c.

Thus कुर + ण्य = कीरच्य : ॥ So also गार्ग्य : ॥ The word कुर takes the affix ou by IV. 1. 172, so that the form कीरच्य is evolved both under the present

sûtra and sûtra 172; but the difference in these two words is this. The word कीरब्ब formed by the ज्य of IV. 1. 172, loses its affix in the plural, because ज्य of IV. 1. 172 is a Tadrâja affix (see II 4. 62): but the word कीरब्ब formed by the present sûtra retains its affix in the plural. As कीरब्बः ॥ The word केरब्ब occurs in the Tikâdi class (IV. 1. 154), and it takes as such the affix किम्. As कीरब्बावणिः॥

The word tuant occurs in this class and it means the caste known as Rathakâra. Rathakâra is a caste a little lower than the twice-born. See Yâjñyavalkya Smriti, V. 95. But when the word tuant means a person who makes chariots, that is an artisan, it will take the affix on not by this Sûtra, but by the succeeding sûtra.

The word केशिनी occurs in this class. Its derivative will be केशिन्यः॥ There will not be punvadbhâva as required by VI 3. 34 &c. For had there been punvadbhâva, then by भरवंड ताद्धिते, all Bha bases will become punvad before a taddhita affix except ह॥ Therefore केशिनी + ण्य = केशिन् + ण्य॥ At this stage rule VI. 1. 144 will appear and cause the elision of दि and we shall have केश्-ा-ण्य = केश्य॥ But this is not the form desired, hence the word केशिनी is read with the feminine affix in the list.

The word वेन takes this affix in the Vedic literature. Therefore, the form वैन्य in the modern Sanskrit is incorrect.

The word बामरच occurs in this class With the exception of accent, it s treated in every other respect like a word of Kaṇvâdi class, a subdivision of Gargâdi (IV. 4. 105). Thus disciples of वामरच्यः will be formed by the affix अण् (IV. 2. 111). As वामरच्य + अण् = वामरचः (VI. 1. 105). The plural will be वामरचा (II. 4. 64). The feminine gender will be वामरची (IV. 1. 16) or वामरच्यावनी (IV. 1. 17). The Yuvan will be वामरच्यावनः (IV. 1. 101). So also it will take अण् when the sense of collection &c is expressed (IV. 3 127): as वामरचानि ॥ But as to accent, it will not be like Kaṇvâdi words, for while those words being formed by the affix वम् will have udâtta on the first syllable (VI. 1. 197) the accent of वामरच्य will be governed by ज्य ॥

1 कुर, 2 गर्गर (गर्ग), 3 मङ्गुष, 4 अजमार (अजमारक), 5 स्थकार, 6 वा वद्क, 7 सम्राजः सिबये, 8 कि, 9 विमति (मित), 10 कािषञ्जलादि, 11 वाक् (от वाच्) 12 वामरथ, 13 पितृमत्, 14 इन्द्रलाजी. (इन्द्रजालि), 15 एजि, 16 वातिक, 17 हामोज्लीपि, 18 गणकािर, 19 केग्रोरि, 20 कुट, 21 हालाका (शालाका), 22 सुर, 23 पुर, 24 एरका (सरक), 25 शुअ°, 26 अस, 27 र्म, 28 केश्रिनी, 29 वेनाच्छन्दिस, 30 शूपणंय, 31 इवावमान, 32 ह्यावरथ, 33 स्वावपुन, 34 सरवंकार, 35 वङ्मीकार, 36 पियेकार, 37 मूड, 38 शक्नु, 39 शक्कु, 40 शाक, 41 शाकित, 42 शालीन, 43 कर्तृ, 44 हर्तृ, 45 इन्, 46 पिण्डी (इनपिण्डी), 47 वामरथस्य कण्यादियस्वरवर्जमः (is a Vartika). 48 विस्कोटक, 49, काक, 50 स्काण्डक, 51 घातिक, 52 धुनुजी, 53 बुद्धिकार.

सेनान्तलक्षणकारिभ्यश्च ॥ १५२॥ पदानि ॥ सेनान्त, लक्षण, कारिभ्यः, च (ण्यः)॥

्वात्तः ॥ सेनान्तात् प्रातिपश्किाल्छक्षणशब्दात् कारिवचनेभ्यभापस्ये ण्यः प्रस्ययो भवति । कारिश्रद्धः कारू− वां सन्द्रवायादीनां वाचकः ॥

152. The affix 'va' comes in the sense of a descendant, after a Nominal stem ending in 'sena,' after the word 'lakshana,' and after words denoting artisans.

The word कारि means 'handicrasts,' such as weavers, barbers, potters &c. Thus करियेण्यः हारियेण्यः, लाक्षण्यः, तान्त्रवाच्यः, कीम्मकार्यः, नापित्यः ॥

### उदीचामिश्र ॥ १५३ ॥

वृत्तिः ॥ सेनान्तलक्षणकारिन्यो ऽपस्य इम् प्रत्ययो भवति उदीचां मतेन ॥

153. According to the opinion of Northern Grammarians, the affix 'इज' comes in the sense of a descendant, after the words ending in 'senâ,' the word 'lakshana,' and words expressing artisans.

Thus कारियोणिः, हारियेणिः, लाक्षणिः, तान्तुवायिः, कोम्भकारिः ॥ As to the word तक्षण 'carpenter.' See IV. 1. 112. It will have ताक्षणः and ताक्षण्यः, but will not take क्यू ॥ The word नापित being a Vriddha, non-gotra word, will take फिम् under IV. 1. 157 according to the Northern Grammarians, as नापितायनिः ॥

तिकादिभ्यः फिञ् ॥ १५४ ॥

वृत्तिः ॥ तिक इत्येवमारिभ्यः शब्रोभ्योऽपन्ये फिस् प्रत्ययो भवति ॥

154. The affix 'দিম' comes, in the sense of a descendant, after the words বিশ্ব &c.

Thus तेकायनिः, केतवायनिः ॥ The word यूष occurs in this class. In taking this affix, it adds an intermediate य as वार्व्यायणिः ॥ The word कीख्य occurs in this class, and denotes a Kshatriya: because it is immediately preceded by the word काँखा = उरसा शेते = उरझः क्षत्रियः, his son will be aurasa with, अञ् which ends in an affix denoting a Kshatriya (IV. 1. 168). But the word कीख्य formed by the affix ण्या of IV. 1. 150 will take the affix इञ् and not फिञ् of this Sûtra. See II. 4. 58 and 68.

1 तिक, 2 कितव, 3 संज्ञा, 4 बाला (बाल) 5 शिखा, 6 उरस् (उरश), 7 शान्य (शान्य) 8 तैन्थव, 9 श्रमुन्द, 10 रूप्य, 11 प्रान्य, 12 नील, 13 अनिव, 14 गीकक्ष्य, 15 खुर (कर) 16 हेवरथ, 17 तैतल (तैतिल) 18 औरस (औरश), 19 कीरध्य, 20 भीरिकि, 21 भीलिकि, 22 चौपयत, 23 चैटयत, 24 शीकयत (शेक्यत) 25 कैतयत, 26 वाजवत (शाकवत E) 27 चन्द्रमस, 28 शुभ, 29 गङ्गा, 30 वरेण्य, 31 सुपामम्, 32 आरद्ध (आरट्य), 33 व्यक्ता, 34 खल्यका (खल्या; खल्य) 35 वृष, 36 लोमक, 37 उरस (उरस्य) 38 श

हा, 39 सुवामन, 40 ऋदय (ऋष्य), 41 भीत, 42 जाजल, 43 रस, 44 लावक, 45 ध्वजनर, 46 वसु, 47 बन्धु, 48 आवन्धका ( as well as आबन्धका ).

कोसल्यकार्मार्याभ्यां च ॥ १५५ ॥ पदानि ॥ कोसल्य-कार्मार्याभ्यां च (फिञ्) ॥ वृत्तिः ॥ कोसल्यकार्मार्यक्षम्यामपस्य किञ् प्रस्ववो भवति ॥ वार्तिकम् ॥ रगुकासलकर्मारच्छाग वृषाणां युद् ॥

155. The affix has comes in the sense of a descendant after the words Kausalya, and Kârmârya.

This debars इम् ॥ Thus कौसल्यायनिः and कार्मार्यायणिः ॥ These words, however, do not mean "the son of कौसल्य or कार्मर्य," but they mean "the son of कोसल, and कर्मार," because of the following Vartika

Vârt:—The words इगु, कोसल, कार्मार, छाग and, वृष take the augment युट before the affix फिन्न् ॥ Thus इंगव्यायनिः, कौसल्यायनिः, कार्मार्थायनिः, छाग्यायनिः and त्र-र्घ्यायणिः ॥

अणो द्वयचः ॥ १५६ ॥

वृतिः ॥ अणन्तार् ह्यचः प्रातिपीक्कादपस्ये फिम् प्रस्ययो भवति ॥ वार्शिकम् ॥ स्यदारीनां वा फिम् वक्तव्यः ॥

156. The affix 'phiñ' comes, in the sense of a descendant, after a dissyllabic word ending in the affix 'आए'.

This debars इस्। Thus कार्नायाणः 'son of Kartra,' हानायाणः 'son of a

Hârtra,'
Why do we say "which ends in the affix अल."? Observe राजायण:
'son of Dâkshî' (IV. I. 101). Why do we say a 'dissyllable word'? Observe
ओपग्रि: 'son of ओपग्रे'।

Vart:—The pronouns 'tyad &c.' optionally take the affix किए or अण् ॥
Thus स्वादायनिः or स्वादः, वादायनिः or सादः, तादायनिः or तादः॥

उदीचां वृद्धादगोत्रत् ॥ १५७ ॥ पदानि ॥ उदीचां, वृद्धातः, अगोत्रात् (फिञ्) ॥ वृतिः ॥ वृद्धं वच्छब्दरूपमगोत्रं तस्मादपत्वे किम् प्रत्ययो भवति उदीचामाचार्याणां मतेन ॥

157. According to the opinion of Northern Grammarians, after words with a Vriddhi in the first syllable, when it is not a Gotra-name, the affix 'phin' is employed in the sense of a descendant.

Thus आम्रगुप्तायनिः "son of आम्रगुप्त," यामरकायणिः 'son of पामरक्ष' ॥ नापिता भानिः 'son of a barber.' This latter is formed in spite of IV, 1, 152, because rule 1, 4, 2 applies here.

Why do we say 'according to the opinion of Northern Grammarians'? Observe आधग्री:. Why do we say 'after a word having a Vriddhi in the first syllable'? Observe बाज्ञवितः 'son of बज्ञवन् 'Why do we say 'not being a Gotra-name'? Observe औरगरिः ॥

धाकिनादीनां कुक्च ॥ १५८ ॥ पदानि ॥ वाकिन-आदीनां, कुक्-च (फिझ्) ॥ वृत्तिः ॥ वाकिन इत्येवनादिभ्यः शब्देभ्योऽपत्य फिम् प्रत्ययो भवाति सस्तित्रयोगेन चैवां कृगागमः ॥

words Vâkina &c. when the patronymic affix 'phiñ' follows.

This वाकिनकायानिः, गोरधकायानिः ॥ This debars इज् &c. But if the anuvritti of उत्तीचां is read into this aphorism, then it becomes an optional rule. In that case we have in the alternative:—वाकिनिः, गोरिधिः ॥

1 वाकिन, 2 गैधिर (गारेध K.) 3 कार्कण (कार्कण्य K,), 4 कार्क, 5 लहूा, 6 चर्मिव- मिंणोर्नलोपभ्य ॥

### पुत्रान्तादन्यतरस्याम् ॥ १५९ ॥

वृत्तिः ॥ पुरवान्तात्पातिपरिकाद्यः फि.म्प्रत्ययस्तास्मन् परभूते ऽन्यतरस्यां कुगागमो भवति पुरवान्तरस्य ॥

159. The augment 'कुक्' optionally comes after a stem ending with the word pûtra, when the patronymic affix 'phiñ' follows.

The anuvitti of the words "according to the opinion of Northern Grammarians when the word has a Vriddhi in the first syllable" must be read into this sûtra. Of course, a word ending in grammarians cannot be a Gotra-word, for a Gotra word means a grandson or a still lower descendant. Hence a word ending in grammarian having Vriddhi in the first syllable will take the affix from by IV. 1. 157; the present aphorism only rules that it takes the augment grammarian optionally.

Thus we have three forms :— गार्गीपुत्रकायणिः or गार्गीपुत्रवायणिः or गार्गीपुत्रिः ॥ So also वास्तीपुत्रकायणिः, वास्तीपुत्रवायणिः and वास्तीपुत्रिः ॥

प्राचामवृद्धात्फिन्बहुलम् ॥ १६० ॥ पदानि ॥ प्राचाम्, अवृद्धात्, फिन्, बहुलम् ॥ वृत्तिः ॥ अवृद्धाच्छक्कपारपत्थे फिन् प्रस्थया भवति बहुलं प्राचां मतेन ॥

160. According to the opinion of Eastern Grammarians, after a stem not having a Vriddhi vowel in the first syllable, the affix 'phin' is diversely employed in the sense of a descendant.

Thus रहुचुकायिनः or ग्लेम्स्रिकः 'son of Gluchuka', ॥ अहिचुम्बकायिनः or आहि-दुम्बिः ॥ Why do we say, "not having a Vriddhi in the first syllable "? Observe राजवन्तिः ॥ The words प्राचाम्, बहुलं and अन्यतस्याम् all denote optional rules, io the employment of any one of them would have here sufficed. Why two are used in this sûtra viz. प्राचां and बहुलं ? The mention of Grammarians is made as token of respect, and बहुलं is used to express the non-uniformity of the sûtra ionstruction. In some places this affix किन् is not at all added, as व्यक्तिः, लिक्षिः ॥ मनार्जातावज्यती षुष्ट् च ॥ १६१ ॥ मनाः-जाती, अञ्-यती, षुष्ट् च ॥ वृत्तिः ॥ मनुशब्दारम् वत् इस्येती प्रत्यवी भवतस्तत्मात्रियोगेन षुगागमः समुशयन चैज्ञातिर्गम्बते ॥ Karika अपस्ये कुस्सिते मूढे मनोरीस्सार्गकः स्वृतः ।

### नकारस्य च मूर्जन्यस्तेन सिद्धति माणवः॥

161. The affixes অন্থ and যেব come after the word 'Manu', and the augment যুক্ত is added when these affixes follow, provided that, the whole word so formed denotes a class name (jâti).

Thus मनु-षुक् + अस् = मानुष: "a man or man-kind". So also मनुष्य formed with बन्। These affixes here have not the force of Patronymics hence they are not dropped in the plural, as मानुषा: "men". When the descendant is to be expressed, we have the affix अज् as मनु-भ अज् = मानवः 'son of Manu', as in मानवी प्रजा। So also the word माजव, there न is changed into ज and denotes the descendant of Manu, with the sense of contempt as well as dullness implied.

## अपत्यं पीत्त्रप्रभृति गोत्रम् ॥ १६२ ॥ वृत्तिः ॥ पोत्त्रप्रभृति वश्पत्यं तर्गोत्रसंतं भवति ॥

162. A descendant, being a grandson or a still lower offspring, is called Gotra.

When an offspring, with reference to a person, is the son's son of that person or lower than that, it is called Gotra. Thus the son of 'Garga' will be नार्क: ॥ Similarly बास्द: ॥

Why do we say 'a grandson or a still lower descendant'? The immediate descendants or the son will not be called Gotra. Thus कीडिक:, गार्गिः ॥

जीवति तु वंश्ये युवा ॥ १६३ ॥ पदानि ॥ जीवति, तु, वंश्ये, युवा ( अपत्यं-पीत्रप्र-भृति) ॥

वृत्तिः ॥ अभिजनप्रबन्धो वंशः । तत्रभवो वंदयः पित्रादि, स्तस्मिन् जीवति सति पौत्रपभृत्यपत्वं युवसंहं भवति ॥

163. But when one in a line of descent beginning with a father (and reckoning upwards) is alive, the descendant of a grandson or still lower descendant is called Yuvan only.

The word वंश means an uninterrupted series of family descent—or 'a line'. One who occurs in such a line, like father &c, is called वंदवः ॥ When such

a vansya is alive, then the descendant of a grandson &c is called Yuvan. The phrase पोत्रमभृत्यप्रव in the sûtra should be construed as पोत्रमभृतर् वर् अपरवम् 'He who is the descendant of a grandson &c' In the last sûtra, however, this phrase पोत्रमभृत्यप्रव was properly construed by putting the word पोत्रमभृति in the case of apposition with अपरवम् meaning "a descendant being a grandson &c." Thus the word Yuvan will be applied to a person who is at least fourth in the order of descent, from the *propositus* with reference to whom the derivative is made. Thus गर्म: being the head, we have गर्मी:

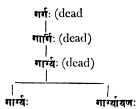
be alive). The force of the word  $\overline{s}$ , in the sûtra is that it will be called Yuvan only, and not Gotra as well.

## भ्रातिर च ज्यायिस ॥ १६४ ॥ पदानि ॥ भ्रातिर, च, ज्यायिस ( जीवित-अपत्य-पौत्रप्रभृति-युवा ) ॥

वृत्तिः ॥ भातरि ज्यायसि जीवति कनीयान् युवसंहो भवति पौत्त्वप्रभृतेरपत्यम् ॥

164. When an elder brother is alive, the younger brother gets the title of Yuvan, being the descendant of a grandson &c.

Even when a वंदबः like father &c is not alive (and a brother is not vansya), the younger brother gets the designation of yuvan, when the elder brother is alive; thus:



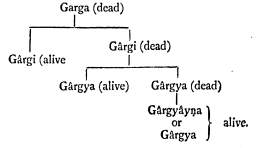
The word † दव is confined to ancestors like father &c, so a brother can never be a vansya, because he is not the source from which the other brother arises. This sûtra applies to cases when Vansya is not meant. Thus Gârgyâyna ia the name of the younger brother with reference to the elder brother, Gârgya; similarly Vátsyâyana, Dâkhsâyaṇa, and Plâkshâyaṇa.

वान्यस्मिन् सपिण्डे स्थविरतरे जीवति ॥ १६५ ॥ पदानि ॥ वा, अन्यस्मिन्, स-पिण्डे, स्थविरतरे, जीवति ( अपत्यं-पौत्र प्रभृति युवा ) ॥

वृत्तिः ॥ भातुरन्यस्मिन्सिपण्ड स्थाविरतरे जीवति पौरत्रप्रभृतेरपत्यं जीवदेव युवसंतं वा भवति ॥

165. The living descendant of a grandson &c is called optionally a Yuvan, when a more superior sapinda other than a brother is alive.

The sapinda relationship extends up to seven degrees. The word स्थिति means 'superior', and स्थाविरत्तर is comparative and means 'more superior' that is to say, superior both by degree of descent and by age. The word जीवित is again read in this aphorism, though there is the anuvitti of जीवित also from IV. 1. 163. This जीवित of the sûtra qualifies the word descendant, the जीवित which is understood by context qualifies the word sapinda thus:—



Here the uncle or the brother of a grand-father being alive, the descendant is optionally called Yuvan or Gotra.

वृद्धस्य च पूजायाम् ॥ १६६ ॥ पदिन ॥ वृद्धस्य, च, पूजायाम् (वान्युवा) ॥ वृत्तिः ॥ अपत्यमन्तर्हित वृद्धमिति शास्त्रान्तरे परिभाषणावृगोत्रं वद्धमित्युच्यते । वृद्धस्य युवसंज्ञा वा भवः ति वृज्जायां गम्यमानायाम् । संज्ञासामर्थ्यावृगोत्रं युवप्रत्ययेन पुनरुच्यते ॥

166. The Gotra is sometimes optionally regarded as Yuvan, when respectful reference to him is intended.

The word Vṛiddha is another term for Gotra. As तत्र भवान् गर्थायणः or नार्ग्यः "you honored Gargyâyana or Gârgya". This sûtra is in fact a Vârtika and not a sûtra of Pâṇini. Similarly तत्र भवान् वास्त्यायनः or वास्त्यः, तत्र भवान् वाक्षा-यणः or वास्तिः ॥

Why do we say 'when respectful reference is intended'? Observe, बास्त्रः and गार्ग्यः ॥ The definition of Vriddham as given by other Grammarians is अपस्थमन्तर्शित बृद्धम् ॥

# यूनश्च कुत्सायाम् ॥ १६१ ॥ पदानि ॥ यूनः,च,कुत्सायाम्- ( वा-युवा ) ॥ वृत्तिः ॥ कुत्सायां गम्यमानायां हुनो वा युवसंज्ञो भवति ॥

167. The Yuvan is optionally spoken of as Gotra, when contemptuous reference to him is intended.

Thus गार्ग्यों जाल्मः or गर्ग्यायणो जाल्मः ॥ When contempt is not intended the only form is गार्ग्यायणः ॥ This is also a Vârtika and not a sûtra.

# जनपदराब्दात्क्षत्त्रियाद्ञ् ॥ १६८ ॥ पदानि ॥ जनपदराब्दात्,क्षत्रियात् अञ् ॥ वृत्तिः ॥ जनपदराब्दो यः क्षत्त्रियात् अञ् ॥ वार्मिकम् ॥ क्षत्त्रियमानशब्दाज्जनपदशब्दात्तस्य राजन्यपत्यवत् ॥

168. The affix अज comes in the sense of a descendant, after a word, which while denoting a country, expresses also a tribe of Kshatriyas.

Thus पाञ्चाल: 'the son of Pañchala', so also ऐक्वाक: and वेदेहः are Kshatriyas who live in that country. Of course, when the word is only expressive of Kshatriya, but not of the name of a country, अञ् will not be used but अण् , the difference being in the accent. Thus होसावः 'the son of Drûhya'; पापवः 'the son of Puru.' Why do we say when it expresses Kshatriyas? Observe ब्राह्मणस्य पञ्चालस्यापस्यं = पाञ्चालः, (IV. 1. 95) 'the son of Pañchâla a Brahmaṇa'; so also वेतेहिः ॥

Varte—Let the same affix, which comes when the sense is that of the progeny, be added to a word denoting a country named after Kshatriyas, to denote the king thereof. Thus पेचालानाम् राजा =पाञ्चातः 'the king of the Kshatriyas called Panchala or of the country of Panchalas'. So also विदेश, 'the king of the Kshatriyas or of the country of Videha'.

The words Pañchâla &c.originally are names of Kshatriya tribes only, secondarily they have been applied to the country inhabited by those tribes, because the Taddhita affix denoting 'the country inhabited by them,' is elided by IV. 2. 81. Thus the same word प्रजात comes to denote the Kshatriya tribe as well as the country called Pañchâla. It will make practically little difference to consider words like Pañchâla &c. as original (not derivative) name of countries as well as of Kshatriyas. In fact, Pâṇini himself considers them in the same light in this sûtra, and does not think them to be derivative words, in spite of his own sûtra IV. 2. 81. These words when denoting a country are always in the plural, as प्रचाला, in denoting the Kshatriya, they are in the singular.

# साख्वेयगान्धारिक्ष्यां च ॥ १६९ ॥ पदानि ॥ साख्वेय-गान्धारिक्ष्यां,च (अञ्) ॥ कृतिः ॥ सास्वयगान्धारिक्षकान्यामपत्ये ऽन् प्रत्ययो भवति ॥

169. The affix अद comes in the sense of a descendant after the words 'Sâlveya' and 'Gândhâri'.

Both these are names of countries and denote also Kshatriyas as well. Therefore, by sûtra IV. 1. 171 they having a Vriddhi in the first syllable, would have taken the affix 'ñyan', the present sûtra enjoins 'añ' instead. Thus साल्वेब: 'the son of Sâlveya, or the king of Sâlveya', गान्धार: 'the son of Gândhâri

or the king of Gândhâri?' The vârtika under Sûtra IV. I. 168 given above applies here also, i. e. the affix denotes also 'the king there of'

द्यञ्मगधकिलंगसूरमसादण्॥१७०॥ पदानि॥द्वचन्मगध-कलिङ्ग-सूरमसात्-अण् (जनपदशब्दातःक्षत्रियात्)॥

वृत्तिः ॥ जनपरशब्दात् क्षत्रियाभिधायिनो द्वाचो नगध किन्द्र सूरमस इस्येतेभ्यभापस्येऽण्यस्ययो भवति ॥
107. The affix अण् comes, in the sense of a descendant, after dissyllable words, and the words 'Magadha',

'Kalinga' and 'Sûramasa', when they are the names of countries as well as of Kshatriyas.

This debars अंग् । Thus आंगः, वांगः; मागधः, कालिङ्गः, and सीरमसः 'the son as well as the king of Anga, Banga, Magadha, Kalinga and Suramasa.' Similarly पीण्ड्रः, सीद्धः ।। The Vârtika 'तस्यराजनि' given above applies to this also, as आंगो राजा, गान्धारो राजा &c.

वृद्धेत्कोसलाजादाञ्ज्यङ् ॥ १७१ ॥ पदानि ॥ वृद्ध-इत्-कोसल-अजादात्,ज्यङ् (जनपदशब्दात्-क्षत्रियात् ) ॥

ृ वृत्तः ॥ जनपरशब्सन्सिरित्रयादिरयेव । वृद्धाच प्रातिपरिकादिकारान्ताच कोसलाजादशब्सयां चापस्ये ज्यङ् प्रस्ययो भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ पाण्डोर्जनपरशब्शत् छत्रियाड् उपण् वक्तव्यः ॥

171. The affix '₅चक्' comes in the sense of a descendant, after a word having a Vriddhi in the first syllable, and after a word ending in short ₹, and after the words 'Kosala' and 'Ajâda', when they are the names of countries and Kshatriyas.

This debars अज्ञा । Thus, to give example of Vriddha words, आम्बप्रः सीवीर्यः 'the sons or kings of Ambashtha and Sauvîra'. Similarly to take words ending in short इ, we have आवन्त्यः and कीन्त्यः 'the son or kings of Avanti and Kunti'. These are words ending in short इ॥ So also कीसन्यः and आजायः, which are neither Vriddhas nor end in short इ॥

Vârt:—The affix 'dyan' comes after the word 'Pându' when it is the name of a country as well as of a Kshatriya tribe. Thus पांडपः, otherwise it will be पांडपः। See IV. 1. 74.

कुरुनादिभ्यो ण्यः ॥ १७२ ॥ पदानि ॥ कुरु-नादिभ्योः, ण्यः ॥ वृत्तिः ॥ जनपदशब्हान्सरित्रयाहित्येव । कुरुशब्हान्नाहिभ्यश्च प्रातिपदिकेभ्याण्यः प्रस्थयो भवति ॥

172. The affix va comes after the word 'Kuru', and a word beginning with  $\overline{a}$ , when these words denote a country, being the name of a Kshatriya tribe also.

This debars 'an' and 'an'. Thus कोख्यः, नेषध्यः 'the son of Kuru and Nishadha'. The affix denotes 'the king there of' also, as कीख्यो राजा। How do you explain the form नेषधोहीत चेदचम्? This is an archaic or Vedic form. How then in सनैषधस्यार्थपतेः सुतायां? This is a poetic license.

साल्वावयवप्रत्यप्रथकलक्टाइमकादिञ् ॥१७३॥ पदानि ॥ साल्वावयव-प्रत्यप्रथ-कलक्टूट-अइमकात्, इञ् ॥

्रवृत्तिः ॥ जनपद्शब्हात् क्षस्त्रिवादित्येव ॥ साल्वावयवेभ्यः प्रत्यप्रथकलक्वटादमकशब्देभ्यश्रापत्ये इम् प्रत्ययो भवति ॥

Kûrikû उनुम्बरास्तिलखला महकारा गुगन्धराः।
भुलिङ्गाः शरदण्डाश्च साल्वावयवसंज्ञिताः॥

173. The affix sq comes in the sense of a descendant, after a word which denotes any subdivision of the country of Sâlva; and after the words 'Pratyagratha', 'Kalakûta', and 'Asmaka', when these are names of countries and of Kshatriya tribes.

The word साल्वा is the name of a Kshatriyâ woman, her son will be साल्वेब: (IV. 1. 121) formed by ढक्; also साल्वः formed by अण्॥ The dwelling place of साल्व will be also साल्वः which is the name of a country.

The sub-divisions of the country called साल्व are six, viz Udumbarâḥ, Tilakhalâḥ, Madrakarâḥ, Yugandharâḥ, Bhulingâḥ and Śaradaṇḍâḥ. The patronymic from these will be: औरुम्बरिः,तेलखिलः,माद्रकारिः, योगन्धरिः,भोलिङ्गः and शारविदः॥ So also the affix 'iñ' will be added to the words 'Pratyagratha' &c. As भाख्यधिः, कालकूटिः and आदमिकः॥ The affix has the force also of 'the king there of'. As औरुम्बरो राजा॥ According to Mahâbhâshya, the words Busa, Ajamidha, and Ajakanda also take this affix, as बैसः, आजमीिंडः and आजकिन्हः॥

ते तद्राजाः ॥ १७४ ॥ वृत्तिः ॥ तेऽञारयस्त्रष्टाजसंज्ञा भवन्ति ॥

174. These (viz the affixes अञ् IV. 1. 168 &c) are called Tadraja ('the king there of') affixes.

The affixes treated of in these six sûtras 168 to 173 are called Tadrāja. The pronoun  $\hat{\mathbf{q}}$  refers to these only and not to all the affixes treated of before S. IV. 1. 168; for they have the special designation of Gotra and Yuvan see II. 4. 62. The illustrations of these have already been given under each of the above six aphorisms.

कम्बोजाल्खक् ॥ १७५ ॥ पदानि ॥ कम्बोजात्-खक् (तद्राजस्य) ॥ वृभिः ॥ कम्बोजात् प्रस्थयस्य छुग् भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ कम्बोजादिभ्यो सुग्वचनं चोल/बार्यम् ॥ 175. After the word 'Kamboja', there is elision by 'luk' of the Tadrâja affix.

Namely the affix ধ্বস্ which would have come after the word ক্ষাত্র because it denotes a country as well as a Kshatriya tribe, is elided. Thus ক্ষাত্র: 'The king of Kamboja'.

Vârt:—It should be stated rather 'after Kamboja and the like', because we find the affix elided after 'Cholâ' &c. Thus चोल: 'the king of Cholâs'. So also केरल: शकः, यवनः ॥

स्त्रियामवन्तिकुन्तिकुरुभ्यश्च ॥ १७६ ॥ पदानि ॥ स्त्रियाम्, अवन्ति-कुरु-भयः, च ॥

वृत्तिः ॥ अवन्तिकुन्तिकुरुराध्देभ्य उत्पन्नस्य तद्वाजस्य श्वियामभिधेयायां तुरभवति ॥

176. In denoting a feminine name, the Tadrâja is elided after the words Avanti, Kunti and Kuru.

That is to say the affix 'nyan'. (IV. 1. 171) after the word 'Avanti' and 'Kunti', and the affix 'nya' after the word 'Kuru' are elided when the word to be formed is the name of a female. Thus अवन्ती, कुन्ती and कुद्धः 'a daughter or princess of Avanti, Kunti or Kuru'. The word कुद्द takes क्षंड़ in the feminine by IV. 1. 66. Why do we say 'in denoting the feminine'? Observe आवन्त्यः, कौरव्यः and कौन्त्यः ॥

अतश्च ॥ १७७ ॥ पदानि ॥ अतः-च (स्त्रियाम, स्तृक्) ॥ . वृक्तिः ॥ अकारप्रत्ययस्य तद्वाजस्य स्त्रियामभिषेयायां कुम्भवति ॥

177. In forming the feminine of a word which ends in the masculine in the Tadrâja affix अ, the affix is lukelided.

Thus m. शोरसेन:, f. शुरसेनी; m. माहः, j. मही॥ The word अतः of the sûtra should not be construed by the rule of tadanata vidhi (I. 1. 72). If so construed it will mean "a Tadraja affix ending in आ is elided". There have been taught five Tadraja affixes, namely 'añ (अ)', 'aṇ (अ)', 'ñyañ (य)', 'ṇya (य)' and 'in (४)'. Of these the first four all end in आ; therefore all these four affixes should be elided in the feminine. But this is not the meaning of the author; for had it been so, there would have been no necessity of the previous sûtra, for then the present sûtra would have covered the case of 'Avanti', 'Kunti' and 'Kuru'. But the very fact of this sûtra IV. I. 176 indicates by ज्ञापक, that the tadanta vidhi does not apply here. Therefore, the feminine of साम्बङ्गः is आम्बङ्गा, of सोतीबं is सोवीबं॥

नप्राच्यभर्गादियौधेयादिभ्यः ॥ १७८ ॥

ृशृत्तिः ॥ प्राच्येभ्यो भर्गादिभ्यो योधेयादिभ्यभोत्पन्नस्य लुङ्क भवति । अतभेत्यनेन स्त्रियां लुक् प्राप्तः प्रति-विद्यति ॥

178. The Tadarâja affix is not elided in the feminine, if it forms the names of the Kshatriyas of the East, or it comes after the word 'Bharga' &c and 'Yaudheya' &c.

This sûtra debars the elision of the Tadrāja affix अ (required by the last sûtra). Thus पांचाली, वेदेही, आंगी, गांगी, गांगी these being all Eastern people dwelling in countries east of the Saravati river. Similarly of अर्ग &c. Thus भागी, कारपी, केत्रेयी ॥ So also of योध्य &c. Thus योध्यी, गोंभेयी and गोंकेयी ॥ The Tadrāja affixes taught above are five, but besides these there are others taught in the fifth Adhyâya (V. 3. 112 to 119). The word योध्य is formed by such an affix (V. 3. 177 अर्ग). The present rule, therefore, indicates by implication, that the rule of elision contained in IV. 1. 177 applies not only to the Tadrāja affixes taught in this chapter, but to the Tadraja affixes taught in V. 3. 112 to 119. Thus the Tadraja affix अर्ग in (V. 3. 117) added to पशु &c. is elided in the feminine: e. g. m. पार्श्व: f पर्श्न, m आसुर: f असुरी—&c.

1 भर्ग, 2 करूश (करूष), 3 केकय, 4 कश्मीर, 5 साल्व, 6 सुस्थाल, 7 उरस् (उरश and उरस), 8 कौरच्य.

1 यौधेय, 2 कौकेय, 3 शौभेय, 4 ज्याबाणेय (यावाणेय), 5 धौर्तेय (घातियः धार्तेय) 6 त्रिगर्त, 7 भरत, 8 उशीनर, 9 नार्तेय ॥

## ओ३म् ।

## अथ चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयः पादः ।

#### BOOK FOURTH.

CHAPTER SECOND.

### तेन रक्तं रागात् ॥१॥

वृत्तिः ॥ तेनेति तृतीयासमर्याद्वागविशेषवाचिनः शब्बाद्वक्तमिष्यतास्मित्रर्थे यथाविहितं प्रस्वयो भवति ॥

1. The affix **squ** already ordained (IV. 1.83) comes after the name of a colour in the sense of "colored thereby".

The verb एड ज् means to change white into another color. That by which a thing is coloured is called रागः 'color'. तेन 'by which', i. e. after a word in the instrumental case in construction, being the name of a particular colour. Thus कपायेण रक्तं वस्त्रं = काषायम् 'a cloth coloured of a dull red'. So also गांजिष्ठम, कीसुम्भम्॥

Why do we say रागान् "after the name of a color"? Observe देवदर्गे रक्तं बस्सम्, here the affix अण् will not come after the word 'Devadattena', for though it is in construction in the instrumental case, yet it is not the name of a colour.

In the sentence "काषाया गर्नभस्य कर्णी, हारिद्री कुक्कटस्यादी" -the words काषाय and हारिद्र are used metaphorically.

From this sûtra up to IV. 2. 12 inclusive, the affixes are to be added to the word which is in the instrumental case in construction in a sentence (IV. 1. 82): as in the last chapter, the affixes were added to a word in the genitive case.

लाक्षा रोचना शकल कर्दमाद्ठक् ॥२॥ पदानि ॥ लाक्षा, रोचना, शकल, कर्दमात्,ठक् ॥

वृत्तिः ॥ लाक्षादिभ्यो रागवचनेभ्यस्तृतीयासमर्थेभ्यो रक्तिमित्येतस्मिन्नर्थे ठक् प्रस्वयो भवति ॥ वित्तिम् ॥ नील्या अन् वक्तव्यः ॥ वा० ॥ पीतात् कन् वक्तव्यः ॥ वा० ॥ शितात् कान् वक्तव्यः ॥ वा० ॥ हरिद्वामहारजनाभ्यामअवक्तव्यः ॥

2. The affix zet comes, in the sense of colored thereby, after the words laksha, rochana, sakala, and kardama, (which being names of colours, are in the instrumental case in a sentence).

This debars भण्॥ Thus लाक्षाया रक्तं वस्त्रं = लाक्षिकम्, so also राजिनकम्, शाकालिकम् and कार्यनिकम्॥

According to the opinion of Patanjali, the affix अरण also comes after शक्त and कर्रमः। Thus शाकलम् and कार्रमम्॥ According to Mahâbhâshya the words शक्त and कर्रम do not occur in the sûtra, but are given in the Vârtika.

Vart:-The affix अन् comes after नीलीः as नील्या रक्तं = नीलं वस्त्रं ॥

Vart:-The afflx कन् (I. 3. 8) comes after पीत, as पीतेन रक्तं = पीतकम् ॥

Vart:—The affix अञ् comes after हरिद्रा and महाराजन, as हारिद्रम् and माहा-

नक्षत्रेण युक्तः कालः॥३॥

वृत्तिः ॥ तृतीयासमर्थान् नक्षत्रविशेषवाचिनः शब्दाद् युक्तः इत्येतिस्मन्नर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति । बोसी युक्तः, कालभेस्त भवति ॥

3. The affix any already ordained 1V. 1. 83 comes after a word in the instrumental case in construction, which is the name of a lunar mansion, to signify a time connected with the asterism.

A time is said to be connected with an asterism when the moon is in conjunction with any one of such asterism. Thus पुष्य, तिष्य, मधा &c are lunar asterisms, when the moon is in any one of these asterisms, then the affix is added to the name of such asterism in order to denote time of such conjunction. Thus पुष्य + अग् = पौषः (VI. 4. 149) e. g. पौषिराधः "the night in which moon is in Pushya". So also माधी राजिः ; पौषमह 'the month in which the moon is full in Pushya i. e. December' so also माधमह 'the month Magha' &c.

Why do we say नक्षकेण 'connected with the asterism'? Observe चन्द्र-मसा युक्ता राजिः॥ Why do we say काल 'time'? Observe पुष्येण युक्तभन्द्रमाः॥

खबिंदोषे ॥ ४ ॥ पदानि ॥ छप्-अविदेशेषे ॥ इतिः ॥ पूर्वेण विहितस्य प्रस्थयन्य लुब् भवति अविदेशेषे ।

4. The affix above ordained is clided by lup, when there is no specification.

That is the affix enjoined by the preceding aphorism is elided if no specification is to be understood of a particular portion of time such as

night &c. Thus we: gez: 'to day belongs to the asterism Pushya' meaning that to-day the moon is in conjunction with Pushya; but by 'to-day' neither the day time in particular nor the night time in particular is meant, but both alike. The time is day and night, when there is no specification of such time, whether it is day or night, then there is elision.

### संशायां स्रवणाश्वत्थाभ्याम् ॥ ५ ॥

### वृत्तिः ॥ अवणशब्दादश्वरथशब्दाबात्पन्नस्य प्रत्ययस्य लुब् भवति संज्ञायां विषय ॥

5. The affix above ordained is elided by lup, after the words Sravana and Asvatha, when the whole word so formed is an appellation, and there is specification of time.

Thus श्रवणा राजि:, अश्वरथी मुद्दतः "the night called Sravana; the Muhûrta called Asvattha". The affix being elided by 'lup', why should not I. 2. 51 apply here? We should say श्रवणाः राजिः and not श्रवण राजिः The reason is that श्रवणा is an irregularly formed word, as Pâṇini himself uses it in sûtra IV. 2. 23. Why do we say 'when it is a Name or Sanjña'? Observe श्रावणी or आश्वरथी राजिः।

### द्वन्द्वाच्छः ॥ ६ ॥ पदानि ॥ द्वन्द्वात्-छ ॥

### वृत्तिः ॥ नक्षत्रद्वनद्वारतृतीयासमर्याग्रुक्ते काले छः प्रश्ययो भवति विशेषे चा विशेषे च ॥

6. The affix so comes after the Dvandva compound of the names of lunar mansions, when it is in the instrumental case in construction, to signify time connected with the asterism whether there be a specification or not.

Thus राधानुराधीया रात्रिः, तिष्यपुमर्वसंवीयमहः॥ So also when there is no specification: as अग्र राधानुराधीयम्, अग्र तिष्यपुनर्वसंवीयम्॥ The affix here in these two last cases is not elided, though there is no specification of time, because the present sûtra, being a subsequent sûtra, will debar IV. 2. 4 which ordains lup (I. 4. 2).

### इष्टं साम ॥ ७॥

वृत्तिः ॥ तेनेति तृतीयासमधी र् वृष्टं सामेत्येतास्मन्नर्थे यथाविहितं प्रत्यया भवति, यर् वृष्ट साम श्वेत्तद्भवति ॥

7. The affix say (IV. 1.83) comes, after a word in construction in the Instrumental case, in the sense of seen—the thing seen by the one whose name is in the Instrumental case, being the Sêma Veda.

Thus कुडेचन कृष्ट = क्रीडचं साम "the portion of the Sama seen by (or reveal ed to) Kruncha." So also वासिष्ठम्, वैश्वानित्रम् ॥

कलेर्डक् ॥ ८॥ पदानि ॥ कलेः-ढक् ॥

वृत्तिः ॥ क्रिक्शब्दास्तृतीयासमर्थात् दृष्टं सामेत्वेतस्मिन्नर्थे ढक् प्रत्ययो भवति॥ वार्त्तिकम् ॥ सर्वत्राप्रिकलिभ्यांढग्वक्तव्यः ॥ वार्त्तिकम् ॥ दृष्टे सामनि भण् वाडिद्भवतीति वक्तव्यम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ जाते चार्थे योन्येन बाधितः पुनरण्यिधीयते स वा डिद्भवतीति वक्तव्यम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ तीयादीकक् स्वार्थे वा वक्तव्यः ॥ वार्त्तिकम् ॥ न विद्यायाः ॥ वार्त्तिकम् ॥ गोषात्क्कृवद्वियते ॥

Karika

कृष्टे सामिन जाते च द्विरिण्डद्वा विधीयते । तीयादीकक न विद्याया गोत्रादङ्कवदिष्यते ॥

8. The affix दुक् comes, in the sense of Sama-Veda seen, after the word 'Kali', being in the instrumental case in construction.

This debars अण्॥ Thus कलिना वृद्ध साम = कालेयं॥ "The Sâma Veda revealed to Kali". This sûtra is really a Vârtika and not a sûtra of Pâṇini.

Vârt:—The affix 'dhak' comes always after अग्नि and किलं ; not merely in the sense of Sama-Veda seen. Thus अग्निना हृष्टं साम = आग्नेयम् 'the Sama-Veda revealed to Agni'. अग्ने भनं = आग्नेयम् 'who stays in Agni' (IV. 3. 53) अग्नेरागनं "what has come from Agni" = आग्नेयम् (IV. 3. 74) &c. Similarly कालेयम् means 'the Sama-Veda seen by Kali, he who stays in Kali, what has come from Kali &c.,

Vârt:—The affix अण् is optionally treated as if it had an indicatory इ when the sense is that of Sama-Veda seen. Thus उश्चनसा दृष्टं साम ुआंश्वनसम् or भौश्वनम् (the force of डिन् being to clide the दि portion; VI. 4. 143).

Vârt:—The affix अण् in the sense of 'born', is optionally treated as जिन्, provided that it be that अण् which being debarred by IV. 3. 11, is reordained by IV. 3. 16. The affix अण् governs all sûtras up to IV. 4. 2 by force of IV. 1. 83.; but it is debarred by उझ of IV. 3. 11, and is re-ordained in IV. 3. 16. Thus शतभिषाजा जात:= शतभिषाः or शतभिषाजा ॥

Vart:—The affix ईकक् comes, optionally, without changing the sense, after words ending in तीय ॥ Thus इतीयीकम् or इतीयिकम् तर्नीयीकम् or नृतीयकम्॥

Vart:-Not so when it qualifies विद्या, as द्वितीया or तृतीया विद्या ॥

Vârt:—The affix बुज् IV. 3. 126 has the force of "Sama-Veda seen" when it comes after a Gotra-word. This जीपगवक्रम् or कापटवक्रम् 'the Sâma-Veda seen by Aupagava, or Kâpaṭava'. The affix बुज् comes after a word denoting a Gotra or Charaṇa.

वामदेवाड्, ड्यंड्, ड्यो ॥ ९ ॥ पदानि ॥ वामदेवात्-ड्यत्-ड्यो ॥ वृत्तिः ॥ वामदेवात्-ड्यत् कृतियासमर्थाद् वृष्टं सामेत्यास्मन्नथे उधन् उप इत्येती प्रत्ययो भवतः ॥ Karika सिद्धे यस्येतिलेपेन किमये ययती दिती । प्रहणं माऽतद्थे भूदामदेव्यस्य नअ्स्वेत ॥

9. The affixes sun and su come in the sense of the Sâma-Veda seen, after the word Vâmadeva, being in the Instrumental case in construction.

This debars अण् ॥ Thus वानदेवेन दृष्टं साम = वामदेवें or वामदेवें ॥ The indicatory त् in 'dyat' shows that य has svarita accent (VI. 1. 125).

Q. What is the use of the indicatory 3?

Ans. The final syllable is elided when a fen affix is added, by VI. 4. 143.

Q. The final वा of वामहेव would have been elided without making this affix दित्, by the rule VI. 4. 148, then what is the use of making this affix दित्?

Ans. Well, the author here indicates by jñapaka, the existence of these two maxims of interpretation, viz. Paribhashas निर्नुबन्धकमहणे न सानुबन्धकस्य"when a term void of anubandhas is employed, it does not denote that which has an anubandha attached to it". तर्नुबन्धकमहणे नातर्नुबन्धकस्य "when a term with one or more anubandhas is employed it does not denote that which, in addition to those, has another anubandha attached to it".

For had य and यत् been only taught instead of 'dya' and 'dyat', then by rule VI. 2. 156 the final of such word, with the negative particle अ, would take udâtta on the final, but that is not the case. Therefore अवामहेच्यं is not finally acute, but has acute on the first syllable, taking the accent of the Indeclinable (VI. 2. 2). As जैवामहेच्यं ॥

परिवृतो, रथः ॥ १० ॥ पदानि ॥ परिवृतः रथः ॥ वृत्तिः ॥ तेनेति तृतीयासमर्थात्परिवृत इत्येर्तास्मन्नर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति, योसौ परिवृतो रथभेत्स भवति ॥

10. The affix अण comes, after a word in the Instrumental case in construction, in the sense of 'surrounded' the thing so surrounded being 'a chariot'.

Thus वश्चेण परिवृता रथः = वास्तः "a chariot surrounded with cloth". So also काम्बलः, चार्मणः ॥ Why do we say 'the thing so surrounded being a chariot?' Observe वश्चेण परिवृतः कायः 'the body surrounded with cloth' the word परिवृत means covered from all sides. The affix will not be used if the chariot is not completly surrounded. As छात्रेः परिवृत्तो रथः ॥

पाण्डुकम्बलादिनि ॥ ११ ॥ पदानि ॥ पाण्डु-कम्बलात्-इनिः ॥ वृत्तिः ॥ पाण्डुकम्बलग्रव्यत् नृतीयासमर्थात् परिवृतो रथ इस्वतिस्मन्नर्थे इनि प्रस्ववो भवाते ॥

11. The affix fin comes after the word पाण्डुकम्बल, being in the third case in construction, in the sense of 'surrounded', the thing so surrounded being 'a chariot'.

This debars झण्॥ Thus पाण्डुकस्वली रथः 'a carriage covered with a white woolen blanket'. The word पाण्डुकस्वल means the housing of a royal elephant. The form पाण्डुकस्वलिन् would have been obtained by the affix इनि of V. 2. 115, the present sûtra is made in order to debar the affix अण्॥

क्वेपवेयाघादञ्॥ १२॥ पदानि ॥ क्वेप-वेयाघात्-अञ्॥ वृत्तिः ॥ द्विपिच्याघ्रयोर्विकारभूते चर्मणी द्वैपवैयाघ्रे, ताभ्यां तृतीबासमर्थाभ्यां परिवृतो रथ इत्येतस्मिन्नर्थे ऽम् प्रस्ययो भवति ॥

12. The six comes after the words 'dvaipa' and 'vaiyâghra' being in the third case in construction, in the sense of 'surrounded', the thing so surrounded being 'a chariot'.

Thus हेपेन परिवृत्तो रथः = हेपः 'a car covered with a tiger's skin'. So also वैवामः॥ This affix अझ debars अण्, the difference between these two being in accent only.

कौमारापूर्ववचने ॥ १३ ॥ कौमार-अपूर्व-वचने ॥ वृत्तिः ॥ कौमारं इस्वेतइण्पस्वयान्तं निपास्वते ऽपूर्ववचने ॥

Karika

कौमारापूर्ववचने कुमार्गा अण्विधीयते । अपूर्वत्यं यदा तस्याः कुमार्या भवतीतिवा ॥

13. The word 'kaumâra' is irregularly formed by adding the affix अष्ण, when meaning 'virginity'.

Thus कौमारी भर्ता = अपूर्वपति कुमारीमुपपन्न 'the husband of a virgin'. i. e. one whose wifewas given to him in marriage while she was a maid (not a widow). So also कौमारी भार्या = कुमारी अपूर्वपतिः पतिमुपपन्ना "a virgin wife" i. e. a wife who is taken in marriage while she was a maid (not a widow). In both these cases the word refers to the woman.

The word कौमार is formed by adding भण् to कुमारी । Thus कुमार्याम् भवः = कौमारः : तस्य स्त्री कौमारी भार्या ॥

तत्रोद्धृतममत्रेश्यः ॥ १४ ॥ पदानि ॥ तत्र-उद्धृतम्, अमत्रेश्यः ॥ वृत्तिः ॥ तन्नेति सप्तमीसमर्थादमननाचिनः शब्दावर्धनिस्वेतस्मिन्नथे यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

14. The affix and already ordained (IV. 1. 83) comes in the sense of 'placed thereon' after words denoting vessels, when such words are in the locative case in construction.

The word सत्र means, 'thereon' i. e. a word in the seventh case in construction, भागचं means 'vessels' : उद्धमम् means 'placed', or literally the 'refuse

of dinner'. Thus शरावेषुख्तः=शाराव ओरनः "boiled rice placed on a dish." So also माल्लिकः, कार्परः ॥

Why do we say "after a word denoting vessel"? Observe पाणानुस्त ओइनः 'boiled rice placed on the hand'.

The word तन, denoting 'a word in the locative case in construction', governs the six subsequent satras upto IV. 2. 20 inclusive.

स्थण्डिलाच्छयितरि व्रते ॥ १५ ॥ पदानि ॥ स्थण्डिलात्-दायितरि-व्रते ॥ वृत्ति ॥ स्थण्डिलशब्दात्सप्तमीसमर्थात् शायतर्थीभेषये यथाविहितं प्रत्ययो भवति, समुदायेन चिव्व्रतं गम्यते ॥

15. The affix अण already ordained (IV. 1. 83) comes after the word स्थाण्डल being in the seventh case in construction, in the sense of 'a sleeper thereon', and the whole word so formed denotes 'a person performing a vow'.

Thus स्थण्डिले श्रायितुं व्रतमस्य = स्थाण्डिलः 'a person who has taken the vow to sleep on the bare ground' i. e. an ascetic or a Brahmachârî.

Why do we say 'vow'? Observe स्थण्डले शेते ब्रह्मरत्तः 'Brahmadatta sleeps on the bare ground', not as a matter of vow, but of necessity or pleasure. The word त्रत means a 'vow or an observance ordained by religious codes'.

संस्कृतं भक्षाः ॥ १६ ॥ पदानि ॥ संस्कृतम्-भक्षाः ॥ वृत्ति ॥ तत्रीत सप्तमीसमर्थाव्यांत्संत्कृतमित्येतात्मन्तर्थे यथाविहतं प्रत्ययो भवति यत्संस्कृतं भक्षाभेत्ते भवन्ति ॥

The affix अण comes after a word ending in the locative case, to denote what is prepared therein '—if that which is so prepared be 'granular food'.

Thus भ्राष्ट्र संस्कृता भक्षा = भ्राष्टाः 'a cake fried in the pan'. Similarly कालशाः काम्भाः ॥ Why do we say "if it means food"? Observe पुष्पपुटे संस्कृतो मालागुणः ॥

श्रूलोखाद्यत् ॥ १७ ॥ पदानि ॥ श्रूल-उखात्-यत् ॥ वृत्तिः ॥ श्रूलशब्दादुखाशब्दाब सप्तमीसमर्थान्सस्कृतं भक्षा इत्येतस्मिन्नर्थे यत् प्रत्ययो भवति ॥

17. The affix यत comes in the sense of prepared food, after the words राष्ट्र and उचा ending in the locative case.

This debars अण् (IV. 1.83). As जूल संस्कृतं = जूल्यं 'roasted on a spit'—
i. e. meat. So also उँख्यम् 'flesh boiled in a pot'.

द्भ्रष्टक् ॥ १८ ॥ पदानि ॥ द्भ्यः-ठक् ॥ वृत्तिः ॥ र्याश्वास्त्रत्त् सप्तमीसमर्थात्संस्कृतं भक्षा इस्थेतस्मिन्नर्थे ठक् प्रत्ययो भवाति ॥ 18. The affix z comes, in the sense of prepared food, after the word 'dadhi' ending in the locative case in construction.

Thus र्थान संस्कृतं = राधिकम् 'made of coagulated milk'. This form will be evolved by IV. 4. 3, but the राधिकं formed by that rule means रथा संस्कृतं i. e. anything prepared or seasoned with curd; while the राधिकं of this sûtra means 'curd itself seasoned with salt or, pepper'.

उद्धितो ऽन्यतरस्याम् ॥ १९ ॥ पदानि ॥ उद्धितः, अन्यतरस्याम् ॥ वृत्तिः ॥ उद्धितः, अन्यतरस्याम् ॥

19. The affix हक comes in the sense of 'prepared food', optionally after the word उद्धित ending in the locative case in construction.

Thus औदाधिस्कम् (VII. 3. 51), or औदिध्यतम् by अण् ॥ श्लीराङ्द्वञ् ॥ २० ॥ पदानि ॥ श्लीरात् ढञ् ॥ वृत्तिः ॥ क्षीरब्रब्दास्सप्तमीसमर्थान्संस्कृतं भक्षा इत्येतस्मिन्नर्थे ढग् प्रत्ययो भवति ॥

20. The affix  $\overline{\epsilon}$  comes in the sense of 'prepared food', after the word 'Kshîra' ending in the locative case in construction.

This debars अण् ॥ Thus क्षीरे संस्कृता = क्षेरेबी वतागृः 'milky gruel'.

सास्मिन्पौर्णमासीति संशायाम् ॥ २१ ॥ पदानि ॥ सा-अस्मिन्-पौर्णमासी-इति संशायाम् ॥

ृतृत्तिः ॥ संति प्रथमासमर्थार् अस्मिन्निति सप्तम्यर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति, यत्तत्प्रथमासमर्थे पार्णमा-सी चेद्रवृति ॥

21. The affix any comes after the name of a full-moon-night, to denote the division of time in which the night falls.

The word स means 'that'. It is in the nominative case, therefore by IV. I. 82 it means that "after a word in the first case in construction". अस्मिन् 'in it' i. e. in the sense of a seventh case. पोर्णमासीित "if the word in the first case in construction is the name of a full-moon night". The word इति after पेर्णमासी is used for the sake of clearness. The word संज्ञायाम does not occur in the original sûtras of Pâṇini; but is added by a Vartika; and means 'if the word so formed is an appellative', i. e. if it is the name of a month, a half-month and a year. The whole sûtra therefore literally translated means "the affix अण् already ordained (IV. I. 83) comes in the sense of a 7th case affix, after a word in the 1st case in construction, if that word is the name

of a full-moon-night, provided that the whole word so formed is an appella tion of a month, a half-month or a year".

Thus पीषी पीर्णमासी अस्मिन् = पीषा मासः 'the month Paus i. e. that month in which the moon is full in the asterism Pushya'. Similarly पीषऽर्श्वमासः and पोषः संवस्सरः ॥ But not so in the following पीषी पीर्णमासी अस्मिन् स्वाराजे, because dasarâtra is not a month or a fortnight or a year.

The words इति and संज्ञायाम् have the same force here, namely, they make the word an appellative. The word संज्ञायाम् added to the sûtra by the Vârtika is a redundancy.

The word पैर्ाणमासी is formed by adding अण् to पूर्णमास ॥ Or it may be evolved in this way:—पुर्णो माः = पूर्णमाः, पूर्णमास इयम् = पार्णमासी ॥ The word मा means "moon".

आग्रहायण्यश्वत्थाट्ठक् ॥ २२ ॥ पदानि ॥ आग्रहायणी, अश्वत्थात्-ठक् ॥ वृत्तिः ॥ सास्मिन्योर्णमासीति सर्वमतुवर्तते । आग्रहायणीश्वहरादश्वत्थश्वहराद्य प्रथमासमर्थास्यौर्णमास्त्रुपाधि कार् अस्मिन्निति सप्तम्यर्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

22. The affix za comes in the sense of the locative case after the words 'agrahayanî' and 'asvattha' ending in the first case-affix in construction and being the name of a full-noon night.

The words सास्मिन्पैर्गणमासीति of the last sûtra govern this also. This debars अण्॥ Thus आग्रहायणिको मासः ' the month called Agrâhâyaṇika i. e. in which the moon is full in the asterism of Agrahâyaṇa. Similarly आग्रिंशकः,॥

विभाषा फाल्गुनीश्रवणाकार्तिकीचैत्रीक्ष्यः ॥ २३ ॥ पदानि ॥ विभाषा, फाल्गुनी, श्रवणा-कार्त्तिकी-चैत्रीक्ष्यः ॥

वृत्तिः ॥ फाल्गुन्यादयः पौर्णमासीदाब्दास्तेभ्यो विभाषा ठक् प्रत्ययो भवति, सास्मिन् पौर्णमासीति संज्ञाय मिरवेतस्मिन् विषये ॥

23. The affix  $\mathbf{c}$  optionally comes after the words 'Phâlgunî', 'Sravanâ', 'Kârtikî' and 'Chaitrî' being the names of full moon nights, the whole word so formed being a Name denoting a division of time (a month, a fortnight or a year) in which the moon is full.

Thus फाल्गुनः or फाल्गुनिकः, भावणः or भावणिक, कार्तिकः or कार्तिकिकः, चैत्रः or चैत्रिकः।। This optionally ordains ठक् instead of अण्।।

सास्य देवता ॥ २४ ॥ पद्मानि ॥ सा-अस्य, देवता ॥ वृत्तिः ॥ सेति प्रथमासमर्थादस्योति षष्ठवर्धे यथाविहितं. प्रत्ययो भवति, यत्प्रथमासमर्थे देवता चेत् सा भवति ॥ 24. The affix अण (IV. 1. 83) is added to the name of a deity when someting is to be spoken of as his.

सा='after a word in the 1st case in construction' अस्य 'in the sense of a sixth case'. देवता 'if the word in the first case is the name of a deity'. Thus इन्क्रो देवताऽस्य = ऐन्द्रम् 'oblation sacred to Indra'. Similarly आदिख्यम् 'oblation belonging to Aditya'. So also बाईस्पस्यम्, प्राजापस्यम् ॥ Why do we say "after the name of a deity"? Observe, क्रन्यादेवताऽस्य, no affix is added to क्रन्या॥ In the sentnces ऐन्डोमन्त्रा: and आग्नेयो व ब्रह्मणोदेवतयात the affix is added by analogy.

The whole phrase साइस्य देशना governs up to sûtra IV. 2. 35. Though the word स was understood in this sûtra by anuvritti from sûtra IV. 2. 21, its repetition is for the sake of indicating that the anuvritti of संज्ञा does not extend to it. The affix ordained by this sûtra has the force of indicating 'lord of oblations like Purodâsá &c offered in a sacrifice'.

# कस्येत् ॥ २५ ॥ पदानि ॥ कस्य, इत् ॥ वृत्तिः ॥ कस्य इकारादेशो भवति प्रत्ययसन्तियोगेन ॥

25. The short  $\xi$  is the substitute of the final  $\xi$  of  $\xi$ , when the affix is added.,

Thus क्र + अण् = क्रि + अण् = क्रे + अ = कार्य "oblation sacred to Ka". As कार्य हिंदिः, कार्यमकक्रपालं निर्विषेत् ॥

#### ग्रुफाद् धन् ॥ २६ ॥ पदानि ॥ शुक्रात्-धन् ॥ वृत्तिः ॥ शुक्रशब्दास्सास्य वैवतेत्यस्मिन्नर्थे धन् प्रत्ययो भवति ॥

26. The affix घन comes in the sense of "that its deity", after the word 'Sukra.

This debars अण् (IV. 1.83). Thus शुक्त+धन्=शुक्तियम् हविः (VII. 1.2) 'an oblation belonging to Sukra'. Thus शुक्तियोऽध्यायः ॥

अपोनप्त्रपान्नप्तृभ्यां घः ॥ २७ ॥ पदानि ॥ अपः नष्तृ, अपाम् नष्तृभ्याम् घः ॥ वृत्तिः ॥ अपोनप्तृ अपान्तप्तृ इत्येताभ्यां घः मत्ययो भर्वात सास्य देवतेत्व्यस्मिन्वषये ॥

27. The affix a comes after the words 'aponaptri' and 'apannaptri', in the sense of 'that its deity'.

This debars अण् ॥ Thus अपोनप्त्रियं हविः or अपानिष्त्रयम् ॥ The words अपोनपान् and अपानपान् are the names of two deities; these words irregularly assume the form ending in नष्त when the affix is to be added.

#### छ च ॥ २८ ॥ पदानि ॥ छ, च ॥ वृत्तिः ॥ भपोनप्तृ अपान्नप्तृ इत्येताभ्यां छकारः प्रत्ययो भवति सास्य देवतेत्वस्मिन्त्रिषये ॥ वार्त्तिकम् ॥ छप्रकरणे पेक्राभीपुतादिभ्य उपसंख्यानम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ शतरुद्वाच्छभपभ ॥

28. Also 'Chha' is added to 'Aponaptri' and 'Apannaptri' in the sense of 'that its deity'.

The affix छ also comes in the sense of "that its deity" after the word Aponaptri and Apânnaptri. This debars अण् ॥ Thus अपोनपत्रीयं or अपान्नव्यीयम 'oblation sacred to Aponapât or Apânnapât'. This is made a separate sûtra, in order to prevent the application of rule I. 3. 10. For if it was included in the last, the sûtra would have run thus: "The affixes च and छ come after Aponaptri and Apânnaptri", the meaning of which according to maxim I. 3. 10 would have been "the affix च comes after Aponaptri, and छ after Apânnaptri". But this is not what the author intended. Hence two distinct sûtras.

Vârt:—The affix छ comes after the words पेंगाश्लीपुत्र &c. As, पेंगाश्ली- पुत्रीयम्, तार्णीबन्दवीयम् ॥

Vârt:—The word शतरुद्ध takes घ and छ both: e.g. शतरुद्धीयम् and शतरुद्धियं।

महेन्द्राद् घाणी च ॥ २९ ॥ पदानि ॥ महेन्द्रात, घ, अणी च ॥ वृत्तः ॥ महेन्द्रशब्दार् घाणा पत्ययी भवतः चकारच्छभ, सास्य देवतेर्व्यास्मन्विषये ॥

29. The affix घ, and अण् as also the affix छ, come after the name Mahendra, in the sense of "this its deity".

As महिन्द्रीयम्, महेन्द्रियम् and माहेन्द्रम् 'oblation sacred to Mahendra'.

सोमाद् ट्यण्॥ ३०॥ पदानि॥ सोमात्, ट्यण्॥ वृक्तिः॥ सोमात् च्यण्पत्ययो भवति सास्यदेवतेत्यास्मन्त्रपय ॥

30. The affix **ट्यण्** comes after the name 'Soma', in the sense of "this its deity".

This debars अण्। The ण्of ऋण् causes Vriddhi. The z causes the affixing of झीप् in the feminine. Thus सीम्यं हावः, सीम्यं सून्तम्, सीमी ऋक्। सीम्य + झीप् (IV. 1. 15)=सीम् + ई (VI. 4. 150)=सीमी॥

वाय्वृतुपित्रुपसो यत् ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ वायु-ऋतु, पितृ-उषसः, यत् ॥ वस्तः ॥ वाय्वादिभ्यः शब्देश्यो यस्त्रस्ययो भवति सास्य देवेतस्यानस्मिन्यपये ॥

31. The affix यद comes after the names 'Vâyu', 'Ritu' 'Pitri' and 'Ushas', in the sense of "this its deity".

This debars अण्॥ As, वायव्यम्, ऋतव्यम्, पित्र्यम् and उपस्यम्॥ The form पित्र्यम् is thus evolved पित्+यत्=पित्+रीङ्+यत् (VII. 4. 27)=पित्र्यम् (VI. 4. 148). The पित्र्ये has udâtta on the first syllable by VI. 1. 213.

द्यावापृथिवीशुनासीरमरुत्त्वदग्नीषोमवास्तोष्पतिगृहमेधाच्छ च ॥ ३२ ॥ पदानि । द्यावा, पृथिवी, शुनासीर, मरूत्वद्, अभी-पोम, वास्तोष्पति-गृह, मेधात्-।-छ, च ।

#### वृत्तिः ॥ द्यावापृथिव्यादिभ्यञ्छः प्रत्ययो भवति सास्य देवतेत्यस्मिन्विषये ॥

32. The affix so comes also in the sense of 'this its deity', after the names 'Dyâvâ Prithivî', 'Sunâsîra', 'Maruttvat', 'Agnîshoma', 'Vâstoshpati' and 'Grihamedha'.

This debars अण् &c. Thus द्यावापृथिवीयम् or द्यावापृथिव्यम् 'belonging to the Gods Heaven and Earth'. शुनासीरीयम् or शुनासीर्यम् 'belonging to Suna (Wind) and Sira (Sun)'. महत्त्वतीयम् or महत्त्वत्यम् ॥ अग्निषोमीयम् or अग्निषोम्यम् ॥ वास्तोष्पतीयम् or वास्तोष्पत्यम् ॥ गृहमेधीयम् or गृहमेध्यम् ॥

#### अग्ने देक् ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ अग्नेः, दक् ॥

वृत्तिः ॥ अग्निशब्दार् ढक् प्रत्ययो भवति सास्य देवतेत्यस्मिन्विषये ॥ वार्त्तिकम् ॥ प्राग्रीव्यतीयेषु तद्धितार्थेषु सर्वत्राग्निकलिश्यां ढग्वक्तव्यः ॥

33. The affix दक् comes in the sense of 'this its deity', after the name Agni.

#### Thus अग्निर्देवताऽस्य = आग्नेयोऽष्टकपालः ॥

Vart:—The affix 'dhak' always comes after the words Agni and Kali, in the various senses of the affixes called Pragdivyatiya. See IV. 2. 8.

कालेभ्यो भववत् ॥ ३४॥ पदानि ॥ कालेभ्यो-भववत् ॥ वृत्तिः ॥ कालविशेषवाचिभ्यः शब्देभ्यो भववत्यत्यया भवन्ति सास्य देवतेत्यस्मिन्विषये। कालाद्दिमिति प्र-करणे भवे प्रत्यया विधास्यन्ते ते सास्य देवतेत्यस्भिन्नर्थे तथैवेष्यन्ते, तद्र्यमिद्मुच्यते ॥

34. After words expressive of time, the affixes denoting 'who stays there' (IV. 3. 11 to IV. 3. 53), come also in the sense of 'this its deity'.

Thus by IV. 3. 11 (read with IV. 3. 53), the affix हम् comes after the words expressive of time, in the sense of 'who stays there'. The same affix will also come in the sense of साऽस्थितवा। Thus मासे भवं = मासिकम् (मास + हम् = मास = इक VII. 3. 50); अर्धमासिकम्, सांवत्सरिकम्, वासन्तम् (IV. 3. 16), प्रावृषेण्यम् (IV. 3. 17): meaning 'monthly', 'half monthly', 'annual', 'vernal', and 'rainy'. The words will also mean 'an oblation sacred to a month i. e.' as मासो देवताऽस्य मासिकम्॥ &c.

महाराजप्रोष्ठपदाट्ठञ् ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ महाराज-प्रोष्ठपदात्, ठञ् ॥ वृत्तिः ॥ महाराजशब्दारप्रोष्ठपदात्, ठञ् ॥ वृत्तिः ॥ महाराजशब्दारप्रोष्ठपदशब्दाब ठञ् प्रत्ययो भवति सास्य ववतेत्वस्मिन्विषये ॥ वर्गित्तकम् ॥ ठञ्प्रकरणे तदस्मिन्वर्ततद्दाति नवयज्ञादिभ्य उपसंख्यानम् ॥ वर्णमासादण् ॥

35. The affix zy comes, in the sense of 'this its deity', after the words 'Mahârâja' and 'Proshthapada'.

Thus महाराओं देवताऽस्य = महाराजिकम, मीष्ठपदिकं ॥

Vart:—After the words नवयज्ञ &c the affix उम्र comes in the sense of 'that exists in it'. As नवयज्ञेऽस्मिन् वर्तते = नावयज्ञिकः कालः ॥ So also पाकयज्ञिकः &c.

Vart:—After the word पूर्णमास, the affix अण् comes in the same sense. As पूर्णमासोऽस्यां वर्तते = पौर्णमासी निधिः 'the day in which the full-moon occurs.'

पितृब्यमातुलमातामहपितामहाः ॥ ३६॥ पदानि ॥ पितृब्य-मातुल-मातामह, पितामहाः॥

वृत्तिः ॥ पितृष्यावयो निपात्यन्ते ॥

वार्त्तिकम् ॥ अवेर्वृग्धे सोढवूसमरीसचोवक्तव्याः ॥

वार्चिकम् ॥ तिलान्निष्फलात्पिञ्जपंजी प्रत्ययो वक्तव्यो ॥ वार्चिकम् ॥ पिञ्जश्छन्दसि डिग्र ॥

36. The words 'pitrivya, a father's brother', 'mâtula, a mother's brother', 'mâtâmaha, a mother's father' and 'pitâmaha, a father's father' are irregularly formed.

We can infer from these forms, what were the affixes, having what indicatory letters, employed in what sense and coming after what cases of the base. Thus if any rules need be formed, we may ennunciate the following rules:—पितृमातृ-यां आति व्यइ डुलची "the affixes व्यत् and डुलच् come respectively after the words pitri and mâtri inthesense of his brother'. Similarly the second rule will be ता-यां पिति डामहच्, मातारिषिच 'and the affix dâmahach comes, in the sense of their father; and their feminine is formed as if the affix had an indicatory ष ॥ Thus पितृच्यः, मातृतः, पितामहः (f. पितामही), मातामह (f. मातामही) ॥

Vart:—The affixes सोढ, दूस, and मरीसच् come after the word अवि, in the sense of 'milk'. As अवेर्द्यम्=अविसोदम् or अवितृसम् or अविनिरीसम्॥

Vart:—The affixes पिज्ज and पेज come after the word तिल, in the sense of fruitless. As निष्पलस्तिल:= तिलपिज्ज: and तिलपेज: ॥

Vârt:—The affix पिङ्स is treated like दिन् in the Chhandas. As तिल्पिङ्स ॥

तस्य समृदः ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ तस्य, समृदः ॥ वृत्तिः ॥ तस्यति षष्टीसमर्थात्समृह इत्येतस्मिन्नर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥ बात्तिसम् ॥ गुणादिभ्यो मामञ्चक्तन्यः ॥

37. An affix is added to a word, when the sense is 'a collection thereof'.

The affix স্বৰ্ (IV. 7. 83) already taught, is added to a word in the 6th case in construction, in the sense of collection. What is the example of this? In order to apply the affix স্বৰ্, we must apply it to those words only, to which the special rules hereinafter taught do not apply. In other words, the affix স্বৰ্ is added in the sense of collection thereof, to a word which denotes a conscious being, which has udâtta accent on the first syllable, which

does not end with a Gotra-affix, and which is not a word specifically mentioned in the subsequent sûtras. For, a word expressing a non-conscious being, will take the affix डक् by IV. 2. 47, a word having anudâtta on the first syllable will have the affix अस् IV. 3. 44, a Gotra word will take दुस् IV. 2. 39 and especial words like केतार &c take यस् &c. Making all these exclusions, the example we get is:—काकानां समूहः=काकम् 'a collection of crows' बाकम्। The phrase तस्य समूहः of this aphorism governs all the subsequent sûtras up to sûtra IV. 2. 51 inclusive.

Vårt:—The affix मानच् comes after the words गुण् &c. As गुणमानः 'a collection of qualities', करणमानः &c. The following is some of such words:—
गुण, करण, तत्व, शब्द, इन्द्रिय, &c. It is an âkṛitigaṇa.

भिक्षादिभ्योऽण् ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ भिक्षा आदिभ्यः, अण् ॥ वृत्तिः ॥ भिक्षेत्वेवनादिभ्यः ग्राब्देभ्योऽण् प्रत्ययो भवति तस्य समूह इत्येतस्मिन्विषये ॥

38. The affix आ comes, in the sense of 'collection thereof', after the words 'bhikshâ' &c.

The repetition of the word अण् in this sûtra, though its anuvritti was here, is for the sake of removing the operation of any obstructing rule.

Thus भिक्षाणां समृहः = भेक्षम् 'what is collected in the shape of alms'. So also गर्भिणी + अण् = गर्भिण् + अण् (the masculine form of a Bha is substituted, when a Taddhita affix follows without an indicatory ह, भस्यांह तद्भिते) = गर्भिणः (VI. 4. 164). In the case of युवति, the word however is not changed to its masculine form. Thus युवतीनां समृहः = योवतम् 'a collection of young women'.

1 भिक्षा, 2 गर्भिणी, 3 क्षेत्र, 4 करीय, 5 अङ्गार, 6 चर्मन् (चर्मिन् according to some texts) 7 सहस्र, 8 युवति, 9 पहाति, 10 पद्भति, 11 अधर्वन, ( also अर्वन् K.) 12 हिक्षणा, 13 भूत, 14 विषय, 15 श्रोज. also 16 धर्मिन्

गोत्रोक्षोष्ट्रोरभ्रराजराजन्यराजपुत्रवत्समनुष्याजाद् बुज् ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ गोत्र, उक्ष, उष्ट्र, उरभ्र, राज, राजन्य, राजपुत्र, वत्स, मनुष्य-अजाद्-बुज् ॥ वृक्षिः ॥ गोत्राविभ्यो वुज् प्रत्ययो भवति तस्य समुह इत्येतिस्मिन्विषये ॥ वार्षितकम् ॥ वृद्धाषोति वक्तव्यम् ॥

39. The affix  $\mathbf{g}\mathbf{x}$  comes in the sense of 'collection thereof', after a word denoting a patronymic, and after 'ukshan', 'ushtra', 'urabhra', 'râjan', 'râjanya', 'râjaputtra' 'vatsa', 'manushya' and 'aja'.

The word गोत्र is used here in its popular and not technical sense, meaning any descendant or offspring. Thus ओएगवकम्, औक्षकम्, (VI. 4. 144) शोट्कम्, औरभ्रकम्, राजकम्, (VI. 4. 144) राजन्यकम्, राजकुत्रकम्, वाल्सकम्, मानुष्यकम्, धाजकम्, ॥ The final य of मनुष्य and राजन्य is not clided when the affix अक् is added (VI. 4. 150)

Vârt:—Also after the word वृद्ध ; e. g. वार्फ्कम् 'a collection of old men', केदाराद्यञ्च ॥ ४० ॥ पदानि ॥ केदारात्, यञ् च ॥ वृद्धिः ॥ केदारबङ्गर् यस्प्रत्ययो भवति, चकाराव् वुस् च, तस्य समूह इत्येतस्मिन्विषये ॥ वार्षितकम् ॥ गणिकायाश्च यस्वक्तव्यः ॥

40. The affix यज as well as the affix युज, comes after the word केदार, in the sense of 'collection thereof'.

This debars टक् of IV. 2. 47. Thus केशराणाम समूहः = केशर्यम् or केशरकम्॥

Vârt:-The affix बज् comes after गणिका e. g. गाणिक्यम्॥

ठञ् कविचनश्च ॥ ४१ ॥ पदानि ॥ ठञ् कविचनः, च ॥ वृत्तिः ॥ कत्रचिन्सङ्गर्ठञ् प्रत्ययो भवति तस्य समूह इत्येतस्मिन्त्रिषये ॥

41. The affix  $\overline{ss}$  comes, in the sense of 'collection thereof', after the word 'Kedâra', and also after the word 'Kayachin'.

Thus कावचिकम (VI. 4. 144); and केदास्किम. We read the anuvritti of केदार in this Sûtra, by virtue of the word च

ब्राह्मणमाणववाडवाद्यन् ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ ब्राह्मण, माणव-वाडवात्-यन् ॥ वृत्तिः ॥ ब्राह्मणादिभ्यः शब्देभ्यो यन्प्रत्ययो भवति तस्य समृह इत्येतिस्मिन्विषये ॥ वार्तितकम् ॥ यन्प्रकरणे पृष्ठादुपसंख्यानम् ॥ वार्तितकम् ॥ अहुः खः क्रतौ ॥ वार्तितकम् ॥ पर्था णस्यक्तत्र्यः ॥ वार्तितकम् ॥ वातादुलः ॥

42. The affix यन is added, in the sense of 'collection thereof', after the words 'brâhmana', 'mânava', and 'vâdava'.

The indicatovy न of यन makes the word take udâtta accent on the first syllable (VI. 1. 197). Thus ब्राह्मण्यम्, माणन्यम्, वाडक्यम्।।

Vårt:---Also after the word पृष्ठ e. g. पृष्ठवः ॥

Vårt:—The affix ख is added to अहन, in the sense of a 'sacrifice'. e. g. ध्यहीन: 'a collection of days of sacrifice'. Otherwise the form is आहु: by अन् see IV. 2. 45.

Vârt:—The affix जस् comes after पर्जु, e. g. पार्श्वम् 'a collection of axes'. The final द of पर्जु is not changed by guṇa into ओ before the affix, because the word प्र्जु is treated as a pada-word (I. 4. 16) and not a Bha-word.

Vârt:—The affix कल is added to वात e. g. वातृल: 'a collection of winds

or a mad-man'.

ग्रामजनबन्धुसहायेभ्यस्तल् ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ ग्राम, जन-बन्धु-सहायेभ्यःतल् ॥ वृत्तिः ॥ ग्रामारिभ्यस्तल्यत्ययो भवति तस्य समूह इत्येतस्मिन् विषये ॥ वर्णन्तम् ॥ गुजान्नेति वन्तव्यम् ॥ 43, The affix 'tal' comes, in the sense of 'collection thereof', after the words 'grama', 'jana', 'bandhu' and 'sahaya'.

Thus भागता 'a collection of villages'. The words ending in तल् are all feminine. So also जनता 'a collection of persons', बन्धता 'a collection of relatives', and सहायता 'a collection of allies'.

Vart:—The affix 'tal' comes after गज also e. g. गजता 'a collection of elephants'.

अनुदात्तादेरञ् ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ अनुदात्तादेः, अञ् ॥ वृत्तिः ॥ अनुदात्तादेः शब्दारु प्रत्ययो भवति तस्व समूह इत्येतिसमन् विषये ॥

44. The affix as comes, in the sense of 'collection thereof', after the words having anudatta on the first syllable.

Thus क्योतानां समूहः = कार्यातम्, माष्ट्ररम्, तैत्तिरम्॥

खण्डिकादिभ्यश्च ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ खण्डिकादिभ्यः च ॥

वृत्तिः ॥ खण्डिका इत्येवमादिभ्यः शब्देभ्यो ऽम् प्रत्ययो भवाति तस्य समूइ इत्येतस्मिन्विषये ॥

Karika भन्नसिद्धिरनुरात्तादेः कोऽर्थः क्षुद्रकमालवात् ।
गोत्राद्वपुर्य न च तहोत्रं तदन्तान्न च सर्वतः॥
ज्ञापकं स्यास्तदन्तत्वे तथा चापिशलेर्विधिः।
सेनायां नियमार्थे च यथा बाध्येत चाम् सुन्ना॥

षार्दितकम् ॥ भुद्रकमालवातृसेनासंज्ञायाम् ॥

45. The affix sin comes, in the sense of 'collection thereof' after the words 'Khandika &c.

This sûtra applies to words having anudâtta on the first syllable, and being names of non-living things. e. g. खाण्डिकम्, वाडवम्।

The word आइक्सालवं is included in this list. It is a Dvandva compound of two words आइक and मालव, denoting tribes of Kshatriyas. The Tadraja affix अस् (IV. 1. 168) is elided after the first, and ज्यक् (IV. 1. 171) after the second word which is a Vriddham. When these two words form a compound, the acute falls on the final (VI. 1. 223), the initial of this compound is therefore, anudatta: and therefore by the last sûtra IV. 2. 44, this word would have taken अस्; where is the necessity of its being included in this list?. It is to exclude the बुझ of IV. 2. 39 which comes after a Gotra word. But will not the subsequent अस् (IV. 2. 44) debar the preceding बुझ (IV. 2. 39) by the rule of paratva? Morcover, a collection or aggregate of two Gotra words will not be called Gotra, as an aggregate of countries is not called a 'country' for the application of janapada rule, as काशिकोसलीया does not take क्ष and there will not apply tadanta vidhi to the compound word अहकमालव, which ends in a gotra word?. To this we reply, that the fact of the inclusion

of this word in the list, is an indication of the existence of these two rules: (1) that बुज् affix supersedes a subsequent affix in cases of conflict. Thus भौपगव and कापरव are anudâttâdi words because formed by भण् (III. 1. 2), and require therefore अज्ञ by IV. 2. 44, but बुज् supersedes it, and we have भौपगव-कम् and कापरवक्षम । The second rule is: (2) that in सामृहिक affixes there is tadantavidhi in spite of the prohibition contained in vârtika under I. 1. 72. As वानहिक्तकं, गोधनुक्षम । The complete sentence in the Gaṇapâṭha is अवक्षमाल्यान् सनासंज्ञायाम, the first portion denotes the existence of the above two rules, the second portion सना &c restricts the application of the rule. The affix is added when it is the name of a सना army' and not otherwise. As भौद्रकानालयकं । The existence of above corollaries is proved by the sûtra of the Grammarian Ápisâli also धनुरनिज टकमुत्पादयित 'the affix दक् comes after धनु in denoting collection thereof, when not preceded by the negative particle नम्, therefore, when preceded by any other word, the affix will apply.

1 खण्डिक (खण्डिका K.), 2 वडबा, 3 क्षुद्रकमालवात्सेनासंज्ञायाम् (a V4rttika to 4, 2, 45), 4 भिक्षुक, 5 क्षुक, 6 उलूक, 7 श्वन, 8 अहन, 9 युगवरम्न, (वरम्ना v. l.; युग, वरम्ना K.), 10 हलबन्ध (बग्धा).

चरणेश्यो धर्मवत् ॥ ४६॥ पदानि ॥ चरणेश्यः धर्मवत् ॥ वृत्तिः ॥ चरणकाद्माः कठकलापाक्यः, तेश्यः षष्ठीसमर्थेश्यः समूहे धर्मवत् प्रत्यया भवन्ति ॥ वार्तिकम् ॥ चरणाद्धर्मामाययोरिति ॥

46. After the name of a Vedic School, the affixes which denote the rule of that School, come also in the sense of 'collection thereof'.

The Vedic Schools or Charaṇas are like कड, कलाप &c. The affixes denoting the rule of the School are those taught in Sûtra IV. 3. 126 &c. The word धर्म does not occur in the Sûtra IV. 3. 126, or any where else, but it occurs in the following ishti under that Sûtra:—चरणद्धर्माद्यायोः ॥ Thus कडानां धर्म =काडकम, so also कडानां समूहः = काडकम् ॥ Similarly कालापकम्, छान्शेण्यम्, औक्षिक्यम् and आधर्यणम् ॥

अचित्तहस्तिभ्रेनोष्ठक् ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ अचित्त-हस्ति-भ्रेनोः-ठक् ॥ वृत्तिः ॥ अचित्तार्थेभ्यो इस्तिभृत्राब्याभ्यां च ठक् प्रत्ययो भवति तस्य समूह इत्येतस्मिन्विषये ॥ वार्तिकम् ॥ भ्रेनोरनम इति वक्तव्यम् ॥

47. The affix zo comes, in the sense of 'collection thereof', after the names of things without consciousness, and after 'hasti' and 'dhenu'.

This debars अण् and अअ्॥ The अपूपानां समूहः = आपूपिकम्॥ The affix  $\sigma_{\overline{h}}$  is replaced by इक् (VII. 3. 50) or क (VII. 3. 50). Thus हास्तिकम्, धेनुकम्, शाप् कुलिकम्॥

Vârt:—Not so, if the word धेनु is preceded by the negative particle नज् ॥ As आधेनवम् ॥ (See IV. 2. 45).

े केशाश्वाभ्यां यञ्ज्ञावन्यतरस्याम् ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ केश-अश्वाभ्याम्-यञ्-छौ-अन्यतरस्याम् ॥

ृ वृक्तिः ॥ केश अश्व इत्येताभ्यां यथासंख्यं यम् छ इत्येती प्रत्ययी भवतो ऽन्यतरस्यां तस्य समूह इत्येतस्मि वृ विषये ॥

48. The affixes 'yañ' and 'chha' come optionally in the sense of 'collection thereof', respectively after the words केश and अश्व।

Thus केशानां समूहः = केश्यम् or केशिकम् (IV. 2. 47), अश्वानां समूहः = आश्वम् (IV.1. 63) अश्वीयम् ॥

पाशादिभयो यः ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ पाशादिभयः यः वृत्तिः ॥ पाशादिभ्यो यः प्रत्ययो भवति तस्य समूह इत्येतिस्मन्विषये ॥

49. The affix 'ya' comes, in the sense of 'collection thereof', after the words पाश &c.

Thus पाइया, तृण्या &c. These words are feminine.

1 पाश, 2 तूण, 3 धूम, 4 वात, 5 अङ्गार, 6 पाढल (पाटलका K.), 7 पोत, 8 गल, 9 पिटक, 10 पिटाक, 11 शकट, 12 हल, 13 मट (नंड K.), 14 वन, also 15 बालक.

खलगोरधात् ॥ ५० ॥ पदानि ॥ खल-गो-रथात्-य ॥ वृत्तिः ॥ खलगोरधज्ञाञ्चेश्यो यः प्रत्ययो भवति तत्य समूह इत्येतिस्मिन्विषये ॥

50. The affix 'ya' comes in the sense of 'collection thereof', after the words 'Khala', 'Go' and 'Ratha'.

Thus खल्या, गन्या and रध्या ॥ These three words have not been included in the पाशाहि class, in order that rule IV. 2. 51 should apply to them.

इनित्रकट्यचश्च ॥ ५१ ॥ पदानि ॥ इनि-त्र-कट्यचः, च ॥ वृत्तिः ॥ खलगोरथशब्देभ्यो यथासंख्यम् इनि त्र कट्यच् इत्येतं प्रत्यया भवन्ति तस्य समुह इत्येतस्मि-न्विषये ॥

वात्तिकम् ॥ खलादिश्य इनिर्वक्तव्यः ॥ वात्तिकम् ॥ कमलादिश्यः खण्डच् प्रत्ययो भवति ॥ वात्तिकम् ॥ नरकारितुरङ्गाणां स्कन्थच् प्रत्ययः ॥ वात्तिकम् ॥ पूर्वादिश्यः काण्डः प्रत्ययो भवति ॥

51. The affixes 'ini', 'tra' and 'katyach' come in the senses of 'collection thereof', respectively after the word 'khala', 'go' and 'ratha'.

Thus खलिनी, गोचा, रथकव्या।

Vart:—The affix इनि comes after the words खल &c. Thus डाकिनी, कुण्ड- लिनी, कुट्म्बनी, ॥

Vârt:—The affix खण्डच् comes after the words Kamala &c. As कमल-खण्डम्, अम्भोजखण्डम् ॥ कमल, अम्भोज, पश्चिनीः कुमुद, सरीज्, निलनी, कैरिवणी belong to this class. These are आकृतिगणः ॥

Vart:—The affix स्कन्धच् comes after the words नर, कार, and तुरङ्ग ॥ As, नरस्कन्थः, करिस्कन्थः and तरङ्गस्कन्थः ॥

Vârt:—The affix काण्ड comes after the words पूर्व &c. Thus पूर्वकाण्डम्, हृणकाण्डम्, कर्मकाण्डम् ॥

विषयो देशे ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ विषयः, देशे ॥
वृक्तिः ॥ समूह इति निवृत्तम् । षष्टीसमर्थविभक्तिरनुवर्तते । तस्येति षष्टीसमर्था<sup>क्</sup> विषय **इत्येतस्मिन्नर्थे य-**थाविहितं प्रत्ययो भवति, योसी विषयो देशभेत्स भवति ॥

52. The affix squ (IV. 1.83) comes after a word in the sixth case in construction, in the sense of 'any body's sphere', if a country is indicated by such sphere.

The anuvritti of समृहः (IV. 2. 37) does not extend further: but the anuvritti of तस्य (IV. 2. 37) is to be read into it. The whole satra thus becomes तस्य विषयो देशे 'his sphere—in denoting a country'. The word विषय 'sphere, topic' has many significations. Sometime it means an estate, as विषयो लब्धः 'a village has been acquired'. Some time it means an object of perception, as चभु विषयो रूपं 'color is the object of sight &c'. Therefore the word विषय ॥

Thus शिबीनां विषयो देश: = शैव: 'The country within the sphere of the Sibi'. So also औष्ट्: &c. Why do we say 'if a country is meant'? Observe देवदत्तस्य विषयोऽनुवाक: ॥

राजन्यादिभ्यो बुज् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ राजन्यादिभ्यः, बुज् ॥ कृ्तिः ॥ राजन्यादिभ्यः शब्देभ्यो बुज् प्रत्ययो भवति विषयो देशदृत्येतस्मिन्नर्धे ॥

53. The affix বুজ comes after the words rajanya &c, in the same sense.

This debars अण्॥ Thus राजन्यानां विषयो देशः = राजन्यकः, दैवायनकः॥ It is an भाकृतिगणः॥

1 राजन्य, 2 भानृत\*, 3 बाभ्रन्य\*, 4 चालङ्कायन, 5 हेवयात (हेवयातव; हेवयान .), 6 भ्रष्टीाड, 7 वरबा\*, 8 जालभरायण, 9 राजायन\*, 10 तेलु\*, 11 भ्रास्मकामेय, 12 भ्रम्बरीपपुत्र, 13 वसाति, 14 बेल्यज, 15 होलूप, 16 उतुम्बर, 17 तीव्\*, 18 बेल्यज (बेल्यज) 19 भार्जुनायन, 20 संप्रिय, 21 हाक्षि, 22 ऊर्णनाभ. 23 भापीत, 24 वैतिल, 25 वाषक, 11

भौरिक्यांचेषुकार्यादिश्यो विधल्भक्तलौ ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ भौरिक्यादि, ऐषु-कार्य्यादिश्यः, विधल्, भक्तलौ ॥ वृत्तिः ॥ भीरिक्वादिश्व ऐषुकार्वादिश्यभ वधासंस्त्वं विधन् भक्तन् इत्येती प्रत्ययी भवतो, विषयो देश इत्येतिस्मिन्विषये ॥

भण् ।

54. The affixes 'vidhal' and 'bhaktal' come respectively after the words 'Bhauriki', and 'Aishukari &c' in the sense of 'sphere of country'.

This debars अष् ॥ Thus भौरिकिविधः, वैपेयविधः &c. ऐषुकारिभक्तः, सारस्या-बनभक्तः &c.

- 1 भीरिकि, 2 भीलिकि, 3 चौपवत\*, 4 चैटवत (चौटवत), 5 काणेय, 6 वाणिजक, 7 वालिकाड्य (वाणिकाड्य; वालिज, वालिङ्यक), 8 सेकवत (शैकवतः), 9 वैकवतः 10 वैपेय.
- 1 ऐषुकारि, 2 सारस्वायन (सारसावन), 3 चान्द्रायण, 4 द्वासायण, 5 चपासायण (नपावण), 6 खीडायन, 7 जीलायन, 8 खाडायन, 9 शसमित्रि, 10 शसमित्रायण, 11 शीद्रा बण (शीद्राण), 12 शसायण, 13 शायण्डायन\*, 14 सार्श्वायण, 15 शीभायण, 16 सीवीर, 17 सीवीरायण\*, 18 श्वयण्ड, 19 शीण्ड, 20 श्वायण्ड, 21 वैश्वयानन, 22 वैश्वयेनन, 23 नङ (नर्) 24 सुण्डनेव, 25 विश्ववेद (विश्ववेद and वैश्ववेद ), 26 शापिण्ड. 27 शीए्ड, 28 सायण्ड, 29 अलायत, 30 शीलालायत.

सोस्यादिरितिच्छन्दसः प्रगायेषु ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ सः, अस्य, आदिः, इति-छन्दसः-प्रगायेषु ॥

वृक्तिः ॥ स इति प्रथमासमर्थादस्योति पष्टपर्धे यथाविहितं प्रस्ययो भवति, यत्प्रथमासमर्थे छन्दश्चेत्तरादिर्भ-वति, बस्तदस्येति निर्दिष्टं प्रमाधाश्चेते भवन्ति ॥

वार्रितकम् ॥ छन्दसः प्रस्वयविधानेनपुंसके स्वार्थ उपसंख्यानम् ॥

55. The affix अण् (IV. 1. 83) added to the names of Metres, indicates a Pragatha beginning therewith.

The words of this sûtra require a little explanation. सः 'that' i. e. a word in construction in the first case. अस्य 'its' i. e. this gives the meaning of the affix. आहे: 'beginning'; this qualifies the base or prakriti. The word हिंत is added for the sake of precision. उन्दर्सः 'after the name of a metre'. This points out the base. प्रवास्त्र 'in the sense of Pragatha'. This qualifies the meaning of the affix. To put it in other words, the sûtra means, that the affix अप is added to the name of a metre, when that metre is the beginning of a Pragatha, and the whole word so formed means a Pragatha beginning with that metre. Thus पान is the name of a metre, adding अप to it we get पानः which means "a Pragatha beginning with the metre Pankti". Similarly आयान: &c.

Why do we say "beginning"? If the metre is in the middle or end of a 'Pragatha' the affix will not be employed. Why do we say 'after the

name of a metre'? The affix will not be added to a word which is in the beginning of a Pragâtha. Why do we say 'in the sense of a Pragâtha'? The affix will not be added, if the metre is the beginning of an Anuvâka &c and not of a Pragâtha. Pragâtha is the name of a particular kind of Mantra or Hymn. यत्र हे करवी प्रगयनेन तिक्षः क्रियन्ते, स प्रगायनात् पकर्षगानात् वा प्रगाय इत्युच्यते ॥

Vart:—The affix अण् is added to the name of a metre in a self-descriptive sense without changing the meaning of it; and the word so formed is in the neuter gender. As, जैहुअस् 'the metre Trishtubha', जागतम् &c.

संग्रामे प्रयोजनयोद्धृक्ष्यः ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ संग्रामे, प्रयोजन, योद्धृक्ष्यः ॥ <sup>वृ</sup>न्तिः ॥ प्रयोजनवाचिभ्यो योज्वाचिभ्यश्च शब्देभ्यः प्रथमासमर्थेभ्योऽस्योति षष्टपर्थे संप्रामेऽभिधेये यथा<sub>-</sub> विहितं प्रस्ययो भवति ॥

56. The same affix an indicates, when it is added to a word which denotes either the object of a battle or the warrior of a battle, a battle fought for that object or by that warrior as a leader.

The phrase सोऽस्य is understood here; showing that the word in construction to which the affix is to be added must be in the first case: and must be the name of the "object" प्रयोजनः, or of the "warrior" शोष्ट्र ॥ The whole word so formed must denote a 'battle'. Therefore, the word संपान gives the meaning of the affix.

This भट्टा प्रयोजनमस्य संपामस्य = भाद्रः "A battle fought for Bhadrâ". So also सीभाद्रः "a battle fought to gain Subhadrâ". Similarly अहिमाला योद्धारोऽस्य संपामस्य = माहिमालः 'battle led by Ahimâlâ warriors' So also स्यान्त्माभ्यः, भारतः ॥

Why do we say "in the sense of a battle?" Observe सुभन्ना प्रयोजनमस्य शानस्य 'Subhadrâ is the object of this gift'. Here no affix is added. Why do we say 'after a word denoting an objector a warrior'? Observe, सुभन्ना प्रेक्षिकाऽस्य संमामस्य ।

तदस्यां प्रहरणिमति क्रीडायां णः॥ ५७॥ पदानि॥ तत्-अस्याम्, प्रहरणम्, इति-क्रीडायाम्, णः॥

वृत्तिः ॥ तरिति प्रथमासमर्थारस्यामिति सप्तम्यथें जः प्रत्ययो भवति. यस्तरिति निर्दिष्टं प्रहरणं चित्तद्भविति यरस्यामिति निर्दिष्टं ऋीडा चेरसा भवति ॥

57. The affix w added to the name of a weapon, indicates a game played with that weapon.

The sûtra literally translated means: 'that is the weapon in this, denoting play; the affix  $\mathbf{v}$  is added' i. e. to a word in the first case in construction,

denoting the name of a weapon; ण is added to denote a play. Thus क्ण्डः महरणमस्यां की डायां = क्ण्डा "a game played with sticks". So मौद्या "a game played with fists".

Why do we say 'a weapon'? Observe माला भूषणमस्यां क्रीडायाम् 'the garland is an ornament in this play'. Here no affix is added to माला ॥ Why do we say 'in denoting a game'? Observe:—खड्ग प्रक्रण मस्यां सनायाम् 'the sword is the weapon in this army'. These words are as a rule in the feminine gender (IV. 1. 4 and 15), the feminine being formed by आ॥

घञः सास्यां क्रियेति बः ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ घञः सा-अस्याम् क्रिया-इति-ञः॥
कृतिः ॥ घञन्तारिकवावाचिनः प्रथमासमर्थाक्त्यामिति सप्तम्यर्थे छीलिङ्गे मः प्रथ्यां भवति ॥

58. The affix **\(\mathbf{x}\)**, added to a noun of action ending in the affix **\(\mathbf{x}\)**, denotes an action occurring in that.

These words are also feminine. The meaning of the words of the aphorism is:—षमः "after a word ending in the affix घम्"; सा 'that', अस्या 'in it', the feminine gender shows that the word is also feminine. किया "action"; this qualifies the sense of the affix. To put it in other words, the sûtra means, "After a word ending in षम्, expressing an action, being in the 1st case in construction, the affix म is added in the sense of a 7th case-affix, the resultant word being in the feminine gender".

Thus श्वेनपातोऽस्यां वर्तते — इयेनपाता, so also तेलंपाता। The nasal is added by VI. 3. 71. Thus श्वेनपातां मृगया 'a chase with hawks to bring down or fell the prey'. तेलंपाता स्वधा "an oblation to the ancestors in which sesamum is thrown".

The repetition of सास्यां in this sûtra, though its anuvritti could have been obtained from the last sûtra, indicates that this is a general rule, and not one confined to "games" only. Thus क्ण्डपातोऽस्यां तिथीवर्तते = राण्डपाता तिथिः ।।

तद्धीतें तद्धेद ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ तद्-अधीते-तद्-वेद ॥
वृत्तिः ॥ सिस्ति दितीयासमर्थादधीते वेद इत्येतयोर्थ योर्यधाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

59. The affix अण (1V. 1. 83) comes after a word denoting 'some subject of study', in the sense of 'who has studied that or who understands that'.

In others words, the sûtra means that the affix is added to a word in the accusative case in construction, denoting a person who studies or knows, that. As क्र-रोऽधीते = छान्रसः 'who studies Prosody'. वैद्याकरणः (VII. 3. 3) 'who knows grammar'. So also बैठ्कः, नीमित्तः 'who knows the causes'. भीहर्र्तः, भीत्पातः ॥

The word तर् is repeated in this sûtra, in order to show a distinction between one who studies and who understands.

ऋतूक्यादिसूत्रान्ताद्ठक् ॥ ६० ॥ पॅदानि ॥ ऋतु-उक्यादि-सूत्रान्तात्-ठक् ॥ वृक्तिः ॥ ऋतुविशेषवाचिश्य दक्धादिश्यम सूमान्ताच टक्प्रत्यवो भवति सद्धीते सद्देव्यस्मिन्त्रिषये । भणोपवारः ॥

वार्त्तिकम् ॥ सूत्रान्तादकल्पारेरिष्यते ॥ वार्त्तिकम् ॥ विद्यालक्षणकल्पान्तादिति वक्तप्यम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ विद्या च नाङ्गक्षत्रधर्मसंसर्गिषपूर्वा ॥ वार्त्तिकम् ॥ आख्यानाख्यायिकोतिहासपुराणेश्यष्टग्वक्तष्यः ॥ वार्त्तिकम् ॥ अनुसूर्त्रक्ष्यलक्षणे च ॥ वार्त्तिकम् ॥ इकन्पदोत्तरपदात् ॥ वार्त्तिकम् ॥ द्यतपष्टेः पिकन् पयो बहुलम् ॥

60. The affix zecomes in the sense of 'one who studies or one who understands', after the name of a sacrifice, after 'uktha &c', and after a stem ending with the word 'sûtra'.

This debars अण्॥ Thus आग्निष्टोनिकः 'who understands or studies Agnishtoma Sacrifice'. वाजपेयिकः, श्रीक्रियकः, लौकायतिकः, वार्रिकस्मिकः,संमहसूषिकः॥

Ishti:—If a word ending in 'sûtra', begins with the word 'Kalpa', the affix अण् is added and not टक्. Thus: काल्पस्तः 'who studies Kalpa-sûtra'.

Vart:—This affix comes after words ending in विद्या, लक्षण and कृष्य, as वायसविधिकः, सार्पविधिकः, गौलक्षणिकः, भाष्यलक्षणिकः, मातृकस्पिकः, पाराशरकस्पिकः॥

Vart:—Not so if the word विद्या is preceded by the words सङ्ग, अब, धर्म, संसर्ग and चि ॥ As अंगविद्यामधीते = आङ्ग विद्यः, भावविद्यः, धार्मविद्यः, सांसर्गविद्यः, चैविद्यः॥ All these are formed by अज् and not हजा॥

Vart:—The affix ठक् comes in the same sense after names of storics (आख्यान), narratives (आख्याक्ता), and after the words देतिहास and पुराण ॥ As बावकीतिकः, पैयहविकः, वासवराधिकः, सीमनीचरिकः, ऐतिहासिकः, पौराणिकः ॥

Vart:—The affix न comes in the same sense, after words beginning with सर्व, and स, and after Dvigu compounds. As सर्ववेदः, सर्वतन्त्रः, सवार्तिकः, ससंप्रहः, दिवेदः पंचन्याकरणः॥

Vart:—The affix हक् comes in the same sense after the words अमसू, लक्ष्य, and लक्षण; As अनसुनीमप्रन्थ स्तमधीते = आनुसुकः, लक्षिकः, लक्ष्यिकः ॥

Vart:—The affix इक्क comes in the same sense after a compound word ending in पर्; as, पूर्वपश्किः ॥

Vart:—The affix चिक्रच् comes diversely in the same sense, after the compound words शतप्य, and शृष्टिपः. As शतप्यिकः f. शतप्यिकी IV. 1. 41), पृष्टिपयिकः (f. पृष्टिप्यिकी). By the force of the word 'diversely' we get the affix अप, as शतप्यः and पृष्टिपः॥

1 उक्य, 2 लोकायत, 3 न्याय, 4 न्यास, 5 पुनरुक्त, 6 निरुक्त, 7 निमित्त, 8 दि पदा, 9 ज्योतिष (द्विपंदी, ज्योतिष) 10 अनुपद, 11 अन्तिक्ष्प, 12 यज्ञ, 13 धर्म, 14 वर र्चा, 15 क्रमेसर, 16 श्रुक्ण, 17 संहिता, 18 परकम (पर। क्रम) 19 संघष्ट संघात also संघट) 20 वृदित, 21 परिषद् $^*$ , 22 संघह, 23 गण, 24 गुण (गुणागुण st. गण, गुण), 25 आयुर्वेद. 26 श्रुगुण.

## क्रमादिश्यो बुन् ॥ ६१॥

वृत्तिः ॥ कम इस्थेवनादिभ्यः शब्देभ्यो वन्त्रस्ययो भवति तद्धीते तद्देदेस्यस्मिन्विषये ॥

61. The affix **g**, comes, in the sense of "who studies or who knows", after the words 'Krama &c'.

This debars अर्ण । Thus क्रमकः (VII. 1. 1) प्रकः &c. The words । क्रम, 2 प्र, 3 शिक्षा, 4 मीमांसा, 5 सामन belong to this class.

# अनुज्ञाह्मणादिनिः ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ अनु, ब्राह्मणात् इनिः ॥ वृत्तिः ॥ अनुज्ञाह्मणात् कारिनः परवयो भवति तद्यीते तद्देरयस्मिन्त्रिये ॥

62. The affix 'ini' comes in the sense of "who studies or who knows", after the word 'anubrâhmana'.

This debars अण् ॥ The word अनुज्ञाह्मण means 'a book in the imitation of or similar to a Brâhmaṇa book'. He who studies an अनुज्ञाह्मण is called अनुज्ञाह्मणिन्, which word is thus declined:—अनुज्ञाह्मणी, अनुज्ञाह्मणिनी, अनुज्ञाह्मणिनः &c. The affix इनि also has the force of मनुष्, and by Sûtra V. 2. 115 अन इनि उनी, this word अनुज्ञाह्मण might have taken both the affixes इनि and उन् in the sense of मनुष्; but as a matter of fact, it only takes इनि in that sense.

### वसन्तादिभ्यष्ठक् ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ वसन्तादिभ्यः, ठक् ॥ वृत्तिः ॥ वसन्त इरवेवमादिभ्यक्त्रप्रस्वयो भवति तद्धीते तद्देरैत्यस्मिन्विषये । अणोपवादः ॥

63. The affix zecomes in the sense of "who studies or who knows", after the words 'vasanta &c.'

This debars अण्॥ As, वासन्तिकः 'who studies the book relating to Spring'. वार्षिकः &c ॥ 1 वसन्त, 2 वर्षा, 3 क्षरव्, 4 हेमन्त, 5 शिशिर, 6 प्रथम, 7 गुज, 8 चरम, 9 अनगज, 10 अपर्यन्, 11 अथर्वन् 12 भीष्म,

# प्रोक्ताल्खुक् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ प्रोक्तात्-लुक् ॥ वृक्तिः ॥ प्रोक्तप्रस्थानतारुश्वेतवेदिबोहरूनस्य हुग्भवति ॥

64. After the title of a work, which is named after the Announcer thereof, the affixes denoting "who studies or who knows that" are elided by 'luk'.

This sûtra may be rendered in the following way also:—" There is दुन् of these affixes after a word ending with an affix denoting announcer". The affixes denoting प्रोक्त or the first propounder are taught in IV. 3. 101 &c. Thus पाणिनिना प्रोक्तम्=पाणिनीयम् 'the system of Grammar enounced by Pâṇini'.

पाणिनीयमधीते = पाणिनीयः, so also भाषिश्वलः ॥ The difference between the word पाणिनीय meaning the system of Grammar, and पाणिनीयं formed with भक्, meaning who studies that Grammar, would consist in the accent, and the formation of the feminine. As पाणिनीया ब्राह्मणी ॥ For had there been no elision expressly enjoined by this satra, in forming the feminine, डीप् would be required by IV.I.15, as the word would end in अक्; and the accent of the word would be finally acute (अक् being acute by the universal rule of affix-accent III. I. 3). But when the affix is elided, the feminine is formed by राष्, the accent is on the middle, owing to the so affix. (Phit Su II. 19)

#### सूत्राच कोपधात् ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ सूत्रात्-च-कोपधात्-(स्तृक्) ॥ वृत्तिः ॥ सूत्रवाचिनः ककारोपधादुर्यन्नस्य प्रत्ययस्य सुरभवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ संख्यापकृतोरिति वक्तस्यमः॥

65. The affix denoting "who studies that or who knows that" is elided by luk, after the title of a sûtra work, having a spenultimate.

Thus अष्टकं is the title of Panini satra. Those who study अष्टकं will be called also अष्टकः, as अष्टकः पाणिनीयाः 'those who study, the Ashtaka'. So also रशका वैयाप्रपरीयाः, विकाः काशकुरूनाः ॥

Vart:—The elision takes place only where the title is formed by a numeral: as in the examples above given. Thus महावार्तिकं सूत्रमधीते = महावार्तिकः, so also कालापकः ॥

Why do we say 'having क् for its penultimate"? Observe चतुष्टयमधीते = चातुष्टयः ॥ This sûtra applies, of course, to those words which are not formed by affixes denoting मोक्त or the Announcer.

छन्दोब्राह्मणानि च तद्विषयाणि ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ छन्दो-ब्राह्मणानि-च-तत्-विप-याणि-(प्रोक्तम्) ॥

वृत्तिः ॥ प्रोक्तप्रहणम् नुवर्तते । छन्दांसि ब्राह्मणानि च प्रोक्तप्रस्वयान्तानि तक्क्रियाण्येव भवन्ति ॥

66. The affixes denoting the announcer, when added to Chhandas and the Brahmanas, express this relation only.

The word प्रोक्त is to be read into this sûtra. The force of the affixes denoting announcer (IV. 3. 101), when used after a word denoting a Vedic Text or a Brâhmaṇa, is that of expressing "one who studies" or "one who knows". निश्चवाण means "this relation", i. e. the subject treated of in this section, namely, the relation of अध्येत or बेहित ॥ In other words, the affixes, which ordinarily denote 'announcer', have the force of "one who studies of one who knows" when added to Veda-Text or Brâhmaṇas. That is, a प्रोक्त affix should not be added to a Veda or a Brâhmaṇa, except when an अध्येत of

विद्यु affix follows it, and as such latter affixes are always elided by IV. 2. 94, t follows that a मोक्त affix when added to a Veda or a Brahmana, means "he who studies or knows the Veda anounced by". In fact there is no affix which an denote merely the announcer of a Veda, perhaps because the Vedas are ternal and no one can be its announcer only, but must be one who has tudied it and known it, in order to qualify him to promulgate it.

Thus from the word कड, the name of a Veda-Text, we get कडाः neaning 'those who study or know Katha Veda'. The word is thus formed. To the word कड we add the affix णित denoting announcer, by IV. 3. 104: hen we elide it by IV. 3. 107, leaving the bare word कह, then we add अण्, which again we elide by IV. 2. 64. कड-1-णिनि = कट-1-० (IV. 3. 107); कड-1-अण् = कड (IV. 2. 64) Plural कडाः "those who study the Veda announced by Katha".

Other examples to illustrate this sûtra are: मौदाः (IV. 3. 101) 'who study the Veda announced by Muda'. विष्पलादः, आर्चाभिनः (IV. 3. 104) वाजसनेचिनः (IV. 3. 106) "who study the Veda announced by Pippalâda, Richâva, or Vâjasaneya". Similarly with words denoting a Brâhmaṇa-Text. Thus: ताण्डिनः (IV. 3. 104), भाल्लविनः (IV. 3. 105), शाव्यायीननः (IV. 3. 105) ऐतरियणः (IV. 3. 105) "who study the Brâhmaṇas announced by Tâṇdya, Bhallava, Sâṭyâyana, or Aitareya".

Why is the word Brâhmaṇa which is also Chhandas, used separately in this sûtra? In order to include only a certain limited number of Brâhmaṇa-Texts to the benefits of this rule, and not all. Thus it will not apply to the Brâhmaṇa announced by Yâjnyavalkya. Thus याज्ञवल्क्येन भोक्तानि ब्राह्मणानि = ग्राज्ञवल्क्यानि ॥ Similarly सौलभानि ॥ These Brâhmaṇas being of recent origin, he presumption of eternity does not apply to them, See IV. 3. 105.

The word च meaning "and" is employed in the sûtra. It has the force of applying this rule to some other cases not specially mentioned in the sûtra. Thus it will apply to some Kalpa Texts and Sûtra Texts also. Thus हास्यपिनः, कीरिशकिनः "who study or know the Kalpa texts announced by Kâiyapa or Kusika' so also sûtra: as, पाराशियों भिक्षयः "the Bhikshus who study the Sûtras promulgated by Parasara". श्रेलालिनो नटाः क्रमेन्स्निः, क्रशिद्वनः &c.

Why do we say "Chhandas and Brâhmaṇas"? Because the मोक्त affix after any other word will have its own significance, pure and simple; as, पाणिनीयं ध्याकरणम् ॥ पेक्रीकल्पः ॥

The Quadruply-significant affixes.

तदस्मिश्रस्तीति देशे तन्नाम्नि ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ तद्-अस्मिन्-अस्ति-इति-देशे-तत्-नाम्नि ॥

वृत्तिः ॥ तिविति प्रथमासमर्थादिमान्तिति सप्तम्यर्थे यथाविवितं प्रत्ययो भवति, यद्मथमासमर्थमस्ति चेत्त-इति, वदस्मिन्तिते निर्दिष्टं देशश्रेस्स तन्नामा भवति ॥ 67. (An affix is placed after a word expressive of anything) in the sense of—"that thing is in this"—the place taking a name therefrom.

The words of this aphorism require a detailed examination. तर् 'that', i. e. the word in construction to which the affix is to be added must be in the nominative case. अस्मिन् "in this"—this gives the meaning of the affix; अस्ति "is" this qualifies the sense of the base. इति is added merely for the sake of distinctness, serving the same purpose as quotation marks in modern writing. देशेत नगिन "a country having that name"; this qualifies the sense of the affix. The sense is:--"the affixes already taught or to be taught, come after a word being in the nominative case in construction, in the sense of the location, when the whole word so formed denotes the name of a country in which that thing exists".

This sûtra and the three subsequent sûtras are in fact one, though divided into four, for purposes of convenience. The affixes having the sense of these four sûtras, are called **चाताधिक** "quadruple significants".

Thus उदुम्बरा अस्मिन् देशे सन्ति = औतुम्बर: Audumbara--the country in which there are glomerous fig trees. Similarly बाल्बज:, पार्वत: &e. all these words are formed by the universal affix अण् (IV. 1. 83).

This sûtra debars the मलशीय affixes.

## तेन निर्वृत्तम् ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ तेन-निर्वृत्तम् ॥ वृत्तिः ॥ तेनेति तृतीयासर्यान्निर्वृत्तमित्यस्मिन्त्रिषये यथाविहितं प्रत्यवो भवति ॥

68. After a word in the third case in construction, an affix is added, in the sense of 'completed by him', when the whole word so formed is the name of a country.

The phrase देशे तन्नाम्न of the last sûtra governs this and the two sub sequent sûtras. By these four sûtras the names of countries are formed from various substantives. Thus कुशाम्नेन निर्देशा = कोशाम्बी नगरी "the city of Kauśâmbi, completed by Kuśâmba". Similarly साहसी परिखा "a mote completed by a thousand (gold coins) or persons". A place is named after the means or the person, by which or through whom it is established.

## तस्य निवासः ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ तस्य-निवासः ॥ वृत्तिः ॥ तस्येति षष्टीसमर्थान्निवास इत्येतिस्मन्तेये यथाविहितं प्रत्ययो मवति हेशनामधेवे गम्यमाने॥

69. After a word in the sixth case in construction, an affix is added, in the sense of 'his dwelling-place'; the whole word expressing the name of a country.

The sutra literally means "his dwelling place'. A place is sometimes named after the people whose habitation it is, Thus at: "the country of

the Sibis", भौतिष्टः ॥ असू जुनावान्निवासी देशः = आर्जुनावः ॥ The word असू जुनावां = ऋ ज्वी-

अदूरमवश्च ॥ ७० ॥ पदानि ॥ अदूरभवः-च ॥ वृत्तिः ॥ पूर्वा समर्थ विभक्तिरनुवर्ततः । तस्येति षष्ठीसमर्थादवृरभव इरयस्मिन्नर्थे यथाविहितं प्रस्ययो भवति॥

70. And lastly a place is named after whatever is found near it.

In this aphorism the word, to which the affix is to be added, is not shown. The word तस्य must, therefore, be supplied from the last sûtra. It means, therefore, "an affix is added to a word in the genetive case in construction, in the sense of not far off" the whole word being the name of a place. Thus विशिषाया अवूर भवं = वैश्वाम् is the city in the neighbourhood of which the river Vidisa flows. So also हैमवतम् ॥

The **\(\pi\)** has the force of combining the sense of all the three previous aphorisms with this; so that the four sûtras 67, 68, 69 and 70 form but one complete sûtra, and the meaning denoted by these will be understood in the subsequent aphorisms.

# ओरञ्॥ ७१॥ पदानि॥ ओ:-अञ्॥

वृत्तिः ॥ उवर्णान्तात्पातिपदिकाद्यथाविहितं समर्थविभक्तियुक्तादम् प्रस्ययो भवति, तदस्मिन्नस्तीस्येवमादि-व्वर्थेषु । अणोपवादः ॥

71. The affix अञ् comes after a stem ending in उ or ऊ, (in the four-fold senses given above).

This of course debars the universal affix अण् (IV. 1. 83). Thus आरडव्ध from अरड् 'a tribe of Kshatriyas'; काक्षतवम् from कक्षतु, and कार्कटलवम् from कर्क टेलू ॥ But from इक्षु we have इक्षुमती 'the river Ikshumatî, named after the sugarcanes near it'. Here we add the affix मतुष् taught in the subsequent sûtra IV. 2. 85, which debars अभ् by the rule of a subsequent debarring the prior when both are of equal force (I. 4. 2). The affix अभ governs the six sûtras upto IV. 2. 77. The difference between अभ and अण् consists in the accent.

मतोश्च बहुजङ्गात् ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ मतोः-च-बहुच्-अङ्गात्-(अञ्) ॥
वृश्चिः ॥ बहुञ् अङ्गं यस्यासी बहुजङ्गो मनुष् तदन्तात्पातिपदिकारम्प्रव्ययो भवति चातुरर्थिकः । अणीपवादः ॥

72. The affix अञ् comes in the quadruple sense after a word which ends in the affix मनुष, and whose stem is polysyllabic.

The word ব্যৱস্থ is a compound of ব্যৱস্থ meaning literally 'many vowels' i. e. polysyllabic, and of আৰু: meaning stem. A word which, exclusive

of the affix मृतुष्, consists of more than two syllables, takes the affix अम्। This debars अण्॥ Thus ऐषुकावतम्, सेष्कावतम्।।

Why do we say "after a polysyllabic stem"? Observe आहिमतम् यावमत्तेम् ॥ Here though the word आहिमत् ends in the affix मृतुष्, yet the आङ्ग or the stem viz. अहि, is a word of two syllables only, hence these words take अण् in forming names of countries. In fact, the word बहुच् qualifies the word अङ्ग, as it stands without the affix मृतुष्, and not the word inclusive of that affix. Therefore मालावतां निवासः = मालावतेम् by अण् ॥

# · बहुचः कूपेषु ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ बहुचः-कूपेषु-(अञ्) ॥ वृत्तिः ॥ बहुचः प्रातिपरिकारम् प्रत्ययो भवति चातुरार्थिकः कूपेष्वभिधेयेषु ॥

73. The affix अञ् comes in the quadruple sense, after a polysyllabic Nominal stem when 'a well' is to be designated.

This debars अण्. Thus द्यिवरचेण निर्वृत्तः कूपः = दैर्घवरचः "a well completed by Dirghavaratra". So also कापिलवरचः ॥

उदक् च विपादाः ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ उदक्-च-विपादाः-(अञ्) ॥ वृत्तिः ॥ विपादा उत्तरे कूले ये कृपानेष्विभिधेष्वञ्य प्रत्ययो भवति चातुरिधिकः ॥

74. The affix अञ् comes in the quadruple sense, after any Nominal stem in denoting 'a well' situated on the northern bank of the river Vipâsâ.

This debars अण्; and it applies to all words whether polysyllabic or not. Thus र्रोस: "a well completed by Datta", गौम: &c.

Why do we say on the "northern bank"? Because if a well is situate on the southern bank of the river Vipasa, then the affix अण् will apply as दानः and नामः, the difference being in the accent. This satra illustrates the refined distinctions drawn by the author, and the importance attached to accents in former times.

# संकलादिभ्यश्च ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ संकलादिभ्यः-च-(अञ्) ॥ वृक्तिः ॥ संकल इरेबेवमाादभ्यो ऽअ् प्रत्ययो भवति चातुर्रार्थेकः । भणोपवादः ॥

75. The affix अञ् comes after the words sankala &c, in the above four-fold sense.

This debars अण्।। The word संकलः is equivalent to संगतः कलः।। Thus संगतः, परिकलः &c.

1 संकल, 2 पुष्कल, 3 उत्तान\*, 4 उडुप, 5 उद्देप (उद्दूप), 6 उत्पुट, 7 कुम्म, 8 निधान (विधान), 9 सुदक्ष, 10 सुद्दा, 11 सुभूत, 12 सुपूत\*, 3 सुनेश्व, 14 सुमङ्गल\*, 15 सुपिङ्गल, 16 सूत\*, 17 सिकत (सिकता), 18 पृष्तिक (पूतिका; पूर्तीकी), 19 पूलास, 20 कूलास, 51 पलादा, 22 निवेदा, 23 गंवप,

24 सम्भीर, 25 इतर, 26 आन्\*, 27 अहन्, 28 लोमन्, 29 नेमन्, 30 वहण (चरण), 31 बहुल, 32 स-द्याज, 33 अभिषिक्क, 34 गोभृत्, 35 राजभृत्, 36 भल्ल, 37 मल्ल\*, 38 माल. also 39 शर्मन्, 40 गृह, 41 भूत.

स्त्रीषु सौवीरसाल्वप्राश्चु ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ स्त्रीषु-सौवीर-शाल्व-प्राश्चु-(अञ्) ॥ वृत्तिः ॥ ङ्याप्पातिपरिकारम् पर्ययो भवति चातुरार्थकः सीवीरे स्त्रीलिङ्गे देशे वाच्ये साल्वे प्राचि ॥

76. So also when the place is situate in the lands of the Sauvîra, or Sâlva or of the Eastern people; and the word in these cases is always feminine.

The word सौवीर &c, are attributes of देशेतन्नाम्नि (IV. 2. 67): so also the word स्त्रीषु ॥ Thus दानामित्री "the city founded by Dattâmîtra" (in Sauvîra). So also वैधूमान्नी (in Sâlva) काकन्दी, माकन्दी, माणचरी, जारुषी (in Eastern countries).

सुवास्त्वादिश्यो ऽण् ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ सुवास्त्वादिभ्यः (अण्) ॥ वृत्तिः ॥ सुवास्तु इत्येवमादिभ्यो ऽण् प्रत्ययो भवति चातुर्राधकः ॥

77. The affix अण् comes after the words सुवास्त &c, in the four-fold sense.

This debars the affix अञ्च which would have otherwise come by IV.2,71 and 73. Thus सुवास्तारदूरभवं नगरं=सीवास्तवम्।। So also वार्णवम्।। The use of the word अण्, though its anuvritti came from IV. 1. 83, is for the sake of indicating that this sûtra debars sûtra IV. 2. 85. Thus सीवास्तवी नदी।।

1 सुवास्तु, 2 वर्णु, 3 भण्डु, 4 खण्डु (कण्डु), 5 सेवालिन् (सेचालिन्), 6 कर्पूरिन्, 7 शिखण्डिन्, 8 गर्त, 9 कर्कश, 10 शकटीकर्ण ( शटीकर्ण), 11 कृष्णकर्ण (कृष्ण), 12 कर्क, 13 ककन्थुमती (कर्कन्थू), 14 गोह (गोह्य and गाहि), 15 अहिसक्थ 16 वृत् ॥

रोणी ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ रोणी-(अण्) ॥ वृत्तिः ॥ रोणीज्ञब्सदण्यस्ययो भवति चातुरर्थिकः ॥

. 78. The affix अण् comes after राणा in the fourfold sense.

This debars अप of IV. 2. 74. This sûtra consists of one word रोजी in the nominative case. As a general rule all words to which affixes are to be added are put in the ablative case in these sûtras. The fact of this exceptional treatment of the word राजी indicates that this word takes अज् under all circumstances, whether alone, or forming part of a compound. In fact, the nominative case in this sûtra is a very ingenious explanatory artificiality. Thus राजा, आजकरीण: or सेंडिकरीण:

कोपधाच ॥ ও९ ॥ पदानि ॥ कोपधात-च-(अण्) ॥ वृत्तिः ॥ ककारोपधाच प्रातिपदिकारण्यस्ययो भवति चातुरार्थकः ॥

79. The affix sam comes in the fourfold sense after a stem having a for its penultimate.

This debars अग्र which would have come by IV. 2. 71 and 73. Thus कार्णिच्छक्रिकः कूपः ॥ कार्णवेष्टकः ॥ कार्कवाकवम्, त्रैवाह्यम् ॥

वुञ्छण्कठजिलसेनिरद्वञ्ण्ययफक्फिञिञ्ज्यकक्ठको ऽरीहणक्रशाश्वदर्यकुमुद्द-काशतृणप्रेक्षादमसाखिसङ्काशवलपक्षकणस्तुतक्रमप्रगदिन्वराहकुमुदादिभ्यः ॥ ८० ॥ पदानि ॥ बुञ्-छष्-क-ठच्-इल्-श्ल-इनि-र-ठञ्-ण्य-य-फक्-फिच्-इञ्-ञ्य-कक्-ठकोः;अ-रीहण-कृशाश्व-ऋश्य-कुमुद-कौश-तृण-प्रेक्ष-अश्म-सिख-सङ्काश-बल-पक्ष- कर्ण- सुत कृम-प्रागदिन्-वराह-कुमुदादिभ्यः॥

वृत्तः ॥ बुजारयः सप्तरश प्रत्यया, अरीहणारयोऽपि सप्तरशैव प्राप्तिपरिक्रणणः । आदिश्वसः प्रत्येकमाभि संबध्यते । तत्र यथासस्यं सप्तरशभ्यः प्रातिपरिक्रणोभ्यः सप्तरश्च प्रत्यया भवन्ति चातुर्राधिकाः ॥ यथाः—
(1) अरीहणारिभ्यो वृज्ञ प्रत्ययो भवाते ॥ (2) कृशाध्वारिभ्येष्टण्प्रत्ययो भवति ॥ (3) श्वद्भवारिभ्यः कः प्रत्ययो भवति ॥ (4) कृमुरारिभ्यष्ठच्प्रत्ययो भवति ॥ (5) काशारिभ्य इतः प्रत्ययो भवति ॥ (6) तृणा विभ्यः शः प्रत्ययो भवति ॥ (7) प्रेक्षारिभ्य इनिप्रत्ययो भवति ॥ (8) अद्मारिभ्यो र प्रत्ययो भवति ॥ (9) सर्व्ययो भवति ॥ (10) संक्षाश्वारिभ्यो ण्य प्रत्ययो भवति ॥ (11) बलारिभ्यो यः प्रत्ययो भवति ॥ (12) प्रशारिभ्यः कक् प्रत्ययो भवति ॥ (13) कर्णारिभ्यः किम् प्रत्ययो भवति ॥ (14) सुत्रक्षमारिभ्य इम् प्रत्ययो भवति ॥ (15) प्रगरिन्नारिभ्यो ज्यः प्रत्ययो भवति ॥ (16) वराहारिश्यः कक् प्रत्ययो भवति ॥ (17) कुमुरारिभ्यष्ठक् प्रत्ययो भवति ॥

- 80. In the above four senses are added the following 17 affixes after the following 17 classes of words respectively:—
- I. बुज़ (= अक) after अरिहण &c. 2. छण् (= ईव) after कृताभ्य &c. 3. क after कृद्ध्य &c. 4. ढच् (= इकें) after कुमुद &c. 5. इल after काज्ञा &c. 6. स (or ज्ञ) after तृष्य &c. 7. इनि (= इन्) after प्रेक्ष &c. 8. र after अदमन &c. 9. ढज़ (= एव) after सिखे &c. 10. ण्य (= य) after संकाज्ञ &c. II. य after बल &c. I2. फक् (= आयर्ने) after पृक्ष &c. 13. फिज़ (= आयाने), after कर्ण &c. I4. इज् (इ) after मुसंगम &c. 15. ज्य (य) after प्रगहिन &c. 16. क्क (कें) after वराह &c. 17. ढक् (इकें) after कुमुद &c.

The above affixes বুল &c. are applied to the above classes of words. senfe is to be added to every one of the above seventeen words. The first part of the sutra upto হকু gives the seventeen affixes, and the latter part gives the seventeen word-class. The allotment or assignment of affixes is made by I. 3. 10.

The examples of the above are:-

(1) ऑरीहणकम, ब्रैपिणकम, (2) कार्यार्थियः, आर्रिश्यः, (3) ऋद्यकेंः, न्यमिधर्कः, (4) कुसुरिकेंम्, शक्किरिकेंम्, (5) वार्यिलम्, कार्यिलम्, (6) तृणसैंः, नडसैंः, (7) मिश्वेंम्, हलकिम्, (8) अभ्यर्थः, (9) सौंखेयम्, सौंखिदस्तेयम्, 10 सांकार्य्यम्, काम्पिल्यम्, (11) बल्यैः, कर्ल्यम्, (12) पा-भायर्णः, तौषावर्णः, (13) कौंणायनः, वौसिष्ठायनिः, (14) सौंतद्गमः, मेनिचित्तः, (15) द्रीराध्य (16) वाराहकैम्, पालाशकेंम्, and (17) lastly कीमुहिकेंम् ॥

The word हिर्सीष will be seen, by referring to the above lists, to occur in three classes viz अरहिणाहि,(36),कुमुदादि(14),and बराहादि (3), Morcover it is governed by thegeneral affix अण् also in the quadruple sense, according to the opinion of Patanjali. And because it occurs in the बरणादि class (IV. 2. 82), therefore this universal अण् (IV. 1. 83) will be elided after it. As we have already shown before under I. 2. 51 when हिरीयवम was formed from हिरीया: ॥

1 अरीहण, 2 हुचण, 3 हुहण\*, 4 भगल, 5 उलन्द, 6 किरण, 7 सांपरायण, 8 क्रोष्ट्रायण, 9 भी- छूायण\*, 10 बेगर्तायन, 11 भेनायण, 12 भास्त्रायण, 13 वेगतायन (also वेमत्तायन), 14 गोमतायन (गो), 15 सीमतायन, 16 सोसायन, 17 भोमतायन\*, 18 सोमायन\*, 19 ऐन्द्रायण\*, 20 क्रोन्द्रायण\*, 21 खाडायन, 22 शाण्डिल्यायन, 23 रायस्पोष, 24 विषय, 25 विषाश, 26 उहण्ड, 27 उद्रुक्त, 28 खाण्डितरण (खाण्ड), 29 वीरण, 30 काशकृत्य (क्रशः), 31 जाग्ववत (वन्त), 32 शिश्रपा, 33 रेवत (रेवत), 34 बिस्त (बेल्व K.) 35 सुयज्ञ, 36 शिरीष, 37 बिधर, 38 जम्बु, 39 खिद्र, 40 सुशर्म (सुशर्म K.), 41 दल्तू\*, 42 भलन्दन\*, 43 खण्डु\*, 44 कनल\* (कलन), 45 यज्ञदत्त\*. 46 सार, 47 वेगर्तायण (sic) and 48 खाण्डायन.

1 कुशाश्व. 2 अरिष्ठ, 3 अरिष्ठम (अरीश्व), 4 वेदमन, 5 विश्वाल, 6 लोमश्व, 7 रोमश्व, 8 रोमक, 9 लोमक्क, 10 श्वल, 11 कूट, 12 वर्षल, 13 सुर्वचल, 14 सुकर, 15 सूकर, 16 प्रतर (प्रांतर), 17 सहश, 18 पुरग, 19 पुराग, 20 सुख, 21 पूम, 22 अजिन, 23 विनत (विनता, विनता), 24 अवनत, 25 विकुष्यास (v. 1 कुविद्यास; विकुषास), 26 प्राश्वर, 27 अरुस्, 28 अयस्, 29 मौक्रस्य, 30 कुकर, 4 (मौक्रस्याकर), 31 रोमन, 32 वर्बर, 33 अवयास and अयावस्

1 ऋदय, 2 न्यमोध, 3 शर (शिरा), 4 निलीन, 5 नियास, 6 नियात, 7 निधान, 8 निबन्ध (v. 1. निबन्ध ; निबद्ध), 9 विबद्ध, 10 परिगूढ, 11 उपगृढ, 12 असिन, 13 सित, 14 मत\*, 15 वेदमन्\*, 16 उत्तरादमन्, 17 अदमन्\*, 18 स्थूल, 19 बाहु (स्थूलबाहु), 20 खिंहर, 21 शक्रा, 22 अनुडुह, 23 अर्डु\*, 24 परिवंश, 25 वेणु, 26 वीरण, 27 खण्ड, 28 हण्ड\*, 29 परिवृत्त, 30 कर्रम, 31 अंशु.

1 कुमुद, 2 दार्करा, 3 न्यमोध, 4 इक्कट (इस्कट, उस्कट), 5 सङ्कट, 6 कङ्कट, 7 गर्त, 8 बीज, 9 परिवाप, 10 निर्यास\*, 11 दाकट\*, 12 कच्च\*, 13 मधु\*, 14 दिशिष, 15 अभ्व\*, 16 अभ्वस्थ, 17 बस्बज, 18 यवाप, 19 कूप, 20 विकङ्कत, 21 दशमाम. 22 कण्टक, 23 पलादा, 24 जिक, 25 कत.

1 काश, 2 पाश (वाश), 3 अध्यस्थ, 4 पलाश, 5 पीयुक्षा (पीयूप), 6 चरण, 7 वास, 8 नङ, 9 वन, 10 काईम, 11 काच्छूल\*, 12 काकूट, 13 गुहा, 14 बिस (विश and विस), 15 तृण, 16 कार्पूर, 17 बर्बर\*, 18 मधुर\*, 19 मह (गृह) 20 कापिस्थ\*, 21 जात, 22 शीपालः 23 नर, 24 कंटकः

1 तूण, 2 नड, 3 मूल\*, 4 वन, 5 पर्ण, 6 वर्ण, 7 वराण\*, 8 बिल\*, 9 पुल\*, 10 फल\*, 11, धर्जुन\*, 12 अर्ज, 13 सुवर्ण\*, 14 बल, 15 चरण, 16 बुस. 17 जन, 18 लव.

1 प्रेक्षका, 2 हलका (फलका), 3 बन्धुका, 4 ध्रुवका, 5 क्षिपका 6 न्यमोध, 7 इक्द (इर्क्ट) 8 कहूर (कर्कटा), 9 संकट, 10 कर\*, 11 कूप\*, 12 बुक\*, 13 पुक\*, 14 पुट\*, 15 मह (महा), 16 पिर-बाप\*, 17 स्वाप\* (d. i. यवास), 18 ध्रुवका \*, 19 गर्त\*, 20 कूपक (कूपका) 21 हिरण्य\*. 22 बुधका, 23 सुकटा, 24 सङ्कट, 25 सुक.

1 आइमन्, 2 यूथ (also युष), 3 ऊप (रूप and रूप), 4 मीन, 5 नद, 6 दर्भ, 7 वृन्द, 8 गुद्द, 9 खण्ड, 10 नग, 11 शिखा, 12 केाट (काट), 13 पान (पांस!), 14 कन्द\*, 15 कान्द\*, 17 गह्द\*, 18 गुड\*, 19 कुण्डल\*, 20 पीन\*. 21 गह्द\*.

1 सिख, 2 आंग्नदस, 3 बायुदस, 4 सिखदस, 5 गोपिल (गोहित and गोहिल), 6 भल्ल 7 प ल (भल्लपाल  $\pm 1$ ). भल्ल, पाल), 8 सक (चर्क), 9 चक्रवाक\*, 10 छगल, 11 अशोक, 12 करवीर, 13 वासव\*, 14 वीर\*, 15 पूर\*, 16 वज्ज\*, 17 कुशीरक\*, 18 सोहर (शोहर; सोकर), 19 सरक (सकर), 20 सरस, 21 समर\*, 22 समल, 23 सुरस, 24 शेह, 25 तमाल, 26 कदल, 27 सप्तल, 28 सकपाल, 29 सकवाल, 30 वक्रपाल, 31 उशीर 11

1 संकाश, 2 कस्पिल, 3 कश्मीर (कश्मर), 4 समीर, 5 सूर्रसेन (शूर), 6 सरक\*, 7 सूर\*, 8 सुपॉन्थन (rightly सुप्रियन), पन्थ (सक्थ!) च, 9 यूप (यूध), 10 अंश, 11 अङ्ग\*, 12 नासा\*, 13 पितन \*, 14 अनुनाश \*, 15 अश्मन, 16 कूट, 17 मितन, 18 दश \*, 19 कुश्श \*, 20 सीर्ष, 21 विरत (चिरन्स; बिरत!) , 22 समल\*, 23 सीर\*, 24 पञ्जर\*, 25 मन्ध\*, 26 नल\*, 27 रोमन\*, 28 लोमन\*, 29 पुलिन \*, 30 सुप्रि\*, 31 कटिप $^{\prime}$ , 32 सकर्णक\*, 33 वृष्टि\*, 34 सीर्थ, 35 अगस्ति, 36 विकर\*, 37 नासिका, 38 एग, 39 चिकार, 40 विरह,

1 बल, 2 चुल ( बुल ), 3 नल\*, 4 दल\*, 5 वट\*, 6 लकुल\*, 7 उरल\*, 8 पुल $^{\circ}$ , 9 मूल $^{\circ}$ , 10 उल, 11 डुल, 12 वन, 13 कुल, 14 तुल, 15 कवल,

1 पक्ष, 2 तुक्ष<sup>2</sup>, 3 तुष, 4 कुण्ड<sup>3</sup>, 5 अण्ड, 6 कम्बलिका (कम्बलिक), 7 विलक<sup>3</sup>, 8 चित्र 9 अस्ति<sup>3</sup>, 10 पियन् पन्य च (also पान्यायन), 11 कुम्भ, 12 सीरक (सीरज), 13 सरक, 14 सकल (सलक), 15 सरस, 16 समल, 17 अतिदवन् (स्वन्), 18 रोमन्, 19 लोमन्, 20 हस्तिन्<sup>3</sup>, 21 मकर<sup>4</sup>, 22 लोमक, 23 दीर्ष<sup>3</sup>, 24 निवात<sup>3</sup>, 25 पाक<sup>3</sup>, 26 सिहक, 27 अंकुद्य<sup>3</sup>, 28 सुवर्णक, 29 हंसक (हंसका), 30 हिसक<sup>3</sup>, 31 कुत्स<sup>3</sup>, 32 बिल<sup>3</sup>, 33 खिल<sup>3</sup>, 34 यमल, 35 हस्त, 36 कला<sup>4</sup>, 37 सकर्णक (सकण्डक), 38 अदमन्, 39 अस्तिबल ॥

1 कर्ण, 2 वसिष्ठ, 3 अर्क, 4 अर्कलुष (लूष), 5 ब्रुपद (जुपद), 6 आनजुह्म (अन), 7 पाञ्चजन्म, 8 स्किज, 9 कुम्मी $^{\circ}$ , 10 कुन्ती $^{\circ}$ , 11 जिल्लन, (5) किल्लन, 12 जीवन्त (जीवन्ति), 13 कुलिहा, 14 आण्डी-

वत (आण्डीवत्), 15 जब $^{\circ}$ , 16 जैत्र $^{\circ}$ , 17 आनक $^{\circ}$ , 18 अलुश, 19 शल, 20 स्थिरा ॥

1 सुत्तगम, 2 मुनिचित (चित्त), 3 विप्रचित (चित्त), 4 महाचित्त\*, 5 महापुत्र, 6 स्वत°, 7 श्वेत, 8 खिडिक (गिडिक) 9 शुक्र, 10 विप्र, 11 वीजवापिन, 12 आर्जुन, 13 द्दन, 14 आजिर, 15 जीव, 16 खिंग्डन\*, 17 कर्ण\*, 18 विप्रह $^*$ ,

1 प्रगदिन, 2 मगदिन, 3 मदिन, (श्वारिन,), 4 कविल (कलिंव), 5 खण्डित (खडिव), 6 गदित (गिरिव), 7 चूडार, 8 मडार (मार्जार), 9 मन्दार $^{6}$ , 10 कोविदार ॥

1 वराह, 2 पलाश, 3 शिरीष, 4 पिनद्ध, 5 निबद्ध, 6 बलाह\*, 7 स्यूल (स्थूण), 8 विरूप, 9 विजन्भ, 10 विभग्न, 11 निमग्न $^\circ$ , 12 बाहु, 13 खिसर, 14 शर्करा, 15 विनद्ध, 16 विरुद्ध, 17 मूल ॥

1 जुमुद, 2 गोमय, 3 रधकार, 4 दशमाम, 5 अश्वस्थ, 6 शालमिल (ली), 7 शिरीष, 8 मुनिस्थल, (स्थल), 9 कुण्डल, 10 जूट, 11 मधूकर्ण, 12 घासकुन्द $^*$ , 13 शुच्चिकर्ण, 14 मुचुकर्ण, 15 कुन्द ॥

जनपदे छुप् ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ जनपदे छुप् ॥ \* वृक्तिः ॥ देशे तन्नाद्मीति यभातुरार्थिकः प्रत्ययो भवति, प्रस्य देशविशेषे अनपदेऽभिधेये लुग्भवति ॥

81. The name of a kingdom is formed by the lup elision of these affixes, (when the name of the people without the change of number and gender, is at the same time the name of the kingdom).

The words within bracket in the above sûtra are added by the reading together of this sûtra with sûtra I. 2. 51. Dr. Otto Böhtlingk the learned

ranslator of Panini in German, has done so, and I think this addition is necessary for the elucidation of the sûtra. The aphorism literally means: The quadruply significant affix) is elided, when the place ( देश) to be named s a kingdom (जनपद). Thus पंचालानां निवासी जनपदः=पंचालाः। So also क्रारवः, स्त्याः, अङ्गाः, वङ्गाः, मगधाः, सुद्धाः, पुण्डाः ॥

Why is there no lup-elision of the affix in the following examples:. रीवृम्बरो अनपदः 'the Kingdom in which there are fig-trees'. वैदिशो जनपदः &c? Because here the words श्रीवृम्बर: and वैदिश: are not names of Kingdom, but re used merely as epithets. In fact the phrase तन्नाम्न is understood here .lso.

## वरणादिभ्यश्च ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ वर्णादिभ्यश्च ॥ वृत्तिः ॥ वरण इत्येवमाहिभ्य उत्पन्नस्य चातुर्राधिकस्य प्रत्ययस्य लब् भवति ॥

82. Also after the word arm &c, the affix denoting locality becomes elided, but the number and gender are not  ${\it changed.}$ 

After the words वरण the quadruply significant affix is elided by लप् ॥ The origination of this rule is for the sake of what is not a kingdom (or जनपर), o which the last rule applies. Thus वरणानाम रूरभवं नगरं = वरणाः "the city (not a kingdom) not far from the place Varana", So slso शृद्धी, शास्मलयः ॥

The word w in the sutra implies that this rule applies even to words other than those which are given in the list of ब्राणादि॥ As कट्कबर्री "a city near to bitter Badari tree".

f 1 वरणा, (वरण), f 2 शुङ्गी, f 3 शाल्माले, f 4 शुण्डीf \*, f 5 श्रायाण्डीf \*, f 6 पर्णी, f 7 ताम्रपर्णी, f 8 गोर ्षुर्वी गोदो, पूर्वेण गोदौ, अपरेण गोदौ), 9 आलिङ्ग्यायन, 10 जानपदी (जालपदी; जालपद) 11 जम्बू\*, 12 पुष्करst, 13 चम्पाst, 14 पम्पाst, 15 वल्सु $^{
m o}$ , 16 उज्जयनी (उज्जयिनी), 17 गया, 18 मथुरा, 19नक्षशिला, 20 उरसा (उरशा) 21 गोमती $^\circ$ , 22 वलभी $^*$ , 23 कट्कबर्री (  $\mathrm{with}$  कन्दुक), 24शरीषाः 25 काञ्ची, 26 सहाण्डी, 27 वणिकि, 28 वैणिक,  ${
m Is} \,\, {
m an} \,\,$  आकृतिगण ॥

# शर्कराया वा ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ शर्करायाः-वा (सुए) ॥ वृत्तिः ॥ शर्कराश्वहराषुत्पन्नस्य चातुरार्थकस्य प्रत्ययस्य वा लुब् भवति ॥

83. Optionally after the word शकरा, the quadruply significant affix is lup-elided.

Why do we say "Optionally"? The word शर्करा occurs in the classes क्रम-सादे (2) and वराहादि (14) (IV.2.80 classes 4 and 16), and must necessarily take the assixes हेच् and कक् taught therein: for had itnot taken those assixes absolutely, their would have been no necessity of inserting this word in those classes. The present rule, therefore teaches by implication, that the word शकरा takes the general affix अण्, besides the above two especial affixes, denoting locality And when the word takes this universal affix (IV 1.83), there the option is allowed, not otherwise. Thus शर्करा + अण् = शर्करा + अण् लुप = शर्करा ॥

ठक्छी च ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ ठक्-छी-च ॥ वृश्तिः ॥ शर्कराशब्हाद्टक् छ इत्येती प्रत्ययी भवतभातुर्रायकी ॥

84. The affix उक् and छ come after the word शकरा in the quadruple sense.

Thus of the word हार्करा there are altogether six forms denoting locality, namely two formed by this sûtra, two by the last, and two by the sûtra IV. 2. 80. Thus हार्करा, हार्करिकेम (formed by डच्), हार्करिकेम (formed by डक्), बार्करिकेम (formed by डक्), and हार्करिकेम (by छ).

### नद्यां मतुष् ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ नद्याम-मतुष् ॥ वृत्तिः ॥ नद्यामभिधयायां मतुष्यस्यया भवति चातुर्ययकः ॥

85. The affix Hay is added in denoting a river.

When the name of a river is to be designated by something which is found near it, we add the affix मतुष् (मत् and वत्). Thus उतुम्बराँवती, महाकाँवती, बीरणाँवती, पुष्कराँवती, इश्लेमती, दूँमती ॥ See VI. 3. 119 by which the क्षा is lengthened in these words, and VI. 1. 219 by which the udâtta is placed on this vowel. See VIII. 2. 10 by which मत् becomes वत्॥

The affix मनुष् is not however employed in forming the river-names भागीरथी and भेमरथी, which are formed by अण् added under IV. 2. 68.

मध्वादिभ्यश्च ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ मध्वादिभ्यः-च ॥ वृक्तिः ॥ मधु इत्येवमादिभ्यः शब्देभ्यो मतुष्यत्ययो भवति चातुर्रार्थकः ॥

86. The affix **Hay** is added to the words **Hy** &c in the four senses given above.

The origination of this rule is for the sake of what is not a *river*. As मधुमान, विस्तान &c.

1 मधु, 2 बिस, 3 स्थाणु, 4 वेणु, 5 कर्कन्धु, 6 शमी, 7 करीर ( किरीर ) 8 हिम, 9 किशारा, 10 शर्याण ( शर्पणा ) 11 महन्, 12 वार्शाली , 13 शर, 14 इष्टका, 15 आसुति, 16 शक्ति, 17 आसन्दी, 18 शक्त, 19 शलाका, 20 आमिषी ( आमिथी ) 21 इशु, 22 रोमन्, 23 स्ट्रि ( मुष्टि हृष्टि ) 24 रुष्य 25 सक्शिला, 26 खंड ( खंडा ) 27 वंट , 28 वेट (वेटा ) 29 रुप्य, 30 इस्त, 38 महन्, 32 शर्वायाट.

कुमुद्नडवेतसेभ्यो इमतुप् ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ कुमुद्न्तड-वेतसेभ्यः-इमतुप् ॥ वृह्मिः ॥ कुमुद्द्र नड देतस इत्येतेभ्य शब्देभ्यो इमतुष् प्रत्ययो भवति चानुरार्धिकः ॥ वार्षितकम् ॥ महिषाधाति वक्तव्यम् ॥

87. The affix उच्चत्प comes after the words इमुद, नड and वेतस, in the above four senses, and the final of these words is elided before this affix. Thus कुमुद्धान्, नड्डान्, वेतस्वान् ॥

Vart :--So also after the word महिष, as महिष्मान ॥

नडशादाड् ड्वळच् ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ नड-शादात्-ड्वळच् ॥ वृक्तिः ॥ नडशारशब्दाभ्यां ड्वलच् प्रत्ययो भवति चातुर्रायेकः ॥

88. The affix डुलच् comes after नइ and शाद in the four senses given above, the final of the words being elided.

Thus नड्डलम् and शादलम्।।

शिखाया वलच् ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ शिखाया-वलच् ॥
वृत्तिः ॥ शिखाशब्शवलचे प्रत्ययो भवति चातुर्रार्थकः । यथासंभवमर्थसंबल्धः ॥

89. The affix चलच comes after the word शिक्षा in the above four-senses.

Thus বিধোষনৰ 'the city Śikhā-vala' lit. 'crested as a peacock'. The word বিধো takes ৰল্ by V. 2. 111, the affix having the same force as শনুত্ V. 2. 94, ('whose it is' or 'in whom it is'). That বলন should be distinguished from the present, in as much as, the latter is employed in making names of locality, not so the affix taught in Book V.

उत्करादिभ्यश्छः ॥ ९० ॥ पदानि ॥ उत्करादिभ्यः-(छः) ॥ वृत्तिः ॥ उत्करादिभ्यःविभ्यश्छः प्रत्ययो भवति चातुर्विकः ॥

90. The affix so comes after the words seat &c, in the four senses:

As उस्करीयम्, शफरीयम् ॥

1 उस्कर, 2 संफल, 3 इक्तर, 4 पिप्पल, 5 पिप्पलीमुल, 6 अरुमन, 7 सुवर्ण ( सुपर्ण ) 8 खलाजिन, 9 तिक, 10 कितव, 11 अणक\*, 12 चिवण\*, 13 पिसुक, 14 अश्वरथ, 15 कादा, 16 कुंद्र ( इक्ताक्षुद्र st. कादा, 8द्व ) 17 अस्ता, 18 इति, 19 जन्या, 20 अजिर ( अजिन ) 21 चर्मन, 22 उच्छोदा, 23 कान्त ( ज्ञान्त ) 24 खिर, 25 हुर्पणाय, 26 इयावनाय, 27 नैवाकव ( नैव, बक्त ) 28 हुण\*, 29 हुक्ष 30 हाकि\*, 31 पलाहा, 32 विजिगीषा\*, 33 अनेक, 34 आसप, 35 फल\*, 36 संपर\*, 37 अर्क, 38 हार्त, 39 आप, 40 वैराणक\*, 41 हुडा, 42 अरुव, 43 निज्ञान्त\*, 44 पर्ण, 45 नीचा-यक\*, 46 हांकर, 47 अवरोहिस, 48 आर्\*, 49 विज्ञाल, 50 वेत्र, 51 अरीहरण\*, 52 खण्ड, 53 वातागर 54 मन्यणाई\*, 55 इन्द्रहुक्ष, 56 नितान्तहुक्ष, ( नितान्ताहुक्ष; नितान्त, हुक्ष ) 57 आर्द्रहुक्ष, 58 तृणव, 59 हान्य, 60 सुज्य, 61 अर्थनुक्थ.

नडादीनां कुक् च ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ नडादीनाम, कुक्-च (छः) ॥
वृत्तिः ॥ नड इत्यवमाद्दानां कुगागमा भवति, छश्च प्रत्यवश्वातुर्रार्थिकः । वयासंभवमर्थसंबन्धः ॥
पार्तिकम् ॥ क्रुष्णवा हस्वत्वंच । तक्षन्नलोपश्च ॥

91. The augment कुक् comes after the words नह &c, when the affix of follows in the above four senses. To the words নত &c. the same affix is added, with the insertion of a ক্ after the stem. As নত + কুক্+ছ = নতকীয়ন; মধানীয়ন, &c.

The words कुञ्चा and तभन् belong also to this class. In the case of कुञ्चा the long vowel is shortened, and in the case of तभन् the न् is elided: e. g. हं चकीयम, तभकीयम्॥

1 नड, 2 हक्ष, 3 बिल्व, 4 वेणु, 5 वेत्र, 6 वतस, 7 हक्षु, 8 काष्ट, 9 क्रपेंस, 10 तृण, 11 ऋडचा ( ऋडचाया ) ह्रस्वस्वं च, 12 तक्षन् नलेापश्च.

शेषे॥ ९२॥ पदानि॥ शेषे॥

वृत्तिः ॥ शेष इत्यधिकारीयम् । यानित अर्ध्वं प्रत्ययाननुक्रमिष्यामः, शेषेऽर्थे ते वैदितव्याः ॥

92. The affixes taught hereafter, have senses other than those mentioned above.

The suffixes that will be taught now have senses other than those already taught in the previous aphorisms. "Let a meaning, other than those of which 'progeny' (IV. 192) was the first mentioned, and the quadruple signification', the last, be called हाप or the remainder'—and in that remainder of senses, too, let there be the affix अग् &c. Thus चासुरं 'visible' viz. colour which is apprehended by vision' from चुनुष्: आयणः 'audible' viz. sound, from अवण, भौपनिषदः 'treated of in Upanishad' i. c. soul, हार्षदः from इषद्, 'ground on a stone' i. c. flour of a fried corn, चातुरं 'ridden in by four person' viz. a cart; चातुर्रदाम् 'who is seen on the fourteenth day of the moon' viz a goblin; भौतुखलः 'pounded in a mortar' viz. barley: आभः 'drawn by horses' viz. a chariot. (Adapted from Dr. Ballantyne's Laghukaumudi).

The regulating influence of the expression होषे "in the remainder" extends from this aphorism forward as far as IV. 3. 134. The affixes & &c taught hereafter, do not come in the sense of 'progeny' &c, but they have, every one of them, all the senses of जान 'being born' (IV. 3. 25), प्राक्तः (IV. 3. 101), आगतः (IV. 3. 74) &c. निवासः (IV. 3. 89), &c हृतः &c (IV. 3. 38).

Thus क्राज्ञ: means "born in Srughna (IV. 3. 25), or done in Srughna, or bought in Srughna, or obtained in Srughna, or skillful in Srughna (IV. 3. 38), or abundant in Srughna (IV. 3. 39), or suited to Srughna (IV. 3. 41), or staying in Srughna (IV. 3. 53), or what has come from Srughna (IV. 3. 74) or which has its rise in Srughna (IV. 3. 83), a road leading to Srughna (IV. 3. 85) a messenger going to Srughna (IV. 3. 85), a gate facing Srughna or from which men go out to Srughna (IV. 3. 86) a book relating to the History of Srughna (IV. 3. 87), an inhabitant of Srughna (IV. 3. 89), a person whose ancestral home is at Srughna (IV. 3. 90)"

ं राष्ट्रावारपाराद् घर्सो ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ राष्ट्र-अवारपारात्-घ-स्त्री ॥ वृत्तिः ॥ राष्ट्र भवारपार क्ष्यमान्यां यथासंख्वं घर्सानत्व्यंना प्रत्ययो भवतः ॥

#### वार्त्तिकम् ॥ विगृहीतादपीष्यते ॥ वार्त्तिकम् ॥ विपरीताच ॥

93. The affixes gha and kha are respectively added after the words राष्ट्र and अवारपार ॥

The affix इय is substituted for घ, and ईन for ख (VII. 1. 2). Thus राष्ट्रिय: 'born &c. in a country', अवारपारीण: 'who or what goes or extends to both banks'.

Vart:—The affix ख comes also when the words अवार and पार are taken separately; as well as when compounded inversely: e. g. अवारीणः 'belonging to this bank of the river', पारीणः 'belonging to the other bank', पारावारीणः 'belonging to the other bank as well as to this'. Here as well as in several of the subsequent aphorisms, merely the stems and their appropriate affixes are given; the sense of these affixes are those of 'being born' &c. to be taught hereafter in IV. 3. 25 and sûtras that follow it.

"There shall now be mentioned derivatives which end with those affixes the first whereof is \(\mathbf{q}\), and the last where of are \(\overline{\mathbf{q}}\) (IV. 3. 24), with specification of the original term to which the application of those affixes is appropriate; and their varieties of meaning, such as 'being produced therefrom' IV. 2. 25, and the like, shall be mentioned; and the declensional cases in connection with which the affixes are appropriately applicable". (Dr. Ballantyne's Laghu Kaumudi).

# श्रामाद्यस्त्रभी ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ श्रामात्, य-खर्जी ॥ श्रीः ॥ मामज्ञस्य खर् इत्येती प्रत्ययी भवतः ॥

94. The affixes य and खञ् (ईन) come after the word 'grama'.

As माम्य and मामीणः, 'a rustic'.

कत्त्रत्रचादिभ्यो ढकञ्॥ ९५॥ पदानि ॥ कति-आदिभ्यो-ढकञ्॥ वृत्तिः ॥ कत्रि इत्येवमाहिभ्यो ढकम् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ कुल्याया बलोपभ ॥

95. The affix ढक्क (प्यक) comes after the words कत्रि &c.

As कांत्रयकः , भीम्भेयकः &c.

1 क्रिब्रि, 2 उम्भि, 3 पुष्कर, 4 पुष्कल, 5 मोदन, 6 कुम्भी, 7 कुण्डिन, 8 नगरी (नगर) 9 माहिष्मती, 10 वर्मती, (चर्मण्वती) 11 उद्ध्या, 12 माम, 13 कुडधाया (कुल्याया) यलोपश्च, 14 वरुजी, 15 भक्ति.

कुळकुक्षिप्रीवाभ्यः श्वास्यळङ्कारेषु ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ कुळ-कुाक्षे-प्रीवाभ्यः, श्व-भासि-अळङ्कारेषु ॥ ्वृत्तिः ॥ कुलकुक्षिपीवाशब्देभ्यो यथासंख्यं श्वन् असि अलंकार इत्यतेषु जातादिष्यर्<mark>थेषु ढक्कभ् प्रस्थयोः</mark> भवति ॥

96. The same affix दक्का is added to the words कुल, कुक्सि and भीवा, when the whole words so formed mean respectively, 'a dog', 'a sword' and 'an ornament'.

The force of the affix, as already told above, is to denote 'produce' &c. (IV. 3. 25 &c): but the whole word has specific significance. As कोलियक: =a dog (lit. pertaining to a family); कोक्षेयक: =a sword (lit. remaining in a sheath), पेत्रेयक =a necklace. When not having these meanings, the regular derivatives from these words are formed by अण् as, कोल:, कोक्ष: ॥

नद्यादिभ्यो ढक् ॥ ९७ ॥ नद्यादिभ्यः, हक् ॥ इतिः ॥ नदी इत्येवमादिभ्यो हक्प्रत्ययो भर्यात ॥

97. The affix ढक (एवँ) comes after the words 'nadî' &c, in the remaining senses (i. e. IV. 3. 25. &c).

Thus नाइंब, 'pertaining to a river', माह्यम् earthen', &c.

1 नहीं, 2 मही, 3 वाराणसी, 4 श्रावस्ती, 5 कोशाम्बी, 6 वनकेशाम्बी ( वनकेश ) 7 काशपरी 8 काशफरी ( फारी ) 9 खादिरी, 10 पूर्वनगरी, 11 पाठा ( पावा ) 12 माया ( मावा ) 18 शास्वा ( सास्वा ) 14 हार्वा  $^{\circ}$ , 15 सेतकी ( वासेनकी ) 16 वडबाया वृषे, 17 हाल्या.

The word पूर्वनगरी occurs in the above list. Its derivative will be पौर्व-मगरेयम् ॥ But some say, it is composed of three words पूर्—वन—गिरे and they apply the affix to each of them separately. As पैरियम्, वानयम् and गरेयम् ॥

दक्षिणापश्चात्पुरसस्त्यक् ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ दक्षिणा, पश्चात्, पुरसः, त्यक् ॥ वृत्तिः ॥ दक्षिणा पश्चात् वरस् इत्येतेभ्यस्त्यक् प्रत्ययो भवति शेषिकः ॥

98. After the words 'dakshinâ', 'paschât' and 'puras' the affix 'tyak' (खे) is added in the remaining senses.

As हाक्षिणात्यः 'pertaining or produced in the south'; बाधारयः 'occidental', प्रीरस्त्यः 'oriental'.

कापिरयाः ष्प्रस् ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ कापिरघाः, ष्प्रस् ॥ इत्तिः ॥ कापिशीशब्दात् ष्प्रक् प्रत्ययो भवति शेषिकः ॥ वार्त्तिकम् ॥ बाहुस्कुर्दिगदिभ्यश्वेतिवक्तव्यम् ॥

99. After the word 'Kapisi', the affix 'shphak' is added in the remaining senses: (the feminine being formed by 374 IV. 1. 41).

Thus कापिशायनं मध्ः कापिशायनी द्राक्षा 'a liquor'.

Vari:—So also after बाह्लि, उर्दि and पर्दि as, बाह्लायनी, भोर्शयनी, पार्शयनी ॥ This debars युम् of IV. 2. 125.

रङ्कोरमनुष्येऽण् च ॥ १०० ॥ पदाान ॥ रङ्को:-अमनुष्ये-अण्-च-(ष्फक्) ॥ वृत्तिः ॥ रङ्कुशब्शव्यव्यये भवति, चकारातृष्कक्च श्रीषको ऽमनुष्येभिधेये ॥

100. After the word to the same affix 'shphak' as well as the affix and is added, in the remaining senses, when the meaning is a non-human being.

As राह्नवो गी: or राह्नवायणो गी: but राह्नवको मनुष्यः (IV. 2. 134).

Q. The word रंजु belongs to कच्छावि class (IV. 2. 133); and when a human being is to be denoted, then by IV. 2. 134, it will take the affix अण, and when a non-human being is to be designated, then it will take अण by rule IV. 2. 133; then where is the necessity of the present sûtra by which अण is enjoined when a non-human being is to be designated? To this the reply is that the force of the negative affix in amanuysha is that of इव; i. c. अमनुष्य = मनुष्य सद्धाः "a being like man, but not man". The word अमनुष्य does not mean 'anything which is not a man'. For had this been its meaning, then a blanket is also a thing which is not a man, and in denoting a blanket, we should add ष्क्रकः; but we never do so. When blanket is to be denoted we add अण of IV. 2. 133, as राष्ट्रवः "a woolen blanket". When we want to denote a living being other than man, then we add अण and ष्क्रकः of this sûtra. The अण is repeated in this sûtra, for the purpose also of showing that otherwise अण would have been debarred by the special affix ध्वकः ॥

The word रंजु is the name of a country, it would have taken अण् under the universal rule IV. 1. 83, but this is debarred by बुझ् of IV. 2. 125, and बुझ is debarred by उज्ज of IV. 2. 119, and उज्ज is debarred by अण् of IV. 2. 132, as it has क् as penultimate, the present sûtra debars that and ordains अण् and ब्ह्न ॥

द्युप्राग<mark>पागुदक्ष्</mark>रतीचो यत् ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ द्यु, प्राग्-अपाग्-उदक्-प्रतीचो-यत् ॥

वृत्तिः ॥ दिव् प्राच् अपाच् उदच् प्रत्यच् इत्येतेभ्यो यत्प्रत्ययो भवाते शैषिकः ।

101. After the words 'div', 'prâch', 'apâch', 'udach' and 'pratyach', the affix यत is added in the remaining senses.

Thus दिव्यम्, प्रांच्यम्, अपाच्यम्, उदीच्यम्, (IV. 4. 130) and प्रतीच्यम् ॥ For accent see VI. 1. 213. When these words are used as Indeclinables, and denote time, they take also the affixes 'tyu' and 'tyul', c. g, प्रान्तनम् (IV. 3. 25). The word अपाच्च means south.

कन्थायाष्ठक् ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ कन्थायाः ठक् ॥ वृत्तिः ॥ कन्याकास्त्रक् प्रस्त्रयो भवति शैषिकः ॥ 102. After the word 'Kanthâ', comes the affix 34 in the remaining senses.

As क्रान्थिकः ॥

# वर्णी बुक् ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ वर्णी-बुक् ॥

षृत्तिः ॥ कन्थाया इत्येव । वर्णो या कन्था तस्या वुक् प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

103. To the same stem is added the affix 35 when it treats about some thing which is to be found in the land of Varnu.

The Varnu is the name of a river, and the country near it is also called Varnu, the affix denoting country being elided by IV. 2. 81. Thus কান্যকৰ 0

अब्ययात्त्यप् ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ अब्ययात्-त्यप् ॥

वृत्तिः ॥ अव्ययात् स्यप् प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

Karika

भोमहक्वतसित्रेभ्यस्त्यब्दिधियों ऽन्ययात्स्मृतः।

निनिभ्यां ध्रुवगत्याश्च प्रवेशा नियमे तथा ॥

वार्त्तिकम् ॥ त्यब्नेर्धुवे ॥ वार्त्तिकम् ॥ निसो गते ॥ वार्त्तिकम् ॥ आविसङ्ख्निस् ॥ वार्त्तिकम् ॥ अरण्याण्णोवक्तत्यः ॥ वार्त्तिकम् ॥ दूरोदेत्यः ॥ वार्तिकम् ॥ उत्तरादहस्र ॥

104. The affix 'tyap' comes after an Indeclinable, in the remaining senses.

This rule is too wide. The affix स्वय् is restricted to the following Indeclinables:—अमा 'together', इह 'here', क्व 'where', those that end in तसि (V. 3. 7) and च (V. 3. 10). As अमात्वः 'a minister', इहत्यः, क्वार्यः, तत्वस्यः, तत्वस्यः &c.

Why do we say 'its application should be restricted'? Observe: भोपरिष्टः, पोरस्तः, पारस्तः formed from the Indeclinables उपरि, पुर, and पार; moreover, the Indeclinables, that are Vriddha (i. e. having आ, ए and औ in the first syllable), take the affix छ in the same sense. As, भारातीय।

Vart:—The स्त्रप् is added to नि, in the sense of "fixed" as, निस्यम=

Vart:—The स्वर् is added to निस् in the sense of 'going'. As निद्या' "Chandalas &c who have gone out of the caste".

Vârt:—The स्वप् is added to the word भाविस् in the Vedas: As, भावि-

Vart:-The affix ज comes after भरण्यः e. g. भारण्याः सुननसः॥

Vart:—The affix एख comes after दूर, e. g. ह्रेस्यः पथिकः ॥

Vart:-The affix आहम् comes after उत्तर e. g. भीत्तराहः ॥

पेषमोद्यः श्वसोऽन्यतरस्याम् ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ ऐपमस्-ह्यस्-श्वसो-अन्यत-रस्याम् ॥

वृत्तिः ॥ ऐषमस् ह्यस् श्वस् इत्वेतेभ्यो ऽन्यतरस्यां त्यप् प्रत्ययो भवति शेषिकः ॥

105. The affix त्यप् is added optionally after the words 'aishamas', 'hyas', and 'svas'; in the remaining senses.

As ऐषमस्त्यम् or एषमस्तनन् (IV. 3. 23), हवस्त्यम् or हास्तनम् (IV 3. 23); अस्त्यम् or अस्तनम् (IV. 3. 23) or शोवस्तिकम् (IV. 3. 15). The word 'śvas' takes the augment तुर् also, hence the above three forms.

तीररूप्योत्तरपदादञ्जो ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ तीर-रूप्य-उत्तर-पदात्-अञ्-श्रो ॥ वृक्तिः ॥ तीरोत्तरपदाद रूप्योत्तरपदाद प्रातिपदिकाद्यथासंख्यमञ् म इत्येता प्रत्यया भवतः शिषकाः ॥

106. The affix अत्र comes after a word ending with तीर, and the अ comes after a word ending with रूप; in the remaining senses.

This debars अण् ॥ Thus काकतीरम, पानूनतीरम, वार्करूप्यम् ॥ The words formed by अग्, take the affix डीए in the feminine (IV. 1.15); those in भ take the affix टाए (IV. 1.4). The sûtra is not enunciated as तीररूप्यान्तात, for had it been so, the affix would apply to बहुद्ध्य also, where द्ध्य is final, but cannot be called uttara-pada, as 'bahu' is not a pada but is an affix V. 3. 68. Therefore, we have बाहद्ध्यम् formed by अण् ॥

दिक्पूर्वपदादसंज्ञायां जः ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ दिक्-पूर्वपदात्, असंज्ञायाम-जः ॥ शृत्तिः ॥ असंज्ञायामिति प्रकृतिविशेषणम् । हिक्पूर्वपहात्मानिपहिकादसंज्ञा विषयाद् जः प्रत्ययो भवति शीषिकः ॥

107. The affix  $\mathbf{x}$  comes in the remaining senses, after a word preceded by another that signifies 'direction', provided the compound is not a Name.

To a stem, whose first member is a word denoting direction, and which is not a Name, the affix ज is added, forming the feminine in आ । The word असंज्ञायाम qualifies the 'base'. This debars अण् ॥ Thus पूर्वज्ञाला + ज = पीर्वज्ञाल: (VI. 4. 148, VII. 2. 117) 'who is in the eastern hall'. Similarly शाक्षणज्ञाल: अपपरशाल: ॥

Why do we say "when not a Name"? Observe, from the word पूर्वेषु-कामधामी (II. 1. 50) we have पूर्वेषु-कामधामीं: (VII. 3. 14), The example illustrates, how first a compound of Tatpurusha kind is formed by the words पुन+हणु-कामधामी; "Ishukamshami-in-the-East"; the whole being the name of the city. Then when the Taddhita affix is added to this word, the first vowel is not vriddhied, as is the general rule VII. 2. 117; but the first vowel of the second member of the compound is vriddhied, viz the letter ह of हुई आमरामी by rule VII. 3. 14. Similarly अपरेशुकामरामें: "who is in Ishukâmashamî-in-the-West".

The word 'षड़' is used in the sûtra for the sake of percision, for had the sûtra been दिक्षुविसंज्ञायां, there would rise the doubt, whether the the word-form दिक् was meant, or words denoting दिक् were meant. In fact the स्वरूपविधि is debarred by the use of the word ॥ For had it meant दिक्; the rule would have applied to words like दिग्गज: &c.

#### मद्रेश्योऽञ्॥ १०८॥ पदानि ॥ मद्रेश्यो-अञ् ॥ वृत्तिः ॥ विकुर्षपरान्मद्रशस्त्रास्य प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

108. The affix অব is added to the word মর, preceded by a word denoting direction; in the remaining senses.

Thus पेमिनहः र्र. ेद्वी; आपरमदः र्र. द्वी ॥ Here contrary to the examples in the preceding sûtra, the initial vowel is vriddhied by VII. 3. 13 which makes a special exception in the case of the word मह ॥

#### उदीच्यग्रामाच्चवहुचोन्तोदात्तात् ॥ १०९ ॥

ृष्टक्तिः ॥ दिग्महणं निवृत्तम् । उदीच्यमामवाचिनः प्रातिपदिकाद् बह्वचोऽन्तोदात्तात् अम् प्रस्ययो भवति दीषिकः ॥

109. The affix size comes in the remaining senses, after a word consisting of more than two syllables, having udatta accent on the final, being the name of a village of the peoples of the North.

The governing force of the word दिक् ceases here. The अञ् debars अण्॥ Thus हो वेपुरम् मैंगण्डपुरम्॥

Why do we say "village of north-folk"? Observe माध्रौम formed by अन् ; difference in accent.

Why do we say "consisting of more than two syllables"? Obseve

Why do we say "being oxytone?" Observe शार्करियानम्॥ Here धा is udâtta by VI. 1. 194, taking लित् accent.

#### प्रस्थोत्तरपद्पलद्यादिकोपश्रादण् ॥ ११० ॥ वृत्तिः ॥ प्रस्थोत्तरपदात् पलयादिभ्यः ककारोपश्राच प्रातिपदिकादण् प्रत्ययो भवति देषिकः ॥

110. The affix अण् comes, in the remaining senses after a word ending with प्रस्थ, after the words पढ़िंश &c, and

after a word having a penultimate **\( \pi\_i**\), whether these words express villages of North folk or not.

This debars the भाग of the last aphorism. Thus माद्रीप्रस्थः, माहकीप्रस्थः, पालदः, पार्यवरः, नेलिनकः, चैयातकः ॥

In the class Paladyâdi, those words which denote villages of वाहीक, will not take हम् or मिर affix of IV. 2. 117; but will take the affix अण् of this rule. Such as the words गाँछी and नैतकी ॥

The word गोमती occurs in Paladi class, and consequently it does not take the affix कुछ (IV. 2. 123) which it would otherwise have taken by reason of its being a Vriddha word ending in long है।

The word वाहीक has a penultimate क, but it is recited in Paladi class, showing that it does not take the affix & of IV. 2. 114 though it is a Vriddha word.

The affix अन् is repeated in this sûtra, (though its anuvritti comes from IV. 1.83), in order to exclude the application of any rule which might have debarred the general अन्।

1 पलरी, 2 परिषद, 3 रोमक, 4 वाहीका, 5 कलकीट ( मलकीट ) 6 बहुकीट ( बाहुकीट ) 7 आं $^{\prime}$  लकीट, 8 क्रमलकीट, 9 क्रमलकीकार, 10 क्रमलिए।, 11 गौष्ठी, 12 नेकती ( नेसकी ), 13 परिखा, 14 पू $^{\prime}$  रसेन, 15 गामती, 16 पटखर, 17 उरपान ( उरवानि ) 18 बकुक्लोम, 19 सकुलोमन् 11

कण्वादिश्यो गोत्रे॥ १११॥

वृत्तिः ॥ गोत्रमिह न प्रस्ववार्यो न च प्रकृतिविशेषणै, तहींव सबध्वते, कण्वाहिश्यो गोत्रे यः प्रव्ययो विशिष् तस्तहन्तेश्य एवाण् प्रस्थयो भवति शैषिकः ॥

111. The affix अण् comes after the patronymics formed from कण्य &c.

Here the word नोचे does not qualify the sense of the base, nor does it give the sense of the affix. It simply means "that after a word ending with the affix which has been ordained after the words Kanva &c, in denoting a Gotra or Family-name; the affix अग् is employed in the remaining senses." This debars the affix  $\mathbf{g}$  (IV. 2. 114). Thus काण्या: "the pupils of Kanva". गोकशा: (IV. 1. 105).

Why do we say "when denoting Family-names?" Thus the word काण्य, when it means कण्य देवताऽस्य, forms its secondary derivative काण्यीयम् by छ ॥

The Kaṇva-class is a sub-class of Gargadi. The Family-names from কিল and নীক্ষ are কাঁত্ৰ and নীক্ষৰ by rule IV. 1. 105. To this, the affix মণ্ট্ is added. কাত্ৰ + মণ্ = কাঁট্ৰ: (VI. 4. 148 and VI. 4. 152).

इजस्य ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ इद्यः, च-(अण्) ॥ वृष्यः ॥ गोत्रे व इत्र् विहितस्तदन्तात्पातिपहिकारण्पत्ययो भवति वैषिकः ॥ 112. After a Family-name formed by रज, the affix अण is added in the remaining senses.

This debars अण्॥ Thus from क्क्ष we have Patronymic क्षक्षि, from which क्षकाः "the pupils of Dâkshi"; द्वाक्षाः, माहकाः॥ The final ≰ is elided before अण् by VI. 4. 148.

Why do we say 'denoting a family-name'? Observe स्तीतङ्गिन:, a word formed by इम् of IV. 2. 80, not denoting a family, but having the four-fold sense of IV. 2. 68-70. The further derivative from this will be सातङ्गनीयम् by छ (IV. 2. 114).

न द्वश्वचः प्राच्यभरतेषु ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ न-द्वश्वचः, प्राच्य-भरतेषु( अण् ) ॥ यृत्तिः ॥ द्वाचः प्रातिपश्कितात्वाच्यभरतगोत्राहिनन्तारण् प्रत्ययो न भवति ॥

113. The affix आण् is not however added to a word which, though ending in the Patronymic afffix हज, consists of two syllables, when it is the family name of Eastern people or of Bharata.

This sûtra debars अण् which would have come by the last sûtra. The result being, that the words answering to the description given in this aphorism, form the श्राप्तक derivatives by the affix छ (IV. 2. 114). Thus पीब्कीया, काशीयाः from पीव्कि, काशि ॥ Why do we say "consisting of two syllables"? Observe पान्नागारा, formed by अण् from पान्नागारि ॥

Why do we say "when it denotes the family-names of East folks or Bharata"? Observe : बाजाः from वाकि ॥

Q. How do you form काशीय when by rule IV. 2. 116, the proper form would be काशिकी or काशिका?

Ans. The word কায়ি of sûtra 116 refers to a country because it occurs with चेहि, while the কায়ি of the example under the present aphorism is a Family-name.

The Bharatas belong also to the East-Folk or Prâchyas. Their separate mention here indicates by Jñâpaka or inference, that whereever Prâchya is used in these sûtras, it does not include the Bharatas. See. II 4. 66.

वृद्धाच्छः ॥ १९४ ॥ पदानि ॥ वृद्धात्-छः ॥ वृद्धिः ॥ वृद्धास्पातिपदिकाच्छः प्रत्ययो भवति बौषिकः ॥

114. After a word called Vriddha, the affix sis added in the remaining senses.

The word गांच does not govern this sûtra. This is a general rule. The Vriddha is defined in I. 1. 73 &c. This debars अण् ।। Thus from गार्थ we

have गार्गीय ( VI. 4. 148 & 152 ). So also वात्सीयः, शालीयः, मालीयः, ॥

This rule being a subsequent one, debars the following preceding rules, in case of conflict of rules (I. 4. 2) I. The rule relating to Indeclinables (104), 2. The rule relating to words ending in the and seq (106) 3. The rule relating to Villages of North-folk (109), 4. The rule relating to penultimate a (110). Thus.

इह—इहस्य; but भारात्—आरातीयः करवतीर—कारवतीरम्; but वायसतीर—वायसतीरीयः चणाररूप्य —चाणाररूप्यम्; but माणिरूप्य –माणिरूप्यकः (IV. 2, 21) शिवपुर -शैवपुरमः; but वाड-वकर्य –वाडवकर्षीयः, निलीनक –नैलीनकः ; but भौलुक -भौतृकीयः ॥

भवतष्ठक्छसी ॥ ११'५ ॥ पदानि ॥ भवतः, ठक्-छसी ॥ वृश्तिः ॥ भवच्छक्तर् वृद्धात् ठक्छसी प्रत्ययी भवतः शैषिकी ॥

115. The affix डक् and छस come after the Vriddha word भवत, in the remaining senses.

The word भवत is a Vriddha word because it belongs to tyadâdi class (I. 1. 74). This rule debars क of the last aphorism. In the affix, छस्, the final स् is indicatory, showing that the word भवत before this affix gets the designation of Pada पद (I. 4. 16). Thus भवत्+डक्=भावस्कः; भवत्+छस्=भवदीयः ॥

But when the word भवन् is not treated as Vriddha, then it takes the general affix अण्; as भावतः ॥ This is the case when भवन् is derived by affixing शत् to भू॥

काइयादिभ्यष्ठज्ञिठौ ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ काइयादिभ्यः-ठज्-ञिठौ ॥ वृत्तिः ॥ काश्चि इत्येतमादिभ्यष्ठम् त्रिट् इत्येती प्रत्ययी भवतः शैषिकौ ॥ वार्त्तिकम् ॥ भापदादिपूर्वपदास्कालान्तात् ॥

116. The affixes ठम् and त्रिड् come, in the remaining senses, after the words काारी &c.

In the affixes टम् and त्रिड्, the इ is replaced by इक, the other letters are anubandhas. The form in both cases will be the same, but there is a distinction in the feminine. Those formed by उम् will take डीप् (IV. I. 15), the others will take टाप् (IV. I. 4). Thus काशिका or काशिकी, बेरिका or बेरिकी॥

The word वृद्धात् is to be read in to this sûtra. Those words in the list which are not वृद्ध will take the affixes, by virtue of being so classified.

The word देवदत्तः occurs in the list of words. It gets the designation of कुछ by I. 1. 75. Thas देवदत्तिकः ॥ But when it is the name of a Vâhîka village, it is not a Vriddha word. The secondary derivative then will be देवदत्तः ॥

Q. In the Mâhâbhâshya it is said that a Proper name is optionally

treated as a Vriddha, and it gives example of देवदसीयाः or देवदसाः॥ So then देवदसाः is a Vriddha word and will take these affixes.

Ans. No. In that very passage of Mahabhashya it is further stated that the option in the case of Proper-Names is allowed only for the purposes of the application of the affix ত (IV. 2. 114) and not the affix ত and মিই ॥

Vârt:—This affix comes after compound words ending in काल and preceded by भागतू, अर्थ and तर; as भागतूकालिकी or ेका, भार्यकालिकी or ेका ॥

1 काशि, 2 चेंदि ( तेदी ) 3 सांवाति\*, 4 संवाह, 5 अच्छुत, 6 मेंदिनाम ( मोहमान ) 7 शकुला द, 8 हस्तिकर्षू, 9 कुनामन, ( कुशमन, 10 हिरण्य, 11 कुरण, 12 गोदासन ( ग्रांधाशन) 13 आरङ्गी\*, 14 आर्दिन, 15 अस्ति\*, 16 देवदस्त, 17 दशमाम ( शसमाम ) 18 शोदावतान ( सांधावतान ) 19 छुवस्त , 20 जूपराज, 21 देवराज, 22 मोदन\*, 23 सिन्धुमिन, 24 सासमिन, 25 सुधामिन\*, 26 सोमिनन, 27 छा शमिन\*, 28 सधमिन, 29 आपराष्ट्रपूर्वपरात् ( आपर्, कर्ष्य, तर्) कालान्यात्, 30 संज्ञा, 31 भौरिकि, 32 भौतिङ्गि, 33 सर्वमिन, 34 साधुमिन॥

वाहीकमामेश्यश्च ॥ ११७॥ पदानि ॥ वाहीक-मामेश्यः च, (ठञ् ञिदी) । वृत्तिः ॥ वाहीकमानवाचिश्यो वृद्धेश्यष्ठम् मिठी प्रस्ययी भवतः शैषिकी ॥

117. The affixes  $\overline{sy}$  and  $\overline{suz}$  come, in the remaining senses, after the Vriddha words denoting the villages of Vâhîka.

The word बृद्धात् is to be read into this sûtra. This debars the affix gr (IV. 2. 114). Thus शाकलिकी or शाकलिका, मान्यविकी or मान्यविका॥

विभाषोशीनरेषु ॥ ११८॥ पदानि ॥ विभाषा-उशीनरेषु (ठञ्-ञिठी) । इतिः ॥ उशीनरेषु ये वाहीकमान्नास्तदात्विश्यो वृद्धेश्यः मान्निपदिकेश्यो विभाषा टम् मिठी प्रस्त्रयी भवनः ॥

118. The affixes zer and faz come optionally in the remaining senses, after Vriddha words denoting Vahîka villages situated in Usînara.

Thus आह्रजालिकी, 'लिका and 'लीबा; so also सौर्श्वानिकी, सौर्शानिका and सी:

आर्देशे ठञ्जू ॥ ११९ ॥ पक्ति ॥ ओः, देशे, ठङ् । इतिः ॥ इवर्णान्ताद् देशवाचिनः मातिपरिकात् ब्रम् प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

119. The affix zz, comes in the remaining senses, after a Nominal-stem denoting a locality and ending in  $\overline{s}$  !

The phrase 'again' does not govern this sûtra. For had it been understood in this aphorism, there would have been no necessity of repeating it in the next.

Thus नेपारकर्षुकः, शावरजम्बुकः ॥ Why do we say हेशे 'denoting a country'? Observe पानवाः 'the pupils of प्रु' formed by अप्।

In the previous sutras, the anuvritti of उम् and মিত্ both were current; hence the repetition of इम् in this sûtra, because we could not take the anuvritti of उम् from the last sûtra without drawing the anuvritti of সিহ।

#### वृद्धात्पाचाम् ॥ १२० पदानि ॥ वृद्धात्-प्राचाम्-(ठञ्) । वृत्तिः ॥ भोर्रेश्च इत्थेव । उवर्णान्तावृ वृद्धात्माग्रेशवाचिनः प्रातिपविकाद्टम् प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

120. The affix द्व comes in the remaining senses after a vriddha word endding in s and denoting a locality of the East-folks.

The phrase भौदेंशे is here understood. Thus भावकश्रम्बकः, शाकश्रम्बकः गापितवास्तुकः ॥

The affix रुष् would have been valid by the last sûtra also, the present sûtra makes a नियम or restriction, showing that in the case of words denoting places of East, the rule applies to those words only, which are Vṛiddha. Therefore it does not apply to मह्मवास्त, from which we have माह्मवास्तरः ॥

# धन्त्रयोपधाद्तुञ् ॥ १२१ ॥ पादानि ॥ धन्त्र-य-उपधात्-वुञ् ॥ वृश्तिः ॥ धन्त्रवाधिनो वृद्धात्मातिपरिकार् वृद्धा प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

121. The affix  $\mathbf{g}\mathbf{x}$  comes in the remaining senses, after a vriddha word denoting a locality, which has the letter  $\mathbf{v}$  as its penultimate, and after a vriddha place-name denoting a waste or desert place.

The words वृज्ञात् and देशे are understood here. The word ध्यन्त means a waste or desert. Thus परिधन्यकः, ऐरायतकः are examples of ध्रम्य ॥ Similarly सांकाद्यकः and काम्पिक्यकः are examples of य penultimate.

# प्रस्थपुरवहान्ताच ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ प्रस्थ-पुर-वहान्तात्-च-(वुञ्) । वृक्तिः ॥ प्रस्थपुर वह इत्वेवमन्ताद्वेशवाचिनः प्रातिपविकात वृद्धार्वुच प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

122. The affix  $g_{\overline{q}}$  comes, in the remaining senses, after a Vriddha word denoting a locality and ending with  $y \in Q$  or  $g_{\overline{q}}$ .

This debars छ (IV. 2. 114). Thus मालाप्रस्थकः, नान्सीपुरकः, कान्तिपुरकः, पैनु-पहकः, फाल्युनीवहकः ॥

The words ending in gr would have taken the affix gr by the next sutra also, but as that sutra is restricted to the countries of the East, this sutra is general in its scope,

रोपधेतोः प्राचाम् ॥ १२३ ॥ पद्यानि ॥ र-उपधा-र्रतोः-प्राचाम् । वृह्याः ॥ रोपधारीकारान्ताच प्राग्रेश्ववाचिनो वृद्धार्युम् प्रस्ययो भवति शैषिकः ॥

123. The affix चुज् comes in the remaining senses, after a Vriddha word denoting a locality of the East-folk, the word having a penultimate ₹ or ending in ₹ ∥

This debars छ ॥ Thus पाटलिपुनकाः, ऐकचककाः ॥ So also with words ending in ई ॥ As, काकन्दी—काकन्दकः, माकन्दी—माकन्दकः (VI. 4. 148).

Why do we say प्राचाम 'of the East-folk'? Observe ज्ञानामित्रीयः formed by छ. The न in ईन् in the sûtra is for the sake of distinctness.

जनपदतदवध्योश्च ॥ १२४ ॥ पदानि ॥ जनपद-तद्-अवध्योः च-(बुङ्) ॥
वृत्तिः ॥ वृद्धाज्जनपदवाचिनस्तदविधवाचिनश्च प्रातिपदिकार्षुम् प्रस्ययो भवति श्रीविकः॥

124. The affix **33** comes in the remaining senses, after a Vriddha word denoting an inhabited kingdom, or a limit of such kingdom.

The phrases वृद्धान् and देशे are understood here, being qualified by जनपद and त्रविध ॥ This debars the affix छ ॥ Thus आभिसारकः and आदर्शकः are examples of जनपद ॥ And आंपुष्टकः and द्यामायनकः from औपुष्ट and द्यामायन two uninhabited countries, are illustrations of जनपदाविध ॥

The अवधि or limit of an inhabited country or जनपर must be a country and not a village. This is so, in order to prevent, by anticipation, the application of छ by IV. 2. 137 to words like त्रिंगर्स which is an arid desert: as जनर्स . I The word तर्वधि means either "the boundary of that (जनपर)" or "that which itself is a boundary".

अनुद्धादिपि बहुवचनविपायत् ॥ १२५॥ पदानि ॥ अष्टद्धात्-अपि-बहुवचन-विपयात्-(बुञ्)॥ वृद्धिः॥ अवृद्धाद् वृद्धाद्य जनपद्मत् नव्वधिवाचिनश्च बहुवचनविषयात्वातिपदिकाद् दुम् प्रस्वयो भवति क्षैषिकः॥

125. The affix  $\mathfrak{Z}\mathfrak{T}$  comes in the remaining senses, even after a word which is not a Vriddha, and which is always plural, when it denotes an inhabited country or a limit of such country, as well as after such Vriddha words.

The words जनपर and तरवधि are to be read into the aphorism. This debars छ and अण्॥ Thus from अङ्गाः, वङ्गाः and कालङ्गाः which are non-Vriddha Kingdom denoting words, always having a plural form, we have आङ्कलः, वङ्गकः and कालिंगकः॥ Similarly अजनीहाः and अजकन्मः are non-Vriddha always plural words, denoting boundary of kingdom; we have from them आजनीहकः and आजकन्दकः॥ The affix will apply, of course to Vriddha जनपर word by the last sûtra, though these be always plural in form. Thus रावकः and आजनाह from हार्वाः and

क्राम्बाः ॥ So also to Vriddha words denoting limit of a Kingdom : कालंकराः— कालंकरकः, वैकुलिशाः—वैकुलिशकः ॥

The word विषय is used in the sûtra to indicate that the word should be plural in essence, having no corresponding singular form. Therefore the rule will not apply to वर्तन्य: plural of वर्तनी ॥ The derivative from it will be वार्तन: ॥

The word आपि is used in the sûtra to indicate that Vṛiddha-words which would have taken बुज् by the last sûtra are not debarred by this sûtra, when they are plural in form. This debarring would have taken place, by the rule of interpretation known as तक्कांण्डिन्यन्याय; but for the use of the word आपि॥ This maxim or nyâya is thus explained in Padamanjari:—पृत्रेषुत्रे हि जनपरसामान्ये वृद्धान् बुज् विकितः, यथा ब्राह्मणसामान्ये दिध्यानं; इह तु बहुवचनविषयेविशेषेऽवृद्धान् बुज्, यथा कोण्डिन्ये तकरानं, तत्रभ बहुवचनाविष वृद्धान् वृज्ञिमाप्ते आरभ्यमाणाऽवृद्धान् बुज् वृद्धान् वृज्ञोन् वाधकः स्वादिश्वपि शब्दन समुधीयते इत्यर्थः॥

कच्छाग्निवक्त्रगर्तोत्तरपदात् ॥ १२६॥ पदानि ॥ कच्छ-आग्ने-वक्त्र-गर्त्त-उत्तरप-दात्-(बुञ्)।

वृत्तिः॥ कच्छास्नृतरपदार् देशवाचिनः प्रातिपदिकाधार् वृद्धारवृद्धाधनुम् प्रत्ययो भवति शैषिकः॥

126. The affix gg comes in the remaining senses after a word, whether Vriddha or not, denoting a locality and having as its second term the words 'kachehha', 'agni', 'vaktra' and 'garta'.

This debars & and अण्॥ As हास्त्रच्छकः, पेप्पलीकच्छकः, काण्डाप्रकः, विभुजाप्रकः ऐन्द्रवक्तकः, सैन्ध्रवस्त्रकः, बाह्मर्तकः and चाकगर्तकः॥

The word उत्तरपद in the sûtra should be read with every one of the words कच्छ &c.

भूमादिभ्यश्च ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ धूमादिभ्यः-च-(बुज्) । वृक्तिः ॥ धूमादिम्यो देशवाचिभ्यः प्रातिपदिक्षेभ्यो बुज् प्रत्ययो भवति श्रीष्ठितः ॥

127. The affix 334 comes, in the remaining senses, after the words dhûma &c, denoting country.

This debars भण् &c. भीमकः, खाण्डकः &c. The word पायेव occurs in the list. It would have taken हुम् by IV. 2. 121 as it has य as penultimate. Its mention here shows that it need not denote a locality for the application of this affix. Similarly the words विदेह and आनर्त being names of जनपद would have taken हुम् by 124 ante; here in this list, therefore, they do not denote country. Thus विदेशानां भिवायाणां स्वं = वैदेश्यम "the property of Videha Kshatriyás". So also आवर्षकम् ॥ The word समुद्र occurs in the list, It takes the affix when the

derivative word means a 'ship' or a 'sailor'. Thus सामुद्रिका नीः and सामुद्रको मनुष्यः ॥ Otherwise not : सामुद्रम् "Oceanic water".

1 धूम, 2 षडण्ड ( खडण्ड and खण्ड ) 3 शशास्म, 4 अर्जुनाव ( आर्जुनाद ) 5 माहकस्यली, 6 आनकस्थली\*, 7 माहिषस्थली\*, 8 मामस्थली ( माषस्थली ) 9 अदृस्थली\*, 10 महुकस्थली\*, 11 समुद्र स्थली, 12 शण्डायनस्थली, 13 राजस्थली, 14 विरेह, 15 राजगृह, 16 साजासाह, 17 शब्प, 18 (शिष्य) 18 मिजवर्भ ( मिजवर्थ; मिज, वल ) 19 अक्षाली\*, 20 महुकूल, 21 आजीकूल ( आञ्जीकूल ) 22 द्याहाद, 23 ज्ञाहाद, 24 संस्कीय ( संहीय ) 25 वर्षर, 26 वर्षर, 27 गर्त ( वर्षगर्त ) 28 आनर्त, 29 माठर, 30 पायेय, 31 घोष, 32 पल्ली ( वर्षा ) 33 आराज्ञी, 34 धार्तराज्ञी, 35 आवय, 36 तीर्थ ( अवयात तीर्थ ) 37 कूलान्सीविरेषु, 38 समुद्रान्नावि मनुष्ये च, 39 कुक्ति, 40 अन्तरीय (अन्तरीप ) 41 द्यीप, 42 अरुण, 43 उज्जयनी, ( उज्जयिनी ) 44 पद्यार\*, 45 एकिणापय, 46 साकेत. 47 घोषस्थली, 48 अक्षास्थली, 49 गर्तकूल, 50 मानवही, 51 सुराज्ञी ॥

नगरात्कुत्सनप्राचीण्ययोः ॥ १२८॥ पदानि ॥ नगरात्-कुत्सन-प्राचीण्ययोः-(बु्घ्) वृत्तिः ॥ नगरशब्शव्दुम् प्रत्ययो भवति शैषिकः कुत्सने प्रावीण्ये च गम्यमाने ॥

A. केनायं मुषितः पन्था गात्रे पक्ष्मालिधूसरः ? B. इह नगरे मनुष्येण ॥ A. संभाव्यतएतन्नागरकेण ॥ कीराहि नागरका भवन्ति ॥ A. केनेद लिखितं चित्रं मनोनेत्रविकाशि वत् ? B. इह नगरे मनुष्येण ॥ A. संभाव्यतएतन्नागरकोणे ॥ प्रवीणा हि नागरका भवन्ति ॥

128. The affix as comes after the word 'nagara' in the remaining senses, when censure or praise is implied.

The word कुस्सने which is equivalent to निम्त्नं Or 'blame or censure'; and प्रावीण्यं which means नैपुण्य "dexterity", qualify the sense of the affix.

Thus नागरक: 'a knave, a cunning person, or a skillful person'. The word literally means 'a town-born, or town-bred', but by the usage of language, it always denotes a person having the vices or virtues of a town, such as a thief or an artist.

Why do we say "when censure or dexterity is implied"? Observe नागराः ब्राह्मणाः 'the Nagara Brâhmaṇas'.

अरण्यान्मनुष्ये ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ अरण्यात्-मनुष्ये-(बुड्ग्) ॥ वृत्तिः ॥ अरण्यशब्हात्तृतुम् पत्ययो भवति शैषिको मनुषपेऽभिषेये ॥ वार्तिकम् ॥ पथ्यश्यायन्यायविहारमनुषप इत्तिष्विति वक्तष्यम् ॥

129. The affix বুস্ comes, in the remaining senses, after the word অংকৰ, in the sense of a man.

This debars the affix ज. Thus आएण्यकः मनुष्यः 'a forester'.

Vârt:—It should be stated rather that the affix कुम् is added to भएष in the sense of 'a way' 'a lesson, or doctrine (Upanishad)' 'a maxim' 'a play or game' 'a man' and 'an elephant'. Thus भारण्यकः पन्धाः, भध्यायः, न्यायः विकारः, मनुष्यः or हस्ती ॥ Vârt:—Optionally when the sense is that of a cow-dung as **आरण्याः** or आरण्यका गोमयाः॥

Why do we say 'when having these senses'? Otherwise the affix will be अण्. As आरण्याः पदावः 'wild beasts'.

विभाषा कुरुयुगन्धराभ्याम् ॥ १३० ॥ पदानि ॥ विभाषा-कुरु-युगन्धराभ्याम् (बुज्) वृत्तिः ॥ कुरु युगन्धर इत्येताभ्यां विभाषा वृज्ञ प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

130. The affix gs comes optionally in the remaining senses, after the words 'Kuru', and 'Yugandhara'.

Thus कीरवर्ताः or कीरवैं:, बीगन्धरकः or गीगन्धरैं: ॥ These words denote जनपर or inhabited countries, and therefore by sûtra IV. 2. 125 they would always have taken the affix दुन्. The present sûtra makes the application of दुन् optional and not obligatory. The word दुन् occurs in the list of कच्छादि class (IV. 2. 133). By virtue of its being so classified, it will take अग् also. And when it means man or something found in men, it will take necessarily, not optionally, the affix दुन् by virtue of sûtra IV. 2. 134. As कीरवको मनुष्यः, कोरवकामस्य इसितम् ॥ This aphorism therefore, teaches option regarding दुन् with these restrictions, while it teaches option absolutely with regard to the word गुगन्धरः ॥

मद्रवृज्योः कन् ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ मद्र-वृज्योः-कंन् । वृत्तिः ॥ मद्रवृजिशब्शभ्यां कन् प्रत्यवो भवति शैषिकः ॥

131. The affix कर comes in the remaining senses, after the words 'madra' and 'vriji'.

This debars ् हुज्ज् , though the words denote inhabited countries. Thus

कोपधादण् ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ कं-उपधात्-आण् । वृत्तिः ॥ ककारोपधात् प्रातिपदिकादण् प्रत्ययो भवात शैषिकः ॥

132. The affix any comes in the remaining senses after a word denoting a place and having the letter as its penultinate.

This debars दुम् in the case of words which denote जनपर or inhabited countries. Of course the words which do not denote जनपर, will have taken अण् even without this rule. Thus आधिकः "born in ऋषिकाः" So also माहिषिकः ॥

The affix अण् will apply even when the word ends in द, and would have otherwise taken ढम् by IV. 2. 119. Thus ऐश्वातः "born in दृश्वाकु" ।। The word देशे is understood in this sûtra.

कच्छादिश्यस्य ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ कच्छादिश्यः-च-(अण्) । इति ॥ कच्छ इत्येवमादिश्यो दशवाचिश्योऽणप्रत्ययो नवति ॥ 133. The affix **au** comes, in the remaining senses, after the words kachchha &c denoting places.

The word देशे is understood here. This debars बुम् &c. Thus काच्छः, सैन्धवः, वार्णवः &c. The words कच्छ &c. are not invariable plural words, because by the next sûtra, it is shown that these words may signify men and their habits &c. The word विजापक occurs in this list. It would have taken अण् by the last sûtra also, because it has क as its penultimate. Its mention in the list is for the sake of the subsequent sûtra by which it takes दुम् also under certain conditions.

1 कच्छ, 2 सिन्धु, 3 वर्णु, 4 गन्धार, 5 मधुमत्, 6 कम्बोज, 7 कश्मीर, 8 साम्य, 9 कुह, 10 अ-नुषण्ड (अणु, अण्ड, खण्ड) 11 द्वीप, 12 अनुष, 13 अजवाह, 14 विजापक, 15 कलुसर (कुलून)16रङ्कु॥

मनुष्यतत्स्थयोर्बुञ् ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ मनुष्य-तत्स्थयोः बुञ् ॥ इत्तिः ॥ मनुष्ये मनुष्यस्ये च जातांदा प्रत्ययार्थे कच्छादिश्यो वृश् प्रत्ययो भवात ॥

134. The affix चुज्ज comes after the words kachchha &c. in the senses of born &c. when the meanining is a 'man' or 'what exists in man'.

This debars अण्॥ Thus काच्छकः 'a man born in Kutch'. काच्छकमस्य हसितं जिल्पतम्॥ 'His joke or talk is of Kutch or a Kutch-laughter'. काच्छिका छुडा॥ Similarly सैन्धवको मनुष्यः, सैन्धवकमस्य हसितं जिल्पतम्, सैन्धविका चुडा॥

Why do we say "when meaning man or what exists in man?" Ob serve काच्छो गी: 'The cow of Kutch'. सैन्धवो वार्णवः॥

अपदाती साल्वात् ॥ १३५॥ पदानि ॥ अपदाती-साल्वात्-( वुज्र ) ॥ वृत्तिः ॥ अपदातीवे मनुष्ये मनुष्ये साल्वशब्दार् वुज् प्रत्ययो भवति ॥

135 The affix gn comes after the word साल in the senses of being born &c when denoting a man or what exists in man, provided that it does not mean a foot-soldier.

The word साल which occurs in the कच्छाि class, would have taken बुम् by the last sûtra, when the sense was that of a man or some human attribute. The present sûtra makes a restriction. Thus सालुको मनुष्यः, सालुकंमस्य इसितं अल्पितं &c. But सालुः प्राति क्रेजाित 'the Sâlva foot soldier goes.'

गोयवाम्बीश्च ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ गो-यवाम्बोः-च-(बुझ्) । वृक्तिः ॥ गवि ववाग्वां च जातारी प्रत्यवार्थे साल्वशब्दात् वृज् प्रत्यवां भवति रीषिकः ॥

136. The affix ৰুম comes in the remaining senses of being born &c, after the words আনু, when the word signifies 'a cow' or 'a barley gruel'.

This debars अण् of IV. 2. 133. Thus सालुको गाँ: "the cows born in Salva". सालुका बनामू: 'the barley gruel of Sâlva'. In other cases we have सालुक्।।

गर्त्तोत्तरपदाच्छः ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ गर्त्त-उत्तरपदाद् छः । वृत्तिः ॥ गर्तोत्तरपत्तिक्षेत्राचिनः प्रातिपहिकाच्छः प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

\* 137. The affix ভ comes in the remaining senses after a Nominal-stem denoting a place and having the word দঠ as its second term.

This debars अण् ॥ The word देशे is to be read into the sûtra. This rule being a subsequent one debars the affixes टाम् and जिन् of sûtra 117 ante. Thus दृकार्तीयं, शृनालगर्नीयम्, स्वाविद्गर्नीयम् 'born in porcupine's hole &c'. The word उत्तरपद is used in the sûtra, so as to prevent the application of the rule to a word which ends in गर्त, but is preceded by the affix बहु, as बाहुगर्नम् ॥ Here बहु is an affix (V. 3.68) and not a pada.

गहादिभ्यश्च ॥ १३८ ॥ पदानि ॥ गहादिभ्यः-च-(छः) । वृत्तिः ॥ गह इत्येवनादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यश्छः प्रत्ययो भवति शैषिक ॥

138. The affix  $\overline{s}$  comes in the remaining senses after the words gaha &c.

This debars अण् &c. Thus महीयः, belonging to a cave'. अन्तःस्थीयः &c. In the list of महादि occurs the following "मध्यमध्यमं चाण् चरणे". It means "The word मध्य becomes changed into मध्यम when the affix छ is to be added. Thus मध्यमीयाः॥ But when the sense is that of a Veda-school or Charaṇa, the affix अण् is added instead of छ as माध्यमाः"॥ The word मध्यम here has the restricted sense of 'the middle of the earth', and not any middle' generally. Thus मध्यमियः means पृथिवीमध्ये भवे॥ So also when the affix अण् is applied in the case of चरण, it has the sense of निवास of sûtra IV. 3 89 and not all the other senses. Thus अथः भाच्याः, अथ आरीचच्याः, अथे मध्यमाः "three Charaṇas dwell in the East, three in the West, and three in the Middle". The words मुखतम् and पार्श्वतः occur in the list. They have the affix सस्, but before the affix छ the स of तस् is elided. Thus मुखतीयम् and पार्श्वतीयम् ॥

The augment कुन् is added to जन and पर before the affix छ ॥ As जन-कीयम, परकीयम, परकीयम ॥ The same augment is added to the word हेन also as, हेनकीयम ॥

The affix छ ज् comes after the words देणु &c. No list of such words is given. It is an आकृतिगणः ॥ Thus देणकीयम्, वेत्रकीयम्, औरतरपदकीयम्, प्रास्थकीयम्, मध्यकीयम्, भैरवनकीयम्॥ &c.

1 नह, 2 अन्तःस्य, 3 सम, 4 विषम, 5 मध्यमध्यमं चाण् चरणे 6 उत्तम, 7 अङ्ग, 8 वङ्ग, 9 मगध, 10 पूर्वपक्ष, 11 अपरपक्ष, 12 अधम शाख 13 उत्तमशाख, 14 एकशाख, 15 समानशाख, 16 समानशाम\*, 17 एकपाम, 18 एकवृक्ष, 19 एकपलाश, 20 इष्टुम, 21 इष्टुनीक (इष्टुनी) 22 अवस्थन्दन ( अवस्थन्दी and अवस्कन्द) 23 कामप्रस्थ, 24 खाडायन (शाडिकाडायनि; खाडायनि and खाण्डायनी) 25 काटेरिण (कावेरिण and कामवेरिण) 26 लावेरिण\*, 27 सीमिबि\*, 28 शिशिर, 29 आसुन्\*, 30 देवशर्म (देवशर्मन्) 31 औगते, 32 आहिस, 33 आमिबि, 34 व्याडि, 35 बेडि (वेदिज), 36 अङ्ग्यश्वि, 37 आनृशंशि, 38 शीक्रि, 39 आग्रिशर्मि, (अग्रिशर्मन्) 40 भीजि, 41 वाराटिक (आराटिक), 42 वास्मीक, 43 क्षेमवृद्धि (क्षेमवृद्धिन्), 44 आधिरिय, 45 औद्माहमानि\*, 46 ऐक, 47 बिन्दिव\*, 48 दस्ताम\*, 49 इस\*, 50 तन्त्वम\*, 51 उत्तर, 52 अनन्तर (अन्तर), 53 मुखपार्थनसोलीप (also मुखतीय and पार्थ सीय), 54 जनपरयोः कुक् च (also जनकीय and परकीय), 55 देवस्य च, 56 वेणुकादि•यञ्छण, 57 आसुरि, 58 सीवि, 59 पारिक 1t is an आकृतिगण।।

प्राचां कटादेः ॥ १३९ ॥ पदानि ॥ प्राचाम-कटादेः । वृत्तिः ॥ प्राग्देशवाचिनः कटादेः प्रातिपदिकाच्छ प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

139. The affix  $\varpi$  comes in the remaining senses, after the words beginning with  $\pi \varepsilon$  denoting the places of the East-folk.

The word देशे is understood here also. The word प्राक् of the sûtra qualifies देशे ॥ This debars अण्॥ Thus कटनगरीयम्, कटपोषीयम्, कटपाडीयम्॥

राज्ञः क च ॥ १४० ॥ पदानि ॥ राज्ञः-क-च-(छः) ॥ इतिः ॥ राज्ञः ककारभान्तांदेशो भवति छभ पत्ययः ॥

140. The letter क is the substitute of the final of the word राजन, when छ is added.

This sûtra only teaches substitution: for राजन would have taken so by IV. 2. 114. Thus राज कीयम्॥ The word देशे does not govern this sûtra, not being appropriate.

वृद्धादकेकान्तस्त्रोपधात्।। १४१ ॥ पदानि ॥ वृद्धात्-अक-इक-अन्त-स्त्रोपधात्-(छः) वृत्तिः ॥ वृद्धादेशवाचिनो ऽक इक इत्येवमन्तात् स्वकारोपधाचे प्रातिपदिकाच् छ प्रस्ययो भवति ॥

141. The affix socomes in the remaining senses after a Vriddha word denoting a place and ending with was or so, or having a as its penultinate.

The word of must be read into the sutra. This debars the stop of Sutra 132 ante: as well as the affixes ordained by Sutras 117 and 123.

Thus भकः—प्रारोहणकृतियाः, द्वीषणकित्यम् ॥ इकः—आश्वपियकीयम्, शास्मितिकीयम् ॥ स्वोप धातः-कीटिशिखीयम्, भायोमुखीयम् ॥

Vart:---The words सीसुक &c. are also governed by this rule though they end in उक् ॥ Thus सीसुक्रीयम्, गैसुक्रीयम्, ऐन्द्रवेणुक्रीयम् ॥

कन्थापलद्नगरग्रामहूदोत्तरपदात् ॥ १४२ ॥ पदानि ॥ कन्था-पलद्-नगर-ग्राम-हृद-उत्तरपदात्-(छ) ॥

कृतिः ॥ कन्यासुरतरपदाद्देशवाचिनो वृद्धात्मातिपदिकाच् छः प्रत्ययो भवति शौषिकः ॥

• 142. The affix so comes in the remaining senses after the Vriddha words, having the words kanthâ, palada, nagara, grâma and hrada, as second terms.

This debars the other affixes such as उस् and जिन्न of 117 ante. Thus राभिकन्यीयम्, माहिकिकन्यीयम्, राभिपलदीयम्, माहिकिपलदीयम्, साभिमानीयम्, माहिकिपानीयम्, राभिमानीयम्, माहिकिपानीयम्, राभिह्मीयम्, माहिकिद्रीयम्।

पर्वताश्व ॥ १४३ ॥ पदानि ॥ पर्वतात्-च-(छः) ॥ वृत्तिः ॥ पर्वतशकाच् छः प्रस्थयो भवति शैषिकः ॥

143. The affix छ comes after the word पर्वत in the remaining senses.

This debars अण् ॥ Thus पर्वतिथो राजा "the hill-king". पर्वतीयः पुरुषः 'the hill man'.

विभाषा प्रमनुष्ये ॥ १४४ ॥ पदानि ॥ विभाषा-अमनुष्ये-(छः) ॥ वृशिः ॥ पर्वतश्रकाच् छः प्रस्ययो भवति वाऽमनुष्ये वाच्ये ॥

144. The affix छ optionally comes in the remaining senses after the word पवर्त when it does not denote a man.

Thus पर्वतीयानि or पार्वतानि फलानि 'hill fruits', पर्वतीयमुक्कम् or पार्वतमुक्कम् 'hill water'.

Why do we say अमनुष्य 'not-human'? Observe पर्वतीयो मनुष्यः where there is no option allowed.

कृत्रणपर्णाद्भारद्वाजे ॥ १४५ ॥ पदानि ॥ कृत्रण-पर्णात्-भारद्वाजे-(छः) ॥ वृत्तिः ॥ कृत्रणपर्णशस्त्राभ्यां भारद्वाजेदेशवाचिश्यां छः प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

145. The affix so comes in the remaining senses \* after sam and when denoting the country of Bharadvâja.

The word हो is understood here also. The word भारद्वाज does not here mean Gotra, but country. Thus कृकणीयम् and पणीयम् ॥

Why do we say "denoting country of Bharadvâjas?" Observe कार्कणम्, पार्णम् &c.

### ओ३म् ।

## अथ चतुर्थाध्यायस्य तृतीयः पादः ।

#### BOOK FOURTH.

#### CHAPTER THIRD.

्युष्मदस्मदोरन्यतरस्यां सङ्च॥१॥ पदानि॥युष्मद्-अस्मदोः-अन्य-तस्याम्-स्रञ् च॥

वृत्तिः ॥ वृष्मदस्मदोः खम् प्रत्ययो भवति शैषिकः चकाराच्छश्च ॥

1. The affix खs also comes optionally in the remaining senses, after the words 'yushmad' and 'asmad.'

The regulating power of the word रहे ceases. The word च indicates that the affix may be छ as well. The word "optionally" shows that the general affix अण् may also be employed. Thus there are three affixes, खंग, छ and अण्, and hence there being no equal enumeration, the rule of mutual correspondence (I. 3. 10) does not apply.

The words गुष्मद् and अस्मद् are Vriddha, as they belong to Tyadâdi class (I. 1. 74), and would have taken छ by IV. 2. 114; the present sûtra enjoins three affixes for each. Thus युष्मद्-।-अण्= युष्माक + अण् (IV. 3. 2) = योष्माकः युष्मद्-।-छ = युष्मद्-।-इंय = युष्मदीयः (VII. 1. 2). युष्मद्-।-छम् = युष्मत्-।-ईन (IV.3. 2.) = योष्माकी-णः (VII. 1. 2, and VIII.4. 2). So also आस्माकः, अस्मदीयः and आस्माकीनः ॥

तस्मिन्नणि च युष्माकास्माकौ ॥२॥ पदानि ॥तस्मिन् अणि-च-युष्माक-आ-स्माकौ ॥

वृत्तिः ॥ तस्मिनितत साक्षाहिहितः खत्र निर्दिश्यते न चकारानुकृष्टभ्छः । तस्मिन्खित्र अणि च युष्महस्म होर्यथासंख्यं युष्माक अस्माक इत्येतायादेशी भवतः ॥

2. When this affix खडा is added and when अण is added, then युष्माक and अस्माक are the substitutes of युष्मद् and अस्मद ॥

The pronoun सस्मिन् refers to the visible affix खग्न. and not to the understood affix & which was drawn into the last sûtra by the word जा।

Why does the rule of mutual correspondence (I. 3. 10) not apply here, there being two affixes, two words, and two substitutes? This, however, is not

done, because the sûtra can be divided into two separate aphorisms: as (1) तिस्मन् खान्नी युष्मदस्मरोधुष्माकौ स्थानः (5) ततोऽणि च ॥ i. e. (1) when खुज्ञ् is added, युष्माक and अस्माक are the substitutes of युष्मर् and अस्मत् respectively (2). So also when अण् follows.

As for illustrations, see the preceding Sûtra, e. g. बीष्माकीणः, आस्माकीनः with खम्, and बीष्माकः and आस्माकः with अण्॥ This substitution does not take place when ह is added, as बुष्मदीयः and अस्मदीयः॥

तयकममकावेकवचने ॥ ३ ॥ पदानि ॥ तवक-ममकौ-एकवचने ॥ वृत्तिः ॥ एकवचनपरवोर्युष्मवस्मवोस्तवक ममक इत्येतावावेशी भवती यथासंख्यं तस्मिन्खिम अणि च परतः ॥

3. In expressing one individual, तवक and ममक are the substitutes of 'yushmad' and 'asmad' respectively, when स्वड्य and अण् follow.

As तावकीनः 'belonging to thee', मामकीनः "belonging to me." तावकः and मामकः ॥ But when the affix is छ, the form will स्वतीयः, मरीयः.

The word एक्सचने should not be construed as meaning the affix of the singular number, as the affix सु ॥ Because the affix of the singular is always elided (हुक्) after these words, and by rule I. 1. 63, there will not be the application of this rule. This difficulty is, however, got over by explaining the word एक्सचने as equal to एकार्ये ॥

## अधीद्यत् ॥ ४ ॥ पदानि ॥ अधीत्-यत् ॥ वृत्तिः ॥ अधीत्-यत् ॥

4. The affix यत् comes after the word अर्द्ध in the remaining senses.

This debars भण्॥ Thus अर्छम् 'belonging to half.'

Vart: - When it has a prior term the affix उद्घ is used. As बालेबार्द्धिकम्, (बस्वयेवस्तु = बालेबं) ॥ गीतमाद्धिकम् ॥

परावराधमोत्तमपूर्वाञ्च ॥ ५ ॥ पदानि ॥ पर-अवर-अधम-उत्तम-पूर्वात्-च ॥ वृत्तिः ॥ पर अवर अधम उत्तम इस्वेवंपूर्वाचार्थावत् मत्त्रवयो भवति वैधिकः ॥

5. The affix va comes, in the remaining senses, after the word 'ardha', when preceded by 'para', avara', 'adhama', and 'uttama'.

Thus पराद्धीम्, अवराद्धीम्, अधनाद्धीम्, उन्ननार्द्धाम् ॥

Q. Why do we say पूर्वात् 'preceded by'? Its use seems to be super flucus. If the sûtra stood as परावराधमोत्तमेम्बः, it would have given the same sense. For the अर्थात being supplied from the last sûtra, the whole sûtra

would have been परावराधमोरतमे न्योऽधार् बत् which must mean 'preceded by para &c."

A. The words पर and अवर have meanings other than that of दिक् or direction. As पं सुखं 'highest pleasure.' अवरं सुखं 'lowest pleasure.' Therefore, when these words पर and अवर denote direction, then by the subsequent rule, the affix would have been always उस् and बत्। The employment of the term पूर्व in the sûtra, prevents the application of the affix उस् even when the words denote direction.

According to the Vartika सपूर्वपशर् डम् given under the last sûtra, the word अर्थ preceded by any word would have taken डम्, hence the necessity of this sûtra ordainig यत्, when the first terms are पर &c.

## दिक्पूर्वपदाद्ठञ्चं ॥ ६ ॥ पदानि ॥ दिक्-पूर्व-पदात्-ठञ्-च ॥ वृत्तिः ॥ दिक्पुर्वपदादर्धान्तास्मातिपदिकात् ठञ् प्रस्ययो भवति चकाराच्य शैषिकः ॥

6. And the affix ठङ्ग् also (as well as यत्) comes in the remaining senses after the word 'ardha,' when the prior term denotes a direction.

By च, the affix अन् is also used. This debars अन् ॥ Thus पूर्वार्ध्वम् पौर्वा-धिकम्, इक्षिणार्ध्वम् or दक्षिणार्धिकम् ॥

The word पढ़ is used in the sûtra in order to prevent ambiguity. Had the sûtra stood merely as दिक्षपूर्वाद् ढड्य, it might have meant (I.1.68), Ardha preceded by the word दिक् takes ढ्य also, for then स्वक्षपविधि would have applied, and दिगंध जात: would have taken the affix.

ग्रामजनपदैकदेशाद्ञ्ठा ॥ ७॥ पदानि ॥ ग्राम-जनपद-एकदेशात्-अञ्-ठशौ॥ वृत्तिः ॥ दिक्पूर्वपरादित्येव । प्रामेकदेशवाचिनो जनपदेकदेशवाचिनम प्रातिपदिकादिक्पूर्वपरादर्शन्ताद-भ ठभौ परवयो भवतः शैषिकौ वर्तापवादै। ॥

7. The affixes and and come in the remaining senses after the word 'ardha', preceded by a word denoting direction, when a particular portion of a village or an inhabited country is meant.

The phrase दिकपूर्वपदात् is to be read into the sûtra. This debars यत्।
Thus हमें खल्लसाक मामस्य जनपदस्य वा पौर्वाधाः or पौर्वाधिकाः "Those verily belong
to the eastern half of our village or country". So also दाक्षिणार्धाः or दाक्षिणाधिकाः ॥ The word पौर्वाद्धाः = मामस्य पूर्वस्मिन्नद्धे भवाः and is a Taddhitartha compound.

मध्यान्मः ॥ ८ ॥ पदानि ॥ मध्यात्-मः ॥ वृत्तिः ॥ मध्यग्रब्हान्मः प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥ वार्त्तिकम् ॥ भारेषेति वक्तव्यम् ॥ वार्शिकम् ॥ भवेषिसोर्लोपश्र ॥ 8. After the word मध्य there is the affix म in the remaining senses.

This debars अण् ॥ As मध्यमः "middlemost".

Vart:= So also after the word आदि ॥ As आदिम. "Adam, or born in the beginning".

Vart:—So also after the words अवस् and अधन्, the final स् being elided. As अवनम्, अधनम् ॥

#### अ सांप्रतिके ॥ ९ ॥ पदानि ॥ अ-साम्प्रतिके ॥ वृत्तिः ॥ अकारः प्रत्ययो भवति मध्यशब्दात्सांप्रतिके जातांश प्रत्ययार्थे ।

9. The affix of comes in the remaining senses after the word 'madhya', the meaning being 'fit' or 'proper.'

The word सांप्रतिक means 'equity, propriety, right, fit'. As नाति है स्व मध्यं काष्टम् "the proper piece of wood-neither too long nor too short". मध्य वियाकरणः "the fit Grammarian, neither too refined nor too dull". मध्यास्त्री "a proper wife".

#### द्वीपादनुसमुद्रं यञ् ॥ १० ॥ पदानि ॥ द्वीपात्-अनुसमुद्रम्-यञ् ॥ वृत्तिः ॥ समुद्रसमीपे यो दीपस्तस्मार् यम् प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

10. The affix यञ् comes, in the remaining senses, after the word द्वाप, which is near the sea.

The word द्वीप occurs in the list of Kachchhâdi (IV. 2. 133), and would have taken अण्; and by sûtra IV. 2. 134, it would have taken बुम् also. The present sûtra debars both those affixes, when the word द्वीप means अनुसमुद्ध or 'near the sea'.

Thus देखम् 'living on or relating to an island'. As द्वेष्य भवन्तोऽनुचरन्ति चक्रम् ॥

Why do we say अनुसमुद्धं ? Observe द्वेपकम् or द्वेपम् (IV 2. 133 and 134). The word 'anu-samudra' is an Avyayîbhâva compound (II. 1. 15).

#### कास्टाट्टञ् ॥ ११ ॥ पदानि ॥ कालात्-ठञ् ॥ धृतिः ॥ कालविशेषवाचिनः प्रातिपादेकात् ठञ् प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

11. The affix zecomes in the remaining senses after the words denoting time.

This debars अण्। The affix छ which comes after Vriddha words is prohibited by this sútra. Thus मासिक 'monthly' आर्द्धमासिक, 'bi-monthly', सांबस्तरिक: 'annual'.

The words which denote time even indirectly, also take this affix. As कारम्बपुष्पिको, ब्रैहिपलालिकाम् ॥ The word काल governs all the subsequent sutras upto 25. (तम जातः).

### श्राद्धे शरदः॥ १२॥ पदानि॥ श्राद्धे-शरदः॥ वृत्तिः॥ शरच्छव्यात् ठभ् प्रत्ययो भवति श्राद्धे ऽभिधेये शैषिकः॥

12. The affix दुझ् comes in the remaining senses after the word शरद, when expressing श्राद्ध ॥

This debars अण् (IV. 3. 16). The word आज़े means the 'funeral oblation'; and not अज़ाबान पुरुषः 'a faithful or believing person'. Thus शारहिकं आज़ं 'the autumnal Śrâddha'. When not meaning 'Śrâddha', it will be शारहम्॥

## विभाषा रोगातपयोः ॥ १३ ॥ पदानि ॥ विभाषा-रोग-आतपयोः (ठञ्) ॥ वृत्तिः ॥ रोगे आतपे चाभिषये शरच्छकार्ठम् प्रत्ययो वा भवति शैषिकः ॥

13. The affix  $\overline{ss}$  comes optionally in the remaining senses after the word  $\overline{st}$  when expressing illness or heat.

Thus शारांदको रोगः 'the autumnal disease', शारादक आतपः 'the autumnal heat or sunshine'.

Why do we say "when denoting sickness or heat"? Observe, शार्द राधि 'the autumnal curd'. This उन्न debars the ऋतु अण् (IV. 3. 16)

# निद्याप्रदोषाभ्यां च ॥ १४ ॥ पदानि ॥ निद्या-प्रदोषाभ्याम्-च (ठब्)॥ वृत्तिः ॥ निद्यापदेषशब्दाभ्यां विभाषा उम्म पत्ययो भवति शैषिकः ॥

14. The affix **डब** comes optionally in the remaining senses after the words 'nisâ', and 'pradosha'.

This makes optional, where by sûtra IV. 3. 11 ante, the ढच् would have been obligatory. Thus नेशम or नेशिकम् 'nocturnal'. प्रातेषम् or प्रातेषिकम् भ

# श्वसस्तुद् च ॥ १५ ॥ पदानि ॥ श्वसः-तुद्-च-(ठञ्) ॥ वृत्तिः ॥ श्वः शब्दाक्षिभाषा टम् प्रत्यया भवति, तस्य च तुरागमो भवति ॥

15. The affix टब्स comes optionally in the remaining senses after the word रवस and it takes the augment तुर ॥

The word अस् takes the affix स्वष् by sûtra IV. 2. 105. This sûtra ordains दश् ॥ When free from the scope of these rules, it takes tyu and tyul affixes also by IV. 3. 23. Thus अस्-।-सुद्-।-दश्=शोवस्-।-त्-।-इकः (VII. 3. 3) = शोवस्तिकः "belonging to to-morrow or ephemeral". Otherwise अस्त्यः and अस्तनः ॥

संधिवेलाद्यृतनक्षत्रेभ्योऽण् ॥ १६॥ पदानि॥ सन्धि-वेलाद्, ऋतु-नक्षत्रेभ्यः, अण्॥

वृत्तिः ॥ सन्धिवेलादिश्य ऋतुश्यो नक्षत्रेश्यम् कालवृत्तिश्योऽक् प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

16. The affix अण् comes in the remaining senses

after the words 'sandhi-velâ' &c, and the words expressing 'season' and 'asterism.'

The word कालान is to be read into the sûtra. All the words must be expressive of time. This debars हज् ॥ The repetition of अण् debars छ also in the case of those words, which are Vriddha in this list (IV. 2. 114). Thus (1) सान्धिवेलम्, सान्ध्यम् (2) भैष्टमम्, शाशिरम् (3) तेषम, पोषम् are examples of sandhivelâ season and asterisms respectively.

The affix अण् is added to स्वत्सर when denoting 'fruit' and 'festival, as सावस्सरं फलं or पर्व ॥

1 संधिवेला, 2 संध्या, 3 भ्रमावास्था, 4 त्रयोदशी, 5 चतुर्दशी, 6 पुञ्चदशी, 7 पौर्णमासी, 8 प्रतिपद, 9 संवत्सरात्फलपर्दणोः ॥

प्रावृष एण्यः ॥ १७ ॥ पदानि ॥ प्रावृषः-एण्यः ॥ वृक्तिः ॥ प्रावृषक्तः एष्यः प्रत्ययो भवति क्षेषिकः ॥

17. The affix पण्य comes in the remaining senses after the word সাৰ্থ ॥

This debars the अण् of the last sûtra, though 'prâvṛish' is a season-denoting word. Thus पारृषेण्यो बलाहक: "the cloud belonging to the rainy season."

वर्षाभ्यष्ठक् ॥ १८ ॥ पदानि ॥ वर्षाभ्यः-ठक् ॥ वृत्ति । वर्षाशब्दाट्ठक् प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥

18. The affix उक्त comes in the remaining senses after the word वर्षा।

This debars अण् of IV. 3. I6. Thus वार्षिकमन्त्रेपनम्। The ह्क has the force of साधु &c of IV. 3. 43 here.

छन्दासि ठञ् ॥ १९ ॥ पदानि ॥ छन्दासि-(ठञ्) ॥ इस्तिः ॥ वर्षाश्वश्च छन्दसि विषये ठम् प्रस्वयो भवति सैपिकः ॥

19. In the Chhandas, the word 'varsha' takes the affix zzi in the remaining senses.

This debars टक्. The form will be the same, but there will be difference in accent. As नभद्य नार्धिकावृत्॥ The word ऋष् here means "month," i. e. Nabha and Navasya are two rainy months.

यसन्तास ॥ २० ॥ धसन्तात्-च-(ठःष्) ॥ इतिः ॥ वसन्तशस्य छन्दसि विषये ठम् प्रत्ययो भवति शैषिकः ॥ 20. In the Chhandas, the affix zsq comes in the remaining senses after the word 'vasanta.'

This debars अण (IV. 3. 16). Thus मधुश्र माधवश्र वासन्तिकावृत् ॥

हेमन्ता सा ॥ २१ ॥ पदानि ॥ हेमन्तात्-च (ठञ्)॥ वृक्षिः ॥ हेमन्तराद्याच् छन्यसि विषये ठञ् प्रत्ययो भवति रीषिकः ॥

21. In the Chhandas, the affix as comes in the remaining senses, after the word 'hemanta.'

This debars अण् (IV. 3. 16). Thus सहदच सहस्यदच है मिन्तकावृत् || The making of two separate Sûtras of 20 and 21, is for the sake of the subsequent sûtra, in which the anuvritti of word हेमन्त only is taken.

सर्वत्राण् च तलोपश्च ॥ २२ ॥ एदा ने ॥ सर्वत्र-अण्-च-तलोपः-च ॥ वृज्ञिः ॥ हेमन्तराब्सदण् प्रस्थयो भवति तस्सन्नियोगेन चास्य तकारलोपः ॥

22. The affix अण comes always after the word 'hemanta,' and (before this affix) the letter  $\pi$  of 'hemanta' is elided.

Thus हमनम् वास. 'wintery residence.' हैमनमुपलेपनम् ॥

The word सर्वत्र is used to show that the sûtra applies in the Chhandas as well as in the secular literature.

The word हमन्त will take अग् by sûtra IV. 3. 16 as हैमन्ती पृङ्क्ति: but there is no elision of a there. Thus there are three forms हैमन्त: (IV. ) 16), हैमान्तकं (IV. 3. 21) and हेमनम् ॥

सायंचिरंत्राह्वेप्रगेव्ययेक्ष्यप्ट्युट्युटी तुद् च ॥ २३ ॥ पदानि ॥ सायम्-चिरम्-प्रा-ह्वे-प्रगे-अव्ययेक्ष्यः-ट्यु-ट्युटी-तुद्-च- ॥

वृत्तिः ॥ सायमित्यादिभ्यश्चतुभ्योऽब्ययेभ्यश्च कालवाचिभ्यषुग दुमलोस्तस्तयोस्तुद्च ॥ वार्त्तिकम् ॥ चिरपरुत्परारिभ्यस्त्रो वक्तब्यः ॥ वार्त्तिकम् ॥ प्रगस्य छन्दस्ति गलोपश्च ॥ वार्त्तिकम् ॥ अभपश्चाद्धिमच् ॥ वार्त्तिकम् ॥ अन्ताद्यति वक्तव्यम् ॥

23. After the words सायं 'at eve', चिरं 'for a long time', प्राह्में 'in the fore-noon', प्रापे 'at dawn', and after Indeclinables expressing time, there are the affixes आ and आ व and their augment is तुर ॥

The word कालात् is understood here also. Thus सायं-ा-खु = सायं-ा-सु = सायंन-नुर्-ा-खु = सायंन-न् (VII. 1. 1) 'belonging to the evening'. चिरंतनम्, 'lasting', प्राक्लतनम् 'what is of the early morn'.

The word सार्य is a word ending in म and is an Indeclinable. These

affixes would also come by virtue of its being an Indeclinable, after that साथं। The present साथं is derived from the root स by adding the affix घण्। It always ends in म when these affixes are added. The word चिरं always ends in म। प्राहण and प्रेगे always end in ए।

As regards Indeclinables, the examples are वोषात्नम् 'belonging to the night'. विवातनम् 'belonging to the day'.

Vart:—The affix at comes after the words चिर, परुत् and परारि ॥ As चिरत्रम्, परुत्रम्, and परारित्रम् ॥

Vârt:—The न of प्रन in elided in the Chhandas before this affix त. as,

Vart:—The affix डिमच् comes after अम, आदि and पश्चार्; as, अभिनम्, आदिमब् and पश्चिमम्।

Vart :--So also after अन्त, as, अन्तिमम् ॥

The defference between tyu and tyul is in accent, Thus सायन्तेन and सायन्तन, चिरन्तेन and चिरन्तन, प्राहणेतीन and प्राहणेतीन प्राप्तिन, प्राप्तिन, प्राप्तिन, दिवातीन and दिवी- तन, देवातीन and देवीन तन, देवातीन and देवीन

विभाषापूर्वाद्वापराद्वाभ्याम् ॥ २४ ॥ पदानि ॥ विमाषा-पूर्वाद्व-अपराद्वाभ्याम् । (दुच-दुचली-तुद-च) ॥

वृत्तिः ॥ पूर्वाहणापराहणबाध्वाश्यां विभाषा टुबटुबली प्रत्ययो भवत, स्तुद् च तयोरागमः ॥

24. Optionally after the words पूर्वाह्न and अपराह, there are the affixes ट्य and ट्युट and their augment is तुद् ॥

In the alternative उञ्च of IV. 3. 11 also occurs. As पुर्वाह्नेतम, अपराहणैतनम् with tyu, or पार्वाहणिकम् आपराहणिकम् with thañ. With tyul, we have प्रवाहणितनं and अपराहणितनं 11 The sign of the locative is not elided by rule VI. 3. 17. When the word is taken as incapable of having the case-affix, we have, प्रवाहणौतनं or पूर्वाहणीतनः ॥

तत्रजातः ॥ २५ ॥ पदानि ॥ तत्र-जातः ॥ वृत्तिः ॥ अणादयो पादयश्व प्रत्ययाः प्रकृतास्तेषामतः प्रभृत्यर्थाः समर्थविभक्तयश्च निद्दिर्यन्ते ॥ सत्रेति सप्तमीसमर्थाज्ञात इरवतस्मन्नर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भर्वात ॥

25. The affixes ordained above or here after, come after a word in the 7th case in construction, in the sense of 'born or grown or originated there or then'.

The affixes अष् &c. घ &c. have been taught, but no particular sense. was assigned to them. See IV. 2. 92. This sûtra gives one of the senses, and also declares the particular case in which the stem must be, to which the affix is to be added. Thus खुंग्नजान:= खुग्न + अण्= सीग्नः 'born in Srughna'. So also माशुरः 'born in Mathura', औरस. 'born in Utsa', औरपानः 'born in Udapâna'.

मिष्ट्रियः  $(IV.\ 2.\ 93)$ , अवारपारीणः  $(IV.\ 2.\ 93)$  ज्ञाकिलकः  $(IV.\ 2.\ 117)$ , मान्यः  $(IV.\ 2.\ 94)$ , मानीणः  $(IV.\ 2.\ 94)$ , कांचेयकः  $(IV.\ 2.\ 95)$  औम्भेयकः  $(IV.\ 2.\ 95)$ .

#### प्रावृषष्ठए ॥ २६ ॥ पदानि ॥ प्रावृषः-ठए ॥ वृत्तिः ॥ प्रावृद्शब्दात्सप्तमीसमर्थाज्ञात इत्येतस्मिन्नर्थे ठए प्रत्ययो भवति ॥

26. After the word **nig** being in the 7th caseaffix, there is the affix **zy** in the sense of produced therein.

This debars एण्य of sûtra IV. 3. 17. The प् of कप् is for the sake of accent. प्राकृषि जात: = प्राकृषिकाः ' produced in the rainy season'.

## संज्ञायां शरदो बुञ् ॥ २७ ॥ पदानि ॥ संज्ञायां-शरदाः-बुञ् ॥ वृक्षितः ॥ शरच्छव्यात्सप्तमीसमर्थाज्ञात इत्येतस्मिन्नयें वुज् प्रत्ययो भवति ॥

27. The affix  $g_{\overline{q}}$  comes after the word  $\overline{\eta}$  in the 7th case-affix, in the sense of 'born therein,' the whole word being a name.

This debars अण्।। Thus शारक्का दर्भाः 'the grass called Sâradaka'. शारक्का मुप्ताः 'the pulse called Sâradaka.'

Why do we say संज्ञायां? Observe शारदं सस्यम् 'the autumnal crop.'

According to some, the word संज्ञायां governs all the succeeding sûtras up to IV. 3. 38.

### पूर्वाद्वापराहणाद्वीमूलप्रदोषावस्कराद् बुन् ॥ २८ ॥ पदानि ॥ पूर्वोह्ण-अपरा-र्हण-आर्द्वा-मूल-प्रदोष-अवस्कराद्-बुन् ॥

कृतितः ॥ पूर्वाहणादिभ्यः शहरभ्यो वृत् प्रत्ययो भवति तत्र जात इत्येतिसम्बिषये संज्ञायां गम्यमानायाम् ॥

28; The affix दुन comes in the sense of 'born therein' after the words पूर्वाहण, अपराहण, आद्रां, मूला, प्रदोष, and अवस्कर, the whole being a Name.

Thus पूर्वाहणकः, अपराष्ट्णकः This debars IV. 3. 24. आर्द्रकः, मूलकः ॥ This debars अण् of IV. 3. 16. प्रदेशकः This debars उभ् of IV. 3. 14. अवस्करकः This debars the general अण् affix.

When it is not a Name, the other affixes are employed.

# पथः पन्थ च ॥ २९ ॥ पदानि ॥ पथः-पन्थ-च (बुन्) ॥ वृत्तिः ॥ पथिशब्दार्वन प्रत्ययो भवति वा तत्र जात इत्येतस्मिन्विषये ॥

29. The affix **g**q comes after the word **qu**, in the sense of 'produced therein', and thereby in the room of **qu**, the substitute is **qru** ||

Thus पथि जातः = पन्थकः 'produced in the way.'

This debars the भण्।।

#### अमावास्याया वा ॥ ३० ॥ पदानि ॥ अमावास्यायाः-वा-(बुन्) ॥ इत्तः ॥ अमावास्यादाद्वादृतुन् प्रत्ययो भवति वा तत्र जात इत्येतिस्मन्विषये ॥

30. The affix **g** comes optionally after the word amâvâsyâ, in the sense of 'born therein'.

This debars झण् of IV. 3. 16. Thus अमावास्यकः or आमावास्यः॥ This affix दुन् is applied to the word अमावस्य also, on the maxim एकदेशिवकृतस्यानन्यत्वात् "That which has undergone a change in regard to one of its parts, is by no means in consequence of this change, something else than what it was before the change had taken place". Thus अमावस्यकः or आमावस्यः॥

#### अ स्त्र ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ अ-च ॥ वृत्तिः ॥ अमावास्त्राशाब्दादकारः प्रत्ययो भवति तत्र जात इत्येतस्मिन्त्रिषये ॥

31. And the affix a also is added to the word amâvâsyâ, in the sense of 'born therein'.

This adds a third affix to the दुन् and अण् already given. Thus अमा-वास्यः, अमावास्यकः, आमावास्यः ॥ So also after the word अमावस्य, as अमावस्यः, अमा-वस्यकः and आमीवस्यः ॥

## सिन्ध्वपकराभ्यां कन् ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ सिन्धु-अपकराभ्याम-कन् ॥ वृत्तिः ॥ सिन्धुक्रव्यक्रियाम्यक्रम् कन् प्रत्ययो भवति तत्र जात इत्येतस्मिन्विषये ॥

32. After the words 'sindhu' and 'apakara', there is the affix कर in the sense of 'born therein'.

The word सिन्धु occurs in the Kachchhâdi class and takes अण् and युज् (IV. 2. 133); and अपकर would have also taken अण् under the general rule. This sûtra debars these affixes. Thus सिन्धुकः, अपकरकः ॥

### अणजी च ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ अण्-अजी-च ॥

कृत्तिः ॥ सिन्ध्वपकरशब्दाभ्यां यथासंख्यमणत्रौ प्रत्ययौ भवतस्तत्र जात इत्येतस्मिन्विषये ॥

33. And the affixes अध् and अञ् come respectively after the words 'sindhu' and 'apakara', in the sense of 'produced therein'.

Thus सैन्धवः and आपकारः ॥

अविष्ठाफल्गुन्यनुराधास्वातितिष्यपुनर्वसुहस्तविशाखाषाढाबहुलाल्सुक् ॥ ३४॥ पदानि ॥ अविष्ठा-फल्गुनी-अनुराधा-स्वाति-तिष्य-पुनर्शसु-हस्त-विशाखा-अषाढा-ब-हुलात्-सुक् ॥

वृक्तिः ॥ श्रविष्ठादिभ्यः शब्देभ्यो नक्षत्रेभ्य आगतस्य जातार्थे हुन् भवति ॥ वाक्तिर्द्रम् ॥ सुक्पकारणे चित्रारवतीरोहिणीभ्यः स्त्रियामुपसंख्यानम् ॥ बार्त्तिकम् ॥ फल्गुन्यबाढाभ्यां टानी वक्तव्यो ॥ बारितकम् ॥ श्रविष्ठाषाढाभ्यां छणपि वक्तव्यः ॥

34. The affix denoting 'born therein' is clided by luk, after the words 'sravishthâ', 'phalgunî', 'anurâdhâ', 'svâti', 'tishya', 'punarvasu', 'hasta', 'visâkhâ', 'ashâdhâ', and 'bahula' all denoting asterisms.

The feminine affixes are also elided after these words by I. 2. 49. Thus श्रविष्ठासु जातः = श्रविष्ठः 'produced under Sravishthâ'. So also फल्युनः, अनुराधः, स्वातिः, तिष्वः, पुनर्वसुः, हस्तः, विशाखः, अषाढः, बहुनः ॥ The 'Bahula' is another Name of the asterism कृत्तिका में

Vârt:—So also the affix is elided after the asterisms चिना, रेवती and रोहिणी when the word is feminine. Thus चिनायां जाता 'a woman produced under Chitra' will be called चिना ॥ So also रेवती, रोहिणी ॥ The feminine affix which would have been elided after the two words Revati and Rohini, by I. 2. 49. is reordained by IV. 1. 41, because these words belong to गौराहि class.

Vârt:—The affixes ह and अन् come respectively after फल्मुनी and अपार्थों in forming the Feminine derivatives. As फल्मुनी (IV. 1. 15) and अपार्थ ॥ The difference is in accent and meaning.

 $V \hat{a} r t$ :—The affix छर्ज् also comes after 'Śravishṭhâ' and 'ashâḍhâ' As भाविष्ठीयः and आषाश्चियः ॥

स्थानान्तगोशालखरशालाच ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ स्थानान्त-गोशाल-खरशालात्-च-(लुक्) ॥

च 🕓 💚 ... वृत्तिः ॥ स्थानान्तात्पातिपदिकाद् गोशालशब्दात्त्वस्थातशब्दाज्जातार्थे प्रस्थयस्य कुग् भवति ॥

35. There is luk-elision of the affix denoting born therein after a word ending in 'sthâna', and after the words 'gosâla' and 'kharasâla'.

Thus गेास्थाने जातः = गोास्थानः, अश्वस्थानः, गोज्ञालः, खरज्ञालः ॥

वत्सशालाभिजिद्श्वयुक्छतभिपजो घा ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ वत्स-शाला, अभिजि-सू-अश्वयुक्-शतभिपजी-बा (लुक्) ॥ वृत्तिः, ॥ वत्सशालादिभ्यः परस्य जातार्थे प्रत्ययस्य लुग्या भवति ॥

36. There is optionally luk-clision of the affix denoting 'born therein' after the words 'vatsasâla', 'abhijit', 'asvayuk', and 'satabhik'.

As वस्सशालायां जातः = वस्सशालः or वास्सशालः, अभिजित् or आभिजितः, अश्वरुक् or आश्वरुक् or शासिवजः॥ The two words वस्सशाल and वस्सशाल are both to be taken. These are all diversities of बहुल as used in the next sûtra.

## नक्षत्रेप्रयो बहुलम् ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ नक्षत्रेप्रयः-बहुलम् (स्नुक) ॥ वृत्तिः ॥ नक्षत्रेभ्य बक्तरस्य जातार्थे प्रस्ययस्य बहुलं तुरभवति ॥

37. There is diversely luk-elision of the affix denoting 'born therein', after an asterism.

Thus रोहिणः or रोहिणः (IV. 3. 16) मृगशिरा or मार्गशीर्षः (IV. 3. 16). कृतलब्धभीतकुरालाः ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ कृत-लब्ध-स्रीत-कुरालाः ॥ वृत्तिः ॥ सप्तमीसमर्थात्कृतारिक्वर्येषु वर्थाविहितं प्रत्यवा भवति ॥

38. An affix (one of those already taught) comes after a word in the seventh case-affix, in the sense of 'done there', 'obtained there' 'bought there' 'dexterous therein'.

Thus स्रोत्नः may mean "done in, or bought in, or obtained in, or skillful in Srughna". So also the words मायुरः, राष्ट्रियः॥

#### प्रायभवः ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ प्राय-भवः ॥ कृतिः ॥ सप्तमीसमर्थान् क्यापुपातिपांक्कात्मायभव इत्येतस्मिन्त्रिषये यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

39. After a word being in construction in the 7th case, an affix (one of those ordained already) comes in the sense of 'generally found therein'.

The word पायः means something less than all i. e. abundant. Thus स्तीप्तः 'what is abundant or mostly to be found in Srughna', = हुने पायेण बाहुत्येन भवति. So also माथुरः, राष्ट्रियः &c.

This sûtra may appear to be superfluous as being covered by the more comprehensive sûtra सम्भनः (IV. 3. 53). If पायभवः be explained as अनि-स्यभवः i. e. what sometimes is to be found and sometimes not, still it will make little difference.

### उपजानूपकर्णोपनीवेष्ठक् ॥ ४० ॥ पदानि ॥ उपजानु-उपकर्ण-उपनीवेः-ठक् ॥ कृतिः ॥ उपजान्वादिभ्यः शब्देभ्यः सप्तमीसमर्थेभ्यः प्रावभव इत्येतिस्मिन्विषये ठक् प्रत्ययो भवति ॥

40. The affix secomes in the sense of 'mostly to be found there,' after the words 'upajânu,' 'upakarna,' and upanîvi,' being in the 7th case in construction.

This debars अण् &c. Thus भौषजानुकः, भौषकर्णिकः भौषनीविकः।

#### संभूते ॥ ४१ ॥ पदानि ॥ सम्भूते ॥ वृत्तिः ॥ सप्तमीसमर्थान् ङ्यापुपातिपरिकात् संभूतदृश्येतिस्मन्नर्थे यथादिहितं प्रस्वयो भवति ॥

41. After a nominal-stem or a word ending in the feminine affix of and any, being in the 7th case in construc-

tion, an affix comes in the sense of 'adapted therein.'

Except the word 'adapted' which is the meaning of the word संभूत, all the other words of the sûtra have been supplied from the previous aphorisms. The word संभूत does not mean in this sûtra 'origin' or 'existence', for the word जात and भव already express that notion. It here means 'suitableness' 'adequacy' i. e. अवक्तरित: and प्रमाणातिरक: ॥

Thus बुद्धे संभवाति = सीद्धः 'what is suited to the country of Srughna.' So also माध्यः, राष्ट्रियः ॥ The word तत्र is understood here also.

# कोशाङ्ढञ् ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ कोशात्-ढञ् ॥ कृतिः ॥ कोशशब्शव् बस् प्रत्ययो भवति तत्र संसुत्रस्यस्मिन्त्रियये ॥

42. The affix ढंग comes after the words कोश in the sense of 'adapted to that.'

This debars अण् ॥ Thus कोश्चे संभूतं = कीश्चे वस्त्रम् 'silken clothes.'

The word कोश means 'cocoon.' कोशियः may literally therefore mean 'anything suited to the cocoon,' and may apply to the caterpillar as well as to the silk made out of cocoon. The word कोशिय is however क्रीड and means 'silken.' Nor does it mean 'suited to the sheath,' as a sword, though kośa means 'sheath' also. This sûtra would have been more properly placed after IV. 3. 134, under the heading of विकार rather than of संभूतः ॥

In fact after the sûtra एण्या-ढाँ (IV. 3. 159), the addition of केशियाच would have been more appropriate.

### कालात्साधुपुष्प्यत्पच्यमानेषु ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ कालात्-साधु-पुष्प्यत्-पच्यमा-

#### नेषु ॥

वृत्तिः ॥ कालविशेषवाचिभ्यः सप्तमीसमर्थेभ्यः साध्वादिष्यर्थेषु यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

43. An affix comes after a word denoting time, being in the 7th case in construction, in the sense of 'being good,' 'flowering' or 'ripening therein'.

Thus हेमन्ते साधु: =हैमन्तः 'what is good or pleasant in autumn' as हैमन्तः भाकारः शैशिरमनुतेषम् ॥ So also वसन्ते पुष्प्यन्ति = वासन्त्यः कुन्यन्ताः 'vernal creepers i. c. which flower in spring', भैष्म्यः पाटलाः ॥ So also शरिव पच्यन्ते = शारताः शालयः "the grains that ripen in autumn'. भैष्मा यवाः 'the barley that ripens in summer'.

This sutra teaches the base and the sense of the affix. It does not directly teach the affix. The above illustrations are examples of the affix अप &c.

उसे च ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ उसे, च ॥ वृत्तिः ॥ कालारिति च । सप्तमीसमर्थास्कालवाचिनः प्रातिपरिकाक्ते यथाविहितं प्रस्ववे। भवति ॥ 44. An affix comes after a word denoting time, being in the 7th case in construction, meaning 'sown therein'.

Thus हेमन्त उप्यन्ते = हैमन्ता यदाः 'the barley sown in autumn.' पैष्मा ब्रीहराः ॥

The separation of this sûtra from the last, is for the sake of the subsequent sûtra in which the anuvitti of sea only goes, which could not have been the case had this word been included in the last sûtra.

## आश्वयुज्या वुज् ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ आश्वयुज्याः, वुज् ॥ वृत्तिः ॥ भाभ्ययुजीशस्तार् वुम् पत्ययो भवति उप्तेर्ये ॥

45. The affix बुज् comes in the sense of 'sown' after the word आश्वयुजी ॥

This debars ढम् ॥ Thus भादवयुक्या मुप्ताः = भादवयुक्ता माषाः 'the pulse sown in Áśvayujî.' It is the name of the full-moon in the Asterism of Aśvini. Áśvayuj and Aśvini are the same. Some texts read भदवनी instead of भदिवनी ॥

म्रीष्मवसन्ताद्वन्यतरस्याम् ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ म्रीष्म-वसन्तात्-अन्यतरस्याम्- (बुझ्) ॥

वृत्तिः ॥ मीष्मवसन्तराब्दाभ्यामन्यतरस्यां वुच् प्रस्ययो भवति उप्नेर्थे ॥ ऋत्वणोपवादः ॥

46. The affix ব্ৰুষ্ comes optionally after the words 'grîshma' and 'vasanta', in the sense of 'sown'.

This debars अण् (IV. 3. 16). Thus ग्रेब्सम् or ग्रेब्सकम् सस्यम् 'the crop sown in summer'. वासन्तम् or वासन्तकम् ॥

देयमृणे ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ देयम्-ऋणे ॥ वृत्तिः ॥ सप्तमीसमर्थास्कालवाचिनः प्रातिपविकादेविमस्वेतस्मिन्नर्थे वथाविहितं प्रस्ववो भवाते बद् देवपृणं चेत् तद् भवति ॥

47. After a nominal stem being in the 7th case in construction, denoting time, an affix comes in the sense of 'being then due'; provided that the thing due be 'debt'.

Thus मासे देवमणं = मासिकं "a debt due in a month'. आर्द्धमासिकम्, सांवरस-रिक्रम्॥ Why do we say ऋणे 'it being a debt'. Observe मासेदेवा भिक्षा where no affix is added.

कलाप्यश्वतथयवबुस्ताद्वुन् ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ कलापि, अश्वतथ, यव, बुसात, बुन् ॥ इषिः ॥ कलापि अश्वतथ वर्ष्वस इत्येतेभ्यः कालवाचिभ्यः सप्तमीसमर्थेभ्यो देवमृणमित्येतस्मिन्नर्थे वृन् प्र-त्वयो भवति ॥

48. The affix दुन comes in the sense of 'debt then due,' after the words कळापिन, अश्वत्य, and यवदुस denoting time

and being in the 7th case in construction.

The words कलापी &c are words which indirectly denote time. Thus the time in which the peacocks mate and make noise is called कलापी ॥ The time in which the asvatha tree fructifies is called अद्वर्धः ॥ The time in which barley is thrashed out is called व्यवस्यः barley-chaff? Thus कलापिनिकाले देवस्णं = कलापकम् 'a debt to be paid when the peacocks make noise (i. e. mating or rainy season) tails.' अद्वरश्यकम् and व्यवस्यकम् ॥

# प्रीष्मावरसमाद्वुञ् ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ प्रीष्म-अवर-समात्, युज् ॥ वृत्तिः ॥ प्रीष्मावरसमग्रह्मायां वृद्य प्रत्ययो भवति देवमृणदृश्चेतस्मिन्नर्थे ॥

49. The affix  $q_{\overline{q}}$  comes in the sense of 'debt-due' after the words 'grîshma' and 'avarasama'.

This debars the अण् and ढज्॥ Thus सीध्मदेशम्ण = पैष्मकस्॥ So also आवरसमकस्॥ This affix causes Vriddhi, while युन् would not have done it. Hence the separate affix. The word समा is synonymous with वर्ष 'a year'. The word आवरसमकस् means either आगामिनां संवरसराणामाध्यवस्सरे देशम् or असीसे वस्सरे देशं बद्याप न दस्तम्॥

संवत्सराग्रहायणीक्ष्यां ठब्च ॥ ५०॥ पदानि ॥ संवत्सर-आग्रहायणीक्ष्यां-ठ-झ च ॥ वृत्तिः ॥ संवत्सराग्रहायणीक्षव्यां वस् प्रत्ययो भवति, चकाराव् बुब्चदेवमृणमित्येतस्मिन्नर्थे ॥

वात्तिकम् ॥ संवस्सरास्फलपर्वणोरिति पञ्चते ॥

50. The affix ढञ् also (as well as दुञ्) comes after the words 'samvatsara' and 'agrâhâyanî' in the sense of 'debt due.'

Thus संवस्तरे देवमूणं = सांवस्तास्त्रिं, and सांवस्तरक्तं ॥ आपहावणिकं or आपहावणकं ॥

The word संवस्तर occurs in Sandhiveladi Class (IV. 3. 16) and takes भण् when 'fruit' or 'festivity' is meant. The present sûtra enjoins हम् when 'debt' is indicated.

व्याहरति मृगः ॥ ५१ ॥ पदानि ॥ व्याहरति मृगः ॥ वृत्तिः ॥ कालवाचिनः सप्तमीसमर्थात्मातिपविकात् व्याहरति मृगः इत्थेतस्मिन्त्रिषये वयाविहितं प्रत्यवी भवति ॥

51. An affix comes after a word in the 7th case in construction, denoting time, in the sense of 'who then wanders', and the word so formed refers to a wild beast.

Thus निशाबां व्याहरति मृगः = नैशः "an animal that wanders at night." So also प्राशेषः or प्राशेषिकः (IV. 3. 14) 'a brute that yells in the morning.'

Why do we say मृग: 'a beast'? Observe निशायां ज्याहराति उल्लकः ॥ Here there is no affixing. The word ज्याहराति also means 'to make noise.' The Sûtra may, therefore, also be translated as: "After a word denoting time, an affix (IV. 1.83) comes in expressing a wild beast who makes noise at that time".

### तदस्य सोढम् ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ तद्-अस्य-सोढम् ॥

्रवृत्तिः ॥ सरिति प्रथमासमर्थास्कालवाचिनः प्रातिपदिकाद्स्येति षष्ठ्यथे यथाविहितं प्रस्ययो भवति यतुप्रथ-मासमर्थे सोडञ्चे सङ्गवति ॥

52. An affix comes after a word in the 1st case in construction denoting time, in the sense of 'this is his habit or endurance'.

The word कालात् is understood here also. तर्=that: सोडम्=जितम् or भग्यस्तं "endured or habituated". Thus निशा सहचरितमध्ययनं = निशा "reading by night". तत् सोडमस्य छात्रस्य = नेशः or नेशिकः 'a student who is habituated or enured to reading by night'. So प्राहेशिकः or प्राहोषः ॥

तत्र भवः ॥ ५३ ॥ , पदानि ॥ तत्र, भवः ॥ वृत्तिः ॥ तत्रेति सप्तमीसमर्थान् ङ्याप्प्रातिपरिकाद्भव इत्येतिस्मन्नथे यथात्रिहितं प्रत्ययो भवति ॥

53. An affix comes after a word in the 7th case in construction, in the sense of 'who stays there'.

The anuvritti of कालात ceases. The sense of भव here is 'existence', and not that of 'birth': because the sense of 'birth' is taught in sûtra तच जात: (IV. 3. 25). Thus, सुन्ने भवः ⇒ सीन्नः "who stays in Srughna". मायुरः, राष्ट्रियः ॥

The repetition of तम in -the sûtra though its annuvritti could have been drawn from the previous sûtras, is for the sake of stopping the annuvritti of तरस्य।

दिगादिभ्यो यत् ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ दिगादिभ्यः-यत् ॥ वृक्षिः ॥ दिश् इत्येवनादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो यनुप्रस्यया भवति तत्र भव इत्येवस्मिन्त्रिषये ॥ वार्षिकम् ॥ दक्कास्त्रज्ञायाम् ॥

54. The affix यत comes in the sense of 'who stays there', after the Nominal stems दिक् &c.

This debars अर्ण and छ ॥ As दिशि भनं = दिस्यम् 'lying in a particular quarter', वर्ग्यम् ॥

The words मुख and जायन which ordinarily mean 'mouth' and 'hip' respectively, have not this meaning when this affix is to be added. They must refer to non-corporeal or abstract objects. As सेनामुख्यं 'who stays in the van of the army'. सेनाजयन्यन् 'who stays in the rear of the army'.

fact, the words 'mukha' and 'jaghana' here mean the 'van' and the 'rear' of an army. The word उर्क् takes this affix, when the word so formed is a Name. As उर्क्या = रजस्तन, otherwise we have भोदको नस्यः॥

1 हिश् , 2 वर्ग, 3 पूग, 4 गण, 5 पक्ष, 6 धाय्य ( धाय्या ) 7 मिंब, 8 मेधा, 9 अन्तर, 10 पिंधन् स्, 11 रहस्, 12 अलीक, 13 उखा, 14 साक्षिन्, 15 देश $^*$ , 16 आहि, 17 अन्त, 18 मुख, 19 अध्य. 20 मेध, 21 बूथ, 22 उदकारसंज्ञायाम्, 23 न्याय, 24 वंश, 25 वेश ( विश ) 26 काल, 27 आकाश, 28 अनुवंशः 11

श्वारीरावयवाश्व ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ शरीर-अवयवात्-च ॥ कृतिः ॥ शरीरावयववाचिनः प्रातिपदिकाद् यत्प्रस्ययो भवति तत्र भव इत्येतस्मिन्विषये ॥

55. The affix **ua** comes in the sense of 'what stays there' after a word denoting a part of the body.

This debars भ्रण्।। As इन्तेषु भवं = इन्स्यम् 'dental i. e. what stays there, कार्ण्यम्, भोक्यम् ॥ So also पाइ भवं = पद्यं (VI. 3. 53), नासिकायां भवं = नस्यम् ॥

हतिकुक्षिकलशिवस्त्यस्त्यहेर्द्वज् ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ हति-कुक्षि-कलशि-चस्ति-अ-स्ति-अहेः ढज् ॥

वृत्तिः ॥ दृत्यादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो ढम् प्रत्ययो भवति तम भव इत्येतस्मिण्यपये ॥

56. The affix हुज् comes in the sense of 'what stays there', after the words 'driti'. 'kukshi', 'kalasi', vasti' 'asti' and 'ahi'.

Thus हातेंबम् 'what stays in a leathern bag', की शेयम्, कालहेबम्, वास्तेयम्, आस्तियम् अस्तियम्, वास्तेयम्, अस्तियम् and आहेबम् ॥ आहेबम् is the name of a poison. The word आस्ति is a noun and not a verb here. Its use as a Noun is to be seen in phrases like अस्तिक्षीरा गी:, अस्तिमान = धनवान् ॥

् ग्रीवाश्योऽण् च ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ ग्रीवाश्यः-अण्- च ॥ वृत्तिः ॥ ग्रीवाशक्षारण्यत्वया भवति चकाराङ्ढञ्च, तत्र भव इत्येतस्मिन्त्रिये ॥

57. The affix अण also (as well as हुज्) comes after the word 'grîvâ' in the sense of 'what stays there'.

This debars यत् (IV. 3. 55) भीवासु भंद = भदेयम् or भैदम्।। The word भीवा means blood-vessels, and as they are many, the word is used in the plural in the sûtra.

गम्भीराञ्ज्यः ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ गम्भीरात्- अयः ॥ वृत्तिः ॥ गम्भीरहाद्याद् ज्यः प्रत्ययो भवति तत्र भव इत्येतस्मिन्विषये अणोपवादः ॥ वार्तिकम् ॥ बहिदेवपञ्चज्ञनेभ्यभोते वक्तव्यम् ॥ वार्तिकम् ॥ चतुर्मासाद् यद्गे ज्यो वक्तव्यः ॥

58. The affix see comes in the sense of 'who stays there', after the word 'gambhîra'.

This debars अण् ॥ गम्भीरे भवं = गाम्भीर्यम् 'gravity'.

Vârt:—So also after बहिः, देव and पंच जन. As बाह्मम्, देव्यम् and पांच जन्यम् । The final of बहिस् is elided by the vârtika under IV. 1. 85. The word 'daivya' could be also formed under another Vârtika of the same.

Vârt:—The affix ñya comes after chaturmása in the sense of a sacrifice; as, चातुर्मास्यानि वृतानि, चातुर्मास्यो यज्ञः, otherwise चातुर्मासः ॥

अञ्ययीभावाश्व ॥ ५९ ॥ पद्दानि ॥ अञ्ययीभावात्-च ( ज्यः )॥
वृत्तिः ॥ अञ्ययीभावसंज्ञकात् प्रातिपदिकाश्व ज्यः प्रत्ययो भवति तत्र भव इत्येतस्मिन्त्रियये ॥

59. After an Avyayîbhâva Compound, the affix sa is employed, in the sense of 'who stays there.'

This debars भए ॥ The affix ञ्च however, does not come after every Avyayîbhâva Compound, but only after the words included in the list of परि- बुखादि as given in the Gaṇapâtha.

Thus परिमुखं भवं = पारिमुख्यम्, So also पारिहनव्यम् ॥ Not so भौपकुलम्, the word उपकुल not belonging to the class परिमुख ॥

1 परिमुख, 2 परिहनु, 3 पर्योष्ठ, 4 पर्युक्त, 5 औपसूल, 6 खल, 7 परिसीर, 8 अनुसीर, 9 उपसीर, 10 उपस्थल, 11 उपकलाप, 12 अनुपथ, 13 अनुखड्ग, 14 अनुतिल, 15 अनुशीत, 16 अनुगाष, 17 अनुयब, 18 अनुसुप, 19 अनुवंश, 20 अनुगङ्ग, 21 प्रतिशाख, 22 अनुसाय 11

अन्तःपूर्वपदाद्ठञ् ॥ ६० ॥ पदानि ॥ अन्तः-पूर्व-पदात्- ठेंड्रं ॥

ृंगत्तिः ॥ अञ्ययीभावाहित्येव । अन्तःशब्हो विभक्तयर्थे समस्यते, । तत्पूर्वपहादव्ययीभावाद्वञ् प्रस्वयो भव-ति तत्र भव इस्येतस्मिन्वषये ॥

वाशिकम् ॥ समानशब्दाद्ठम् वक्तव्यः ॥

वार्त्तिकम् ॥ तहाहेश्च ॥

वा० ॥ अध्यात्माहिभ्यश्च ॥

वा० ॥ अर्ध्वदमाच ट्रम् वक्तव्यः ॥

वा०॥ ऊर्ध्वतेहास ॥

वा०॥ लोकोत्तरपदाश्व ॥

वा ।। मखपार्श्वदाब्दाभ्यां तसन्ताभ्यामीयः प्रत्ययो वक्तव्यः।।

वा॰ ॥ जनपरबोः कुक्च ॥

वा० ॥ मध्यशब्दादीयः ॥

बा॰ ॥ मण्मीयो च प्रत्ययो वक्तव्यो ॥

वा० ॥ मध्यो मध्यं दिनण् चास्मात् ॥

वा० ॥ स्थाम्रो हुग्वक्तव्यः ॥

वा०॥ अजिनान्ताच ॥

Kârikâ

सम्। तस्य तराहेश अध्यास्माहेषु चेष्यते । कर्ष्यदमास देहास लोकोत्तरपदस्य च ॥ मुखपार्श्वतसोरीयः कुग्जनस्य परस्य च ॥ ईयः कार्योथ मध्यस्य मण्मीयौ प्रस्वयौ तथा ॥ मध्यो मध्ये दिमण् चास्मास्थाक्षो लुगजिनाराथा ॥

60. After an Avyayibhava compound, having the word area as prior term, the affix z is employed, in the sense of 'who stavs there.'

This debars अण् ॥ Thus आन्तर्वेदिनकाम्, आन्तर्गे हिकाम् ॥

Vart:-The affix डम् comes after समान, as समाने भवं = सामानिकम् ॥

Vart:—So also after a word beginning with समान, as, सामानमामिकन् सामान वेशिकं.

Vart:—So also after the words अध्यात्म, &c as, आध्यात्मिकम्, भाधितैविकम्, भाधिभौतिकम् ॥ The class अध्यात्मादि is Ákritigaņa.

Vart:—So also after ऊर्धुन्तमः as, भौर्श्वन्त्तमिकः ॥ The word 'ûrdhva' is a synonym of ऊर्श्वम् ॥

Vart:-So also ऊर्ध्वदेह, as और्ध्वदेहकम् ॥

Vart:---So also after a compound having the word लोक as second term; as, ऐहलीकिकम्, पारलैकिकम्।

Vart:—The words मुख and पाइर्व ending in तस्, take the affix ईब; as, मुखतीयम्, पाइर्वतीयम्॥

Vart:—The affix ईव comes after जन and पर with the augment कुक्, as जनकीयम्, परकीयम् ॥

Vart :- Tne affix इंब comes after मध्य, as, मध्यीयः ॥

Vart:—So also the affix मण् and मीच come after मध्य; As. माध्यमम्, माध्यमिय्।

Vart:—So also the affix दिनण् (दिनम् in Padamanjari) comes after मध्य, whereby it be comes मध्यम् as माध्यन्दिनम् in माध्यन्दिन उपगावति ॥

Vart:—There is luk-elision of the affix after the word स्याम, as,

Vart:—So also there is elision after the words ending in अजिन, as क्काजिन: सिंहाजिन:

प्रामात्पर्यनुपूर्वात् ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ प्रामात्-परि-अनु- पूर्वात् ॥ वृत्तिः ॥ मानशब्दान्ताद्व्ययीभावात्परि अनु इत्यवंपूर्वाट्ठम् प्रत्ययो भवति तत्र भव इत्यविस्मिन्वप्रये ॥

61. After the word 'grâma', preceded by 'pari' or 'anu', (the whole being an Avyayîbhâva), there is the affix उज्ञ in the sense of 'who stays there'.

This debars अण्॥ Thus पारिपामिकः, आनुपामिकः ॥

जिह्नामूलाङ्गुलेश्छः ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ जिह्नामूल-अङ्गुलेः- छः ॥ कृतिः ॥ जिह्नामूलग्रह्मार्वरहम्पलिशन्त्राच्छः प्रत्ययो भवति तच भव क्यातिसान्त्रियवे ॥

62. After the words 'jihvâmûla', and 'anguli' there is the affix s in the sense of 'what stays there'.

This debars थन् (IV. 3. 55). Thus जिह्नामूलीयम्, अंगुलीयम् ॥ वर्गान्ताचा ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ वर्गान्तात्-च ( छ )

#### वृत्तिः ॥ वर्गश्रह्मान्ताच प्रातिपरिकाच् छः प्रत्ययो भवति तत्र भव इत्येतस्मिन्विषये अणोपवादः ॥

63. After a word ending with 'varga', the affix is employed in the sense of 'what occurs there'.

This debars अण्॥ As कवनायम्, चवनीयम्॥

अशब्दे यत्खावन्यतरस्याम् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ अशब्दे-यत्-स्नो-अन्यतरस्याम् ॥ वृत्तिः ॥ वर्गान्तादिस्येव । शब्दादन्यसिमन्यत्ययार्थे वर्गान्तास्त्रातिपदिकादन्यतरस्यां यत्स्तो प्रत्ययो भवतः॥

64 After a word ending in 'varga', but not meaning a 'letter or word', the affixes यत and ख are optionally employed, in the sense of 'who stays there'.

As वासुदेववर्ग्यः (by यत्), वासुदेववर्गीणः, (by ख), and वासुदेववर्गीयः (by छ)॥
गुधिष्ठिरवर्ग्यः °वर्गीयः ॥

Of course, when the word means 'शहर' it takes one affix only i. e. छ; as कदर्गीय वर्णः 'a letter belonging to क class'.

कर्णललाटात्कनलंकारे ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ कर्ण-ललाटात्-कन् अलङ्कारे ॥ वृत्तिः ॥ कर्णललाटक्रवास्थां कत् प्रस्थयो भवति तत्र भव इत्येतस्मिन्विषयेऽलङ्कारेऽभिधेये ॥

65. The affix कर comes in the sense of 'what occurs there', after 'karna' and 'lalât', the word denoting an ornament.

This debars बत् (IV. 3. 55). Thus कार्णिका 'an ear-ring', ललादिका ॥

Why do we say 'denoting an ornament,? Observe क्रण्येम् 'what is in the ear', ललाकाम् ॥

तस्य व्याख्यानद्दति च व्याख्यातव्यनाम्नः ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ तस्य-व्याख्याने-इति-च व्याख्यातव्यनाम्नः ॥

ृष्णिः ॥ तस्येति षष्ठीसमर्थाद् व्याख्यातव्यनाद्मः प्रातिपदिकाद्याख्याने ऽभिधेये यथाविहितं प्रत्ययो भव-ति तत्र भवे च ॥

66. After the name of a subject of commentary, an affix comes in the sense of 'its commentary', as well as, in the sense of 'what occurs there'.

That by which a thing is explained is called व्याख्यान 'commentary'. The name of a thing explainable is called व्याख्यान च्यान ॥ After such a name, being in the 6th case in construction, the affix is added. The affix means तस्यव्याख्यान as well as तमभन, the latter being read into the sûtra by virtue of च ॥

Thus सुपां ब्याख्यानः = सीपो पन्यः 'Saupa, a book on the explanation of case-affixes'. So also तेडः 'Tainga--a Commentary on Verbal affixes' कार्तः 'Karta--a Commentary on krit affixes'. सीप &c. may also mean सुप्स भवं &c.

Why do we say ध्वाख्वानध्वनाम्नः 'after the name of the thing explainable'? The thing to be explained must be a Book, therefore, the affix will not apply to the name of a city &c. For example, if a model be made to describe the city of Pâțaliputra, such a model will not be named after Pâțaliputra by the addition of affix. Thus सुकांशल is a modal giving a description of Pâțaliputra. This will not be called Pâțaliputram.

The anuvritti of भव and व्याख्यान runs simultaneosly in all the subsequent apavâda sûtras, and hence we have read the anuvritti of भव into this sûtra also.

## यहुचोन्तोदात्ताद्ठञ् ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ यहुचः-अन्तोदात्तात् ठञ् ॥ वृत्तिः ॥ बहुचो व्याख्यातव्यनाद्यः प्रातिपरिकारन्तोरात्ताः अवव्याख्यानयोष्ठम् प्रत्ययो भवति ॥

67. The affix उच्च comes in the senses of 'staying' and 'a commentary', after a polysyllabic word having udatta on the final, (the word being the name of a thing to be explained).

This debars अण्॥ Thus पास्वणास्वक्रम् 'a commentary of the rules of changes of स and न into प and ण'॥ नातानितक्रम् 'a commentary on (अनत) udâtta and anudâtta (नत)'॥ The radicals प्रस्वणस्व and नतानत are acutely accented on the final by the rule of a compound having accent on the final (VI. 1. 169)

Why do we say बहुच: 'polysyllabic'? Observe सापम, तेडम् &c. A word of two syllables will take ठक् (IV. 3. 72). So the counter example must be of words of one syllable.

Why do we say 'having acute accent on the final'? Observe साहित प् from सहिता। This word has acute accent on the initial by the rule of Gatiaccent (VI. 2. 49)

# क्रतुयक्षे भ्यक्ष ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ क्रतु-यक्षे भ्यः, च ( ठञ् ) ॥ वृत्तिः ॥ क्रतु-यो ब्रोश्यम व्याख्यातव्यनामधः प्रातिपहिकोश्यो भवता॥

68. The affix  $\overline{ss}$  comes, in the senses of 'occurring', and 'a commentary', after the name of a work to be explained, provided that such work relates to a kratu or a yajna.

This debars अण् ॥ Kratu :—अग्निष्टोमिकः 'a commentary on a work on Aginshtoma sacrifices? वाजपेविकः, राजस्विकः ॥ yajña:—पाकवाज्ञिकः, नाववाज्ञिकः ॥

This sûtra refers to words which are not antodâtta. The words 'vâja-peya' and 'râjasûya' are acute in the middle.

The words कतु and यज्ञ mean generally the same thing i. e. 'a sacrifice', but the separate mention of यज्ञ implies that the rule applies to yajñas other than Soma-yajñas because the word 'kratu' is technically applied to Soma-sacrifices only. Thus पाञ्चीशनिकः, राशीशनिकः ।।

The sûtra is in the plural to prevent the application of the affix to the word-forms 'kratu' and 'yajña' (I. 1. 68).

### अद्भायेष्वेवर्षेः ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ अध्यायेषु-एव-ऋषे, (ठझ्) ॥ वृत्तिः ॥ ऋषिश्वव्हाः प्रवरनामधेयानि तेभ्य ऋषिशब्देभ्या भवन्याख्यानयोर्थयोष्ठम् प्रत्ययो भवति ॥

The affix ভন্ন comes after the name of an explainable work called after a Rishi, in the senses of 'occurring therein' or 'a commantary thereon', when it refers to an Adhyaya only.

The word will is the name of war and those Rishis are only meant whose names are in the Pravara list. The word so formed means always an Adhyaya or Chapter of the work. The phrase ध्याख्यातध्यनाम्नः is understood in this sûtra, hence the word we've means "a work the author of which is a Rishi".

Thus वसिष्ठस्य व्याख्यानस्तत्र भवो वा = वासिष्ठिकोऽध्यायः "Vasishthika-a chapter containing commentary on Vashishtha". विधामिनिकः 'a chapter of commentary on Visvâmitra'.

Why do we say meaning 'chapter'? Observe बासिष्ठी ऋकू ॥ पौरोडाशपूरोडाशात् छन् ॥ ७० ॥ पदानि ॥ पौरोडाश-पुरोडाशात्-छन् ॥ वृत्तिः ॥ पौरोजाश्रशहरात्पुरोजाशश्रश्रदाच भवन्याख्यानयोरर्थयोः ष्टन् प्रत्ययो भवति ॥

70. The affix un comes in the senses of occurring therein' and 'a commentary thereon', after the words 'paurodasa' and 'purodasa'.

The verses on the purification &c of Purodasa 'a sacred cake', are called पौराजाम, the commentary on such paurodasa mantras will be called पौराजा-शिकः. Its feminine will be पौरोडाशिकी (IV. 1. 41). A book on Purodasa cake is called प्रोडाश; a commentary there on will be प्रोडाशिकः f. प्रोडाशिकी (IV. 1.41). The प of the affix indicates that the feminine is formed by इतिष् (IV. I. 41). The commentary here refers to the 'mantras' or verses relating to Purodasa, and not to the sacrifice.

### छन्दसो यदणौ ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ छन्दसः-यत्-अणौ ॥ वृत्तिः ॥ छन्दः शहराञ्जवन्याख्यानयोरर्थयोर्यवणौ प्रत्ययौ भवतः ॥

71. The affixes यत and अण come in the senses of 'occurring therein' and 'a commentary thereon', after the word Chhandas.

This debars उक् of the following sûtra. As छन्दस्यः or छान्दसः ॥

द्वयजृद्बाह्मणर्क्प्रथमाध्वरपुरश्चरणनामाख्याताद् ठक् ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ द्वचच-ऋत्-ब्राह्मण-ऋक्-प्रथम-अध्वर-पुरश्चरण-नाम-आख्यातात्-ठक् ॥ वृत्तिः ॥ द्वाजिन्यः प्रातिपरिकेश्यो व्याख्यातव्यनामश्यो भवव्याख्यानयोरर्थयोष्ठक् प्रत्ययो भवति ॥

72. The affix  $z \in comes$  in the senses of 'occurring therein' and 'a commentary thereon', after a word of two syllables, and a word ending in short x, and the words 'brahmana', 'rik', 'prathama', 'adhvara', 'purascharana', 'nama', 'akhyata' and 'namakhyata', being the names of explainable works.

This debars अल् and उम्।। I. Dissyllabic:—ऐष्टिकः, पाशुकः।। 2. Ending in कः—चातुर्होत्कः, पांचहोत्कः।। So also ब्राह्मणिकः, आर्थिकः, पायमिकः, आर्थरिकः, पौरभरणिकः, नामिकः, आख्यातिकः, नामाख्यातिकः॥

अणुगयनादि भ्यः ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ अण्-ऋगयनादि भ्यः ॥ वृत्तिः ॥ ऋगयनादिभ्यः प्रातिपहिकेभ्यो भवन्याख्यानयोरर्थयोरण् प्रस्ययो भवति ॥

73. The affix and comes in the senses of occurring therein' and a commentary thereon' after the words 'rigayana' &c.

This debars दश, दक् and छ ॥ आर्गयनः, पार्व्याख्यानः ॥

The repetition of अण in the sûtra, though the annuvritti of this affix was coming from before, is for the sake of preventing the application of any subsequent apavâda rule to the words in this list. Thus वास्तुविद्यः ॥

1 ऋगयन, 2 पद्याख्यान, 3 छन्दोमान, 4 छन्दोभाषा, 5 छन्दोविश्वित, 6 न्याय, 7 पुनरुक्त, 8 निरुक्त, 9 न्याकारण, 10 निगम, 11 वास्तुविद्या, 12 क्षत्रविद्या, 13 अङ्गविद्या, 14 विद्या, 15 उत्पात, 16 उत्पाद, 17 उद्याव, 18 संवरसर, 19 मुहूर्त, 20 उपनिषद्, 21 निमिन्न, 22 शिक्षा, 23 भिक्षा, 24 छन्दो विजनी 25 न्यायः 11

तत आगतः ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ ततः, आगतः ॥
वृत्तिः ॥ तत इति पञ्चमीसमर्थाशगत इत्येतिस्मन्नर्थे यथाविहित प्रस्वयो भवति ॥

74. An affix (IV. 1.83 &c) comes after a word being in 5th case in construction, in the sense of 'what has come thence'.

Thus ब्रुप्तादागतः = श्लीदनः 'what has come from Srughna'. नाथुरः, राष्ट्रियः।

ठगांयस्थानेक्ष्यः ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ ठक्-आयस्थानेक्ष्यः ॥ वृक्षः ॥ भाय इति स्वामिमाद्यो भाग उच्यते स बस्मिन्तुस्वयते तदायस्थानम् । भायस्थानवाश्विश्यः प्रार तिपव्यक्तिभ्यष्ठक् प्रस्ययो भवति तत भागत इत्येतस्मिन्विषये ॥

75. After a word denoting sources of revenue, there is the affix zer in the sense of 'come thence'.

The word आब means what is the share appropriated by the lord. The source of आब is called आवस्थान ॥

This debars अण् and ह ॥ Thus ग्रीस्कशालिकः 'what is derived from custom house'. भाकरिकम् 'revenue derived from mines'.

The plural in the sûtra prevents Svarupavidhi (I. 1, 68).

## शुण्डिकादिभ्यो ऽण्॥ ७६॥ शुण्डिकादिभ्यः-अण्॥

वृत्तिः ॥ शुण्डिक इस्यवमादिभ्यः प्रातिपदिक्रेभ्या ऽण् प्रत्यया भवति तत आगत इस्येतस्मिन्विषये ॥

76. The affix आए comes in the sense of 'thence come', after the words गुण्डिक &c.

This debars इक् ॥ Thus शौण्डिक: 'excise-revenue'. कार्कण: ॥

The repetition of अण् serves the same purpose as in IV. 3. 73, बाधक-बाधनार्थम् ॥ As औरपानः ॥

 ${f 1}$  शुण्डिक,  ${f 2}$  क्रुकण,  ${f 3}$  स्थण्डिल,  ${f 4}$  उदपान,  ${f 5}$  उपल.  ${f 6}$  तीर्थ,  ${f 7}$  भूमि,  ${f 8}$  तृण,  ${f 9}$  पर्ण,  ${f II}$ 

विद्यायोनिसंबन्धेभ्यो बुज् ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ विद्या-योनि-संबन्धेभ्यः-बुज् ॥ वृक्षिः ॥ विद्यायोनिकृतः संबन्धे वेषां ते विद्यायोनिसबन्धाः॥ तद्वाचिभ्यः वृद्धेभ्यो बुङ् प्रत्ययो भवति सत् भागत दृत्वेतिस्मिन्वषये ॥

77. The affix **gs** comes, in the sense of 'thence come,' after a word denoting a person connected through the relationship of learning or family origin.

Persons related (sambandha) through learning (such as teacher and pupil), or through blood (yoni, e. g. father and son) are called विद्यायोगितसम्बन्धाः ॥ Words denoting such persons take the affix वृद्ध्ः. This debars अण् and छ. Thus उपाध्यायागातम् = भौपाध्यायकम् 'knowledge derived from a spiritual teacher.' शैष्यकम्, भाषार्थकम् ॥ So also योगिसंबन्धः as मातामहकः 'wealth derived from a maternal . grand-father.' पितामहकः, मातुलकः ॥

#### ऋतष्ठञ् ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ ऋतः-ठञ् ॥

्वृतिः ॥ विद्यायोनिसंबन्धेभ्य इत्येव । इत्यारान्तेभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो विद्यायोनिसंबन्धवाचिभ्यष्टभ् प्रस्व-यो भवति तत्त आगत इत्येतस्मिन्विषये ॥

78. The affix zz comes in the sense of 'come thence,' after a word ending in short z, and denoting a person related through learning or blood.

This debars बुम्॥ Thus होतुरागतम् = होतृक्षम 'derived from Hotri.' पैातृकम्॥ So also of 'blood,' as :—आतृकम्, स्वासृकम्, मातृकम्॥

The  $\overline{\eta}$  in  $\overline{\eta}$  is for the sake of facility of pronunciation, there being no such word ending in long  $\overline{\eta}$  11

When the words do not denote relationship through learning or blood, this affix is not employed. As, सावित्रम् ॥

#### पितुर्येश्व ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ पितु:-यत्-च ॥ वृत्तिः ॥ पितृशब्दाक् यत् पत्यया भवात चकाराट्डज्च तत भागत इस्थेतस्मिन्विषये ॥

79. The affix यत् as well as ठड्डा comes, in the sense of 'come thence,' after the word 'pitri.'

Thus पितृसगतं = पैतृकं or पित्र्यम् (VII. 4. 27. and VI. 4. 148) 'paternal—i.e. wealth inherited from father.'

#### गोत्रादङ्कवत् ॥ ८० ॥ पदानि ॥ गोत्रात्-अङ्कवत् ॥ वृशिः ॥ गोत्रप्रस्ययान्तास्मातिपरिकारङ्कवस्यस्ययविधिर्भवाते तत आगत इस्थेतस्मिन्विषये ॥

80. After a word ending with a patronymic affix, the rule of affix in the sense of 'thence come,' is like that relating to the affix denoting 'its mark.'

The word गांच in the sûtra does not mean the technical Gotra of Grammar, but a descendant-denoting affix in general. The affixes denoting आहू are taught in IV. 3. 126 and 127. The affix दुम् of IV. 3. 126 which comes after Gotra words, in the sense of 'this is his,' is referred to in this sûtra, not merely the affix अण् of IV. 3. 127, denoting, 'this is his mark.'

Thus भाषायानामहः = भाषायानकः 'the mark belonging to the descendants of Upagu.' So also कापटयकः, नाडायनकः, चारायणकः ॥ The same words will also denote 'come there from' as आपगयेभ्य आगतम् = भाषायाकम्, कापटयकम्, नाडायनकम्, चारायणकम् (formed by युम् IV. 3. 126).

Similarly बेद:, गार्गः, दाक्ष formed by अग् of IV. 3. 127 mean not only 'the mark belonging to the Vaidas, the Gârgyas, the Dâkshis,' but also that which comes from the Vaidas &c. The word बत् has the force of 'complete similarity,' as in कालंग्या भववत् (IV. 2. 34), चर्णेभ्या धमवत IV. 2. 46).

हेतुमनुष्येभ्योऽन्यतरस्यां रूप्यः॥ ८१॥ पदानि॥ हेतु-मनुष्येभ्यः,अन्यतरस्या-म-रूप्यः॥

#### वृत्तिः ॥ हेतुभ्यो मनुष्येभ्यभान्यतरस्यां कृष्यः परययो भवति तत भागत इत्येतस्मिन्विषये ॥

81. The affix was denotes that which from something has originated, when it is added to a word denoting 'cause,' or to the name of a man viewed as a cause.

The word मनुष्य is used meaning 'men as causes.' हेनु means cause or instrument. Thus समाराणत = समक्ष्यम् or समीयम् by छ of IV. 2. 138 meaning 'what proceeds from a like cause.' So also विषमक्ष्यम् or विषमीयम् ॥ So of men

also देवदरतरूप्यम् or देवदन्तम् (IV. 1. 83) 'what originates with देवदन्तः', यज्ञदन्तरूप्यम् or यज्ञदन्तम् ॥

The word हेतुमतुष्येभ्यः is in the plural in the sûtra, indicating that svarupavidhi (I. 1. 68) does not apply here.

In denoting हेतु, there is employed the Instrumental case as taught in II. 3. 23: and according to the jñapaka in the present sûtra, the Ablative case may also be employed in denoting a हेतु, ॥ Or the use of the ablative case in the sense of हेतु, may be explained by II. 3. 25.

#### मयद् च ॥ <२ ॥ पदानि ॥ मयद्-च ॥ वृत्तिः ॥ हेतुभ्यो मनुष्येभ्यभ मयद् प्रस्थयो भवति तत आगत इस्थेतस्मिन्विषये ॥

82. After a word denoting a cause or a man viewed as a cause, there is the affix 'mayat' in the sense of 'come thence'.

Thus सममयम्, विषममयम्, देवदत्तमयम्, यज्ञदत्तमयम् ॥

The द of मयद indicates that the feminine of these words are formed by इीप् (IV. I. 15), as, सममयी।। The separation of this sûtra from the last is for the sake of preventing the application of the rule of mutual correspondence (I.3. 10) which would have been the case had the rule stood as हतुमनुष्ये योऽन्यतरस्यां कप्यमयदो ॥

#### प्रभवति ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ प्रभवति ॥

वृत्तिः॥तत इत्येव।पञ्चमीसमर्थान् ङ्याप्प्रातिपविकात्प्रभवतीत्येतस्मिन्विषये वथाविहितं प्रत्ययो भवति॥

83. After a Nominal-stem which is in the 5th. case in construction, an affix (one of those already taught) comes in the sense of 'what appears for the first time'.

The word मनतः is undersood in the sûtra. The word मनति means what manifests itself, or appears for the first time. Thus हिमवतः मनवि = हैमवती "The Haimavati", a name of the Ganges, meaning 'which manifests itself for the first time or appears in the Snowy Range, its source being unknown'. So also बारवी "The Dâradî" i. e. the Indus appearing for the first time in Dardistan. The word मनवि has not the sense of उत्पत्ति, because that is included in तम जातः; it therefore means मकाबाते, मध्यनतः उपलभ्यते, the source or origin being unknown.

विदूराङ्क्यः ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ विदूरात्-इयः ॥ विदूरात्-इयः ॥ विदूराह्यः एख्ययो भवति ततः प्रभवतीस्थेतस्मिन्विषये ॥ Karika वालवायो विदूरं च प्रकृत्यन्तरमेव वा ॥ न वे तचेति चेतृबुवाज्जिस्वरीवृत्पाचरेत् ॥

84. The affix  $\mathbf{v}$  comes, in the sense of 'what manifests itself there', after the words 'vidûra'.

This debars अण्। Thus विदूरात् प्रभवति = वैद्देश: 'a kind of gem found at Vidûra'. The gem as a matter of fact is not found at Vidûra, but in a mountain called बालवाय। Vidûra is the city where the rough stone is worked upon. In other words, it may be said that the affix is really added to बालवाय, when the latter word is replaced by विदूर; such substitute being only shown in the sûtra, the appropriate sthâni (vâlavâya) being left to inference. Or the word Vidûra may denote both the city as well as a mountain. If it be said that there is no mountain known as Vîdûra, then we say that the Grammarians call Vâlavâya by the name of Vidûra, as the merchants call Benares by the name of Jitvarî.

तद्गच्छति पथिदूतयोः ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ तद्-गच्छति-पथि-दूतयोः ॥ वृक्तिः ॥ तद्दिति द्वितीयासमर्थार्गच्छतीत्वेतस्मिन्विषये यथाविहितं प्रत्ययो भवति वेऽसौ गच्छति पन्याव् चेत् स भवति दृतो वा ॥

85. An affix (IV. 1. 83 &c) comes after a word, being in the 2nd case in construction, in the sense of 'what goes thereto', provided that, that which goes, is a road or a messenger.

Thus सुन्नमण्डानि = सीधनः "a road or a messenger that goes to Srughna." So also माधुरः ॥ The road may either lead to Srughna, or being in Srughna, be used for going.

Why do we say पिश्तयोः "meaning a road or a messenger". Observe

अभिनिष्कामित द्वारम् ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ अभि-निष्कामिति-द्वारम् ॥
वृत्तिः ॥ द्वितीयासमर्थादभिनिष्कामतीत्येतस्मिन्नर्थे यथाविद्वितं प्रस्ययो भवति वत् तदभिनिष्कामिति द्वारं चेद भवति ॥

86. An affix comes, after a word in the 2nd case in construction, in the sense of 'a door which looks towards that'.

Thus स्रोप्न: 'a gate which looks towards Srughna',—as a gate of Kanyakubja. So also माधुरम्, राष्ट्रियम् ॥

Objection. The sûtra would have stood better as अभिनिष्क्रमणं द्वारं, for by using अभिनिष्क्रामित, you make the word द्वारं as if it was a being endowed with sense.

Ans. This objection may be answerd by saying that the gate is the well-known instrument (करण) to the action of अभिनिष्क्रमण; and an instrument may be used as an agent to a verb: as साम्बसिन्छनित 'the sword cuts nicely.'

Why do we say शुरम "when it is a gate"? Observe सुम्रमभिनिष्क्रामित पुरुषः 'a person faces towards Srughna'.

अधिकृत्य कृते प्रन्थे ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ अधिकृत्य-कृते-ग्रन्थे ॥ वृक्षिः ॥ तविति दितीयासमर्थाविकृत्य कृतदृत्येतिस्मन्नर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति यस्तकृतं ग्रन्थवे-स्त भवति ॥

#### वात्तिकम् ॥ लुबाख्यायिकार्यस्य प्रत्ययस्य बहुलम् ॥

87. An affix comes after a word in the 2nd case in construction, in the sense of 'made in relation to any subject,' when the thing made is a 'book.'

The word अधिकृत्य means 'aiming at' 'alluding to, referring to.' Thus सुभेन्नामधिकृत्य कृतीयन्थः = सीभन्नः 'Saubhadra or a book relating to the history of Subhadra.' So also गौरिनिवः, यायातः, किरातार्ज्ञनीयम् ॥

Why do we say पन्छे 'when meaning a book '? Observe, तुभद्रामधिकृत्यकृतः प्रासादः 'a palace built in memory of Subhadra'; where there is no affix.

Vârt:—The affix is elided diversely when the book is a story. Thus वासवदस्तामधि कृस्य कृता SS ख्यायिका = वासवदसा "Vâsavadattâ, a story relating to Vâsavadattâ." सुमनोचरा, दर्वशी ॥ Sometimes the elision does not take place, as भैमरथी ॥

शिशुकन्दयमसभद्वन्द्रजननादिभ्यश्छः ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ शिशु-क्रन्द्-यमस-भ-द्वन्द्व-इन्द्र-जननादिभ्यः-श्छः ॥

कृतिः ॥ शिशुक्रन्तादिभ्यो द्वितीयासमर्थेभ्यश्छः प्रस्ययो भ्रवति अधिकृत्य कृते प्रन्थे ॥ अणोपवादः ॥ वार्त्तिकम् ॥ इन्द्रे देवासुराादिभ्यः प्रतिवेधः ॥

88. The affix so comes in the sense of 'a book made relating to a subject', after the following words in the 2nd case in construction, viz 'sisukranda,' 'yamasabha,' the Dvandva-compounds, and the words 'indra-janana' &c.

The word तर् (IV. 3. 85) and आधिकृत्य कृते मन्ये should be read into the sutra. This debars अण्॥ Thus शिशुक्रन्तीयः 'a book treating of the crying of infants.' बनसभः 'a book relating to the court of Yama'. A Dvandva-Compound: as, अभिकाद्यपीयः, द्वेनक्षपीतीयः, शुद्धार्थसंबन्धीयम् प्रकरणं, वाक्यपरीयम् ॥

There is no list of इन्द्रजननादि words. They are akritigana, and must be determined by usage. Thus इन्द्रजननीयम्, प्रशुक्तागमनीयम् &c.

Vart:—Prohibition should be stated in the case of the Dvanda-Compounds देवासुर &c. As देवासुरम् 'the book of the wars of the Gods and Demons.' राक्षोसुरम् गाजम्बीयम् ॥

The words शिशुक्रन् and बनसभ might have been included in the inchoate class हन्द्र अनुनाहि॥ The separate enumeration of these words in the sûtra, is merely for the sake of amplification.

सोस्य निवासः ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ सः-अस्य-निवासः ॥ वृत्तिः ॥ स इति प्रथमासमर्थोदस्येति षष्ठप्रथे यथाविहितं प्रत्ययो भवति यत्प्रथमासमर्थे निवासक्रेत्स भवति ॥

89. After a word in the 1st case in construction, an affix comes in the sense of 'this is his dwelling place'

The word स shows that the word to which the affix is to be added is in the nominative case. अस्य 'his' shows that the meaning of the affix is that of a genitive case. निवास:, shows that the first word in construction must signify a dwelling place. निवास means "a country i. e. where a person lives (nivasanti asmin)".

सुदनो निवासोऽस्य = स्रीदनः 'a present dweller of Srughna', नागुरः, राष्ट्रियः &c.

भिजिनेश्च ॥ ९० ॥ पदानि ॥ अभिजनः-च ॥ वृत्तिः ॥ सोस्येत्येव । स इति प्रथमासमर्थादस्येति षष्ठभर्ये यथाविहितं प्रत्ययो भवति वट्यथमासमर्थमभि-जनभेत्स भवति ॥

90. After a word in the 1st case in construction, an affix comes in the sense of 'this is his mother-land'.

The difference between निवास: and अभिजन: is this. Where a person lives himself for the present, that is his निवास or dwelling-place. Where his ancestors (अभिजन:) have lived, that is his अभिजन 'native country, home or ancestral abode'. Thus सोहन: 'a person whose ancestral home is in Srughna'. नापुर:, राष्ट्रियः ॥ The separation of this sûtra from the last is for the sake of the subsequent sûtra, in which the anuvritti of 'abhijana' only runs.

आयुधजीविभ्यद्दछः पर्वते ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ आयुधजीविभ्यः-छः-पर्वते ॥ वृत्तिः ॥ सोस्याभिजन इति वर्तते । आयुधजीविश्य इति तारथ्ये चतुर्थी, पर्वतइति प्रकृतिविशेषणम् । पर्वतवाचिनः प्रथमासमर्थावभिजनारस्येति षष्ट्यर्थे छः प्रथ्ययो भवति ॥

91. The affix so comes after a word denoting mountain, in the sense of 'this is his mother-land', when it is a person who lives by arms.

The word आयुषजीवी means a person who earns his livelihood by arms. The phrase सोऽस्याभिजनः is to be read into the sûtra. Thus हुर्गोलः प्वंसोऽभिजन एषामायुधजीविनां = हुहोलीयाः 'the mercenary soldiers whose ancestral abode is the Hridgola mountain'. So also अन्धकवर्त्तीयाः, रोहितगिरीयाः ॥

Why do we say आयुषजीविश्यः? Observe आसोश ब्राह्मणाः "the Brahmanas whose native place is Rikshoda mountains". Why do we say 'mountains'? Observe. सांकादवका आयुषजीविनः॥

शण्डिकादिभ्यो ज्यः ॥ ९२ ॥ शण्डिकादिभ्यः, ज्यः ॥ वृत्तिः, ॥ शण्डिक इत्येवनादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो ज्यः प्रत्ययो भवाति सोस्याभिजन इत्येतस्मिन्विषये । अ-णोहरपवादः ॥

92. The affix say comes in the sense of 'this is his native-land', after the words शण्डिक &c.

This debars अण् &c. Thus शाण्डिक्यः, सार्वसेन्यः &c.

 ${f 1}$  श्राण्डिक,  ${f 2}$  सर्वसेन  ${f 3}$  सर्वकेश,  ${f 4}$  शक,  ${f 5}$  शट,  $({f Rz})$ ,  ${f 6}$  रक,  ${f 7}$  शङ्ख,  ${f 8}$  बोध.

सिन्धुतक्षशिलादिभ्यो ऽणजौ ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ सिन्धु-तक्षशिलादिभ्यः, अण्-अजौ ॥

वृत्तिः ॥ आदिश्रञ्जः प्रत्येकमभिसंबभ्यते । सिन्ध्यादिभ्यः प्रातिपदिकोभ्यस्तक्षशिलादिभ्यमः यथासंख्यमणमी प्रत्ययौ भवतः सोस्याभिजन इत्येतस्मिन्विषये ॥

93. The affixes अण and अञ come respectively, after the words 'Sindhu' &c and 'Takshasila' &c in the sense of 'this is his native-land'.

Thus सैन्धवः, वार्णवः॥

Many of the words occurring in Sindhu-class, are found in Kachchh-âdi class (IV. 2. 133) also. Those words would have taken স্বৰ্গ by sûtra IV. 2. 133. The present sûtra prevents the affixing of ভুষু (IV. 2. 134) to those words under circumstances mentioned in sûtra IV. 2. 134, when the further significance of অপিনন: is added to them.

So also साक्षशिलः, वास्सोद्धरणः &c.

1 सिन्धु, 2 वर्णु, 3 मधुमत्, 4 कम्बोज, 5 साल्य, 6 कदमीर, 7 गन्धार, 8 किष्किन्धा, 9 उरसा ( उरस ), 10 इरह् ( इरह ), 11 गान्दका ( गहिस्का ), 12 कुलून, 13 हिरसा ॥

1 तक्षशिला, 2 वस्सोद्धरण, 3 कैमेंदुर (कौमेंदुर), 4 मामणी, 5 छगल\*, 6 कोष्डुकर्ण (कर्णकोष्ठ), 7 सिंहकर्ण (सिंहकोष्ठ), 8 संकुचित, 9 किनर, 10 काण्डधार (काण्डवारण), 11 पर्वत्त\*, 12 अवसान, 13 बर्बर, 14 कंस, 15 सरालक.

तृ्दीशलातुरवर्मतीकूचवाराड्ढक्छण्डञ्यकः ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ तृ्दी-शलातुर-वर्मती-क्रचवारात्, ढक्-छण्-ढञ्ग-यकः ॥

ृहित्तः ॥ तूर्यादिभ्यश्रतुर्भ्यः द्राहेदेभ्यो यथासंख्यं चत्वार एव ढक् छण् ढम् यक् इत्येते प्रत्वया भवन्ति सी-स्याभिजन इत्येतिस्मिन्विषये । अणोपवादः ॥

94. After the words त्दी, शालातुर, वर्मती, and क्चबार, come respectively the affixes ढक्, छण्, ढझ, and यक् in the sense of 'this is his native land'.

This debars अण् ॥ Thus तीरेयः, शालातुरीयः, वार्मतेयः and कीचवार्यः ॥

भक्तिः ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ भक्तिः ॥ वृत्तिः ॥ समर्थविभक्तिः प्रस्ववार्थमानुवर्तते । अभिजन इति निवृत्तस् । स इति प्रयमासमर्थादस्वेति षष्ट्य-ये यथाविहितं प्रस्ववो भवति, वस्प्रथमासमर्थं भक्तिमेत्त्रद्विति ॥ 95. An affix (IV. 1.83) comes after a word in the first case in construction, in the sense of 'this is his object of veneration or love'.

The word भक्ति in the sûtra means 'serving', 'worshipping' or 'loving'.

Thus बुद्रो अक्तिरस्य = क्षोपू: 'a person who is loyal to Srughna'. So also माधुरः, राष्ट्रियः &c.

The anuvritti of the word अभिजनः ceases. The word सः and अस्ब should be read into the sûtra.

अचित्ताद्वेशकालाट्ठक् ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ अचित्तात्, अदेश-कालात्, ठक् ॥
वृत्तिः ॥ देशकालव्यतिरिक्तादिषत्तवाषिनः प्रातिपविकाद्बक्पप्रथयो भवति सौस्य भक्तिरिस्येतस्मिन्विषये; भणोपवादः ॥

96. After a word denoting a thing not having consciousness, but not being the name of a country or time, the affix zz is employed, in the sense of 'this is his object of devotion or love'.

This debars अण्; and छ also. Thus अपूपाभिक्तरस्य = आपूपिकैं: 'a person who loves cakes'. शाष्क्रलिकैं। पायसिकैं: ॥

Why do we say 'not having consciousness'? Observe हैवर्सें: ॥ Why do we say 'not being the name of a country'? Observe होर्चें: ॥ Why do we say 'not denoting time'? Observe हेस्सें: 'who loves Summer'.

#### महाराजाद्ठब्य ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ महाराजात्, ठञ् ॥ वृत्तिः ॥ महाराजशब्दाद् ब्य् प्रत्ययो भवति सोस्य भक्तिरित्येतस्मिन् विषये । धणोपवादः ॥

97. The affix दश् comes in the sense of 'this is his object of veneration', after the word महाराज ॥

This debars भण्॥ As माहाराजिक: 'who loves or serves the Maharaja'. The difference between this उभ् and the उक् of the last aphorism, is in accent only.

# वासुदेवार्जुनाभ्यां बुन् ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ वासुदेव-अर्जुनाभ्याम्, बुन् ॥ वृक्षिः ॥ वासुदेवार्जुनाभ्याम् वृक्षः ॥ वासुदेवार्जुनवाब्दाभ्यां बुन् मध्ययो भवति सोस्य भक्तिरिध्यतास्त्रन्विवये । छाणारप्वादः ॥

98. The affix **g**¬ comes in the sense of 'this is his object of veneration,' after the words 'Vâsudeva' and Arjuna.

This debars & and अण् ॥ Thus वासुदेवकः, अर्जुनकः ॥

Q. The word वासुरेव being the name of a Kshatriya would have taken वुम् by the next sûtra, and there is no difference here between वृम् and वृम्, why then include the word वासुरेव in this sûtra?

A. The word वासुदेव here is the name of God (in which all dwell वसित अस्मिन्) and not the designation of a Kshatriya.

By the general rule of compounds (II. 2. 34) a word of fewer vowels is placed first, and so Arjuna ought to have been placed first. The not doing so in this sûtra indicates (jñâpaka) the existence of this rule 'that a word denoting an object of reverence is placed first.'

गोन्नक्षत्रियाख्येभ्यो बहुलं बुङ्ग् ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ गोत्र-क्षत्रियाख्येभ्यः-बहुलम्-वज्ञ ॥

वृत्तिः ॥ गोत्राख्येभ्यः क्षत्रियाख्येभ्यश्च प्रातिपद्विभयो बहुलं युज् प्रत्ययो भवति सोस्य भक्तिरित्येतस्मिन्य-पर्य । क्षणोपवादः ॥

99 The affix gn comes diversely, in the sense of 'this is his object of veneration,' after a word denoting Gotra or a Kshatriya.

This debars अण् and छ. Thus: ग्लीचुकायनक 'who loves or serves &c Gluchukâyani.' So also औपगवकः, कापटवकः ॥ Kshatriyas:——नाकुलकः, साम्बकः ॥ •

The word **आख्यां** in the sûtra indicates that the words should be the names of well-known or famous Kshatriyas, and not of any body who is a Kshatriya by profession.

The word बहुल shows the non-universality of this rule. Thus पाणिनो मिस्तरस्य = पाणिनीय:, पौरवीय: ॥

The word man does not mean here the Grammatical Gotra, but a word formed by a patronymic affix in general.

जनपदिनां जनपद्वत्सर्वे जनपदेन समानदाब्दानां बहुवचने ॥ १०० ॥ पदानि ॥ जनपदिनाम, जनपद्वत्, सर्वम्, जनपदेन, समान, राब्दानाम, बहुवचने ॥ शृशिः ॥ जनपितेनो वे बहुवचने जनपेरेन समानराब्हास्तेषां जनपरवस्सर्वे मवति प्रत्ययः प्रकृतिम सोस्य , मिक्किरिस्वेतस्मिन्विषये ॥

100. Of words denoting Princes (lit. who are lords of janapada) the base and affix meaning 'this is his object of veneration' are the same, in every respect, like those of a word denoting kingdom, provided that, the Prince-denoting words have, in the plural, the same form, as the kingdom-denoting words.

The words of this sûtra require a detailed analysis. जनपदिनाम gen. plural of जनपदिन meaning 'lord of an inhabited country' i. e. Khsatriyâ-Princes, बहुवचने 'in the plural', जनपदेन समान शब्दानां 'the same form as the jana-pada denoting word', जनपदेन सर्वम् 'every thing is like jana-pada'. In other words, 'after those bases denoting Kshatriya Princes which in the plural have

the same forms as the names of the countries, the affixin the sense of veneration will be the same as will come after a janapada word.' Now the affixes denoting भिक्त as regards जनपर words are given in Sûtras IV. 2. 124 &c. and those affixes will apply here. Thus अङ्गा जनपरो भिक्तस्य = आङ्गकः formed by बुझ of Sûtra IV. 2. 125, meaning 'who loves the country of Angâs' Similarly राष्ट्रकः, सीक्षकः पीन्तकः॥

Similarly अङ्गाः क्षत्रिया, भिक्तिरस्य = आङ्गतः formed by the same affix वुम्, with this difference of meaning 'who loves the Kshatriyas called Angas'. So बाहुकः, सीह्यकः &c.

Why do we say 'of Kshatriyâ Princes'; (janapadinâm). Observe, पंचाला ब्राह्मणा भक्तिरस्य = पांचालाः ॥ Here the general affix भण् is employed.

The word सर्व is used in the sûtra to show that not only the affixes are the same, but the bases to which the affixes are added will be the same. In the plural, the Kshatriya and the Janapada bases have the same form, but in the singular and dual, the forms of Kshatrya-bases are different. Thus महस्यापस्य = sing. माहः (IV. 1. 170) dual, माहो pl. महाः The form महाः denotes both 'the Kings or Kshatriyas of Madras' as well as 'the country called Madras'. Thus महा भिक्तरस्य = महकः ॥ So also in the singular and dual, महाः will be the base to which the affix will be added. Thus माहो भिक्तरस्य माहो वा भिक्तरस्य = महकः ॥ Similarly वाज्ये (from वृजि IV. 1. 171), as, वाज्यों वा भिक्तरस्य वाज्यों वा भिक्तरस्य = वृजिकः ॥

Why do we say जनपदेन समान शब्दानामः 'the word having the same sound as the janapada word'? Thus अनुषण्डो जनपदः, पौरवो राजा स भक्तिरस्य = पौरवीयः॥ Here Paurava and Anushanda have not the same sound.

The word बहुवसने is used in the sûtra, to indicate, that, though the समान बाह्यता or 'the similarity of word-form', occurs in the plural number only, yet this atidesa rule applies to the same words in the singular and dual also. For in the plural, the form will be same, because there the Tadraja affix is elided; but in the singular and dual, the Tadraja affix is not elided, and therefore, the word denoting a principality and the word denoting a prince will not have the same form; but this rule applies there also. As बाह्र: or बाह्रो मन्तिरहरू बाहुक: !!

#### तेन प्रोक्तम् ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ तेन,प्रोक्तम् ॥ वृत्तिः ॥ तेनोति तृतीयासमर्थायोक्तभित्यस्मिन्नर्थे यथाविहितं प्रस्ययो भवति ॥

101. After a word in the 3rd case in construction, an affix (IV. 1. 83 &c). comes, in the sense of 'enounced by him'.

The word प्राक्त means प्रकर्षणान्त 'preeminently spoken'. It should be distinguished from the word कृत meaning 'done or made'. For the sense of कृत

has been already taught in the sûtra कृते ग्रन्थे (IV. 3. 16). Thus अन्येन कृता माथुरेण प्रोक्ता = माथुरी वृत्तिः ॥ पाणिनीयम् 'the system of grammar enounced by Paṇini' भाषिशलय, काशकुरूनम् ॥

Works like Chhandas which were made (इतं) by nobody, but which were promulgated (प्रोक्तं) from time of time by inspired commentators, may be quoted as examples of the application of this sûtra. Or it may apply to the case of a book whose *author* is another, but whose promulgator or expounder is another. In short, speaking roughly, प्रोक्त is a 'revelation', and इतः is a 'composition', one a revealer or prophet, the other an author.

According to some, this sûtra is almost a superfluity. They argue thus: The word मोन्स is formed by adding म to वच and means 'to lecture' 'to teach', and also the 'means of such teaching &c'. In the first sense of 'lecturing or teaching', the affix is not found. For in every village there are persons who teach or lecture upon Katha, Kalapa &c. For example संश्रमंत्र may be such a lecturer, but we do not say सञ्चर्णा प्रोक्तं काटकं = सौश्रमणम्।। Moreover, where we find this affix employed, it is with regard to Books, for which the rule set पन्धे is sufficient. If it be said that it should be taught for the Chhandas: that is also unnecessary, as the Vedas are not and but eternal, the agent only remembers them. If it be said, it refers to the sense of the Vedas, the same objection applies as to the first. But the letter of the Veda is not eternal, it is the sense that is eternal. Therefore the Rishis who revealed, for the first time, at the beginning of a Kalpa, the sense of the Veda, in appropriate language will be called its promulgators, and the works so revealed will be named after such Rishis, as कारकम्, कालापकम् and माउकम् ॥ This sûtra, however, is confined to those cases where the author of the book is one person and its promulgator is another : as नायरी वृत्तिः॥

तित्तिरिवरतन्तुखण्डिकोखाच्छण्॥ १०२॥ पदानि॥ तित्तिरि-वरतन्तु-स्नण्डिक-उस्नात्-छण्॥

वृत्तिः ॥ तित्तिर्वादिभ्यः श्राध्देभ्यश्छण् प्रस्ययो भवति तेन प्रोक्तमित्येतस्मिन्वपर्ये । अणोपवादः ॥ वित्तिकम् ॥ श्रोमकादिभ्यश्छम्बसीत्यवास्यानुवृत्तेश्छन्दोधिकारविहितानां च तद्विषयतेष्यते ॥

102. The affix sw comes in the sense of 'enounced by him', after the words 'tittiri', 'varatantu', 'khandika', and 'ukha'.

Thus तैरिरीयाः 'those who learn (IV. 2. 64) the Veda enounced by Tittiri'. वास्तन्ततीयाः, खाण्डिकीयाः, भौखीयाः ॥

According to Kâśikâ this is confined to the Chhandas only. Therefore it will not apply to secular ślokas, as तिचिरिण भोक्तं इलोकः॥ The word Chhandas is drawn from sûtra IV. 3. 106. and तिश्वियता from IV 2 66.

काइयपकौशिकाञ्चामृषिञ्चां णिनि ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ काइयप-कौशिकाभ्याम्, भ्रष्टाषेञ्चाम्,णिनिः ॥

ष्ट्रितः ।। काश्यपकौशिकशब्दाभ्यामृषिदाचिभ्यां णिनिः प्रस्ययो भवति तेन प्रोक्तमित्वेतस्मिन्विषये । छ-स्त्रापदादः ।।

103. The affix fural comes in the sense of 'enounced by him', after the words 'Kâsyapa' and 'Kausika' when denoting Vedic Seers.

This debars हु. The ज of जिलि is for the sake of Vriddhi (useful in the subsequent sûtra). This is confined, like the last, to the Vedic works. Thus काड्यांपन: 'those who study (IV. 2. 64) the Kalpa enounced by Kâśyapa', कीशिकन: ॥ Why do we say "Vedic Sages"? Observe इंग्निन्तनेन गोचकाइयंप भाक्त = काइयपीयम् "a work enounced by a modern Kâsyapa,—one belonging to the Gotra Kâsyapa: not a Rishi'.

कलापिवैशम्पायनान्तेवासिभ्यस्य ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ कलापि-वैशम्पायन-अ-न्तिवासिभ्यः,च (णिनि)॥

ृषृत्तिः ॥ कलाप्यन्तेवासिनां वैशम्पायमान्ते वासिनां च ये वाचकाः श्रष्ठशस्त्रेभ्यो णिनिः प्रस्थयो भवति ते-म प्रोक्तमिस्येतस्मिन्यपये । अणोपवारः ॥

Kârika

हरिद्वेषां प्रथमस्ततः १ छगिततुम्बुकः । उलपेन चतुर्येन कालापकिमशेष्यते ॥ आलम्बिभरकः प्राचां पलङ्गकमलावुभौ । क्ष्मचाभारणिताण्डपाभ मद्यमीयास्त्रयो ऽपरे ॥ दयामायन उदीष्येषु उक्तः कडकलापिनोः ।

104. After words denoting the pupils of 'Kalâpî, and 'Vaisampâyana,' the afflix fund is employed in the sense of 'enounced by him.'

This debars अप् and छ ॥ There are four words which express pupils of Kalapa: as, इरिब्रु, छगली, तुम्बुरु:, उलपः ॥ There are nine words expressing pupils of Vaisampayaṇa: as, भालिम्ब, पलङ्ग, कमल, ऋषाभ, भारुणि; ताण्ड्य, द्यामायन, कड, कलापी ॥

Thus हारिद्वेविण: 'those who study (IV. 2. 64) the works enounced by Haridru.' तम्बुरविण: भोलपिन: and छगली takes dhinuk IV. 3. 109 ॥ आलम्बिन:, पालिंदिन:, भारुणिन:, आर्च्याभिन:, कामिलन:, ताण्डिन:, इद्यामाविनन: ॥ The affix is elided after कार्ड (IV. 3. 107), and is replaced by अण् (IV. 3. 108) after कलांधी ॥

The pupils must be direct ones, and not pupil of pupils. For had that been the meaning, Kalapt being a pupil of Vaisampayana, the words 'pupils of Vaisampayana' would have included the 'pupils of Kadapi.' But that is not so, the word Kalapt being separately mentioned in the sûtra. So

also Katha is a pupil of Vaisampâyaṇa, and Khâḍâyana is a pupil of Katha and had the sûtra applied to pupil's pupil also, then the affix जिनि would have applied to खाडायन also. But that is not the case, Khâḍâyana being mentioned in Saunakâdi class. (IV. 3. 106).

The word चरकः means वैश्वम्पायनः, hence चरकाः means pupils of वैश्वम्पायनः॥
पुराणप्रोक्तेषु ब्राह्मणकलपेषु ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ पुराण-प्रोक्तेषु-ब्राह्मण-कल्पेषु
(णिनिः)॥

वृत्तिः ॥ प्रत्यवार्थविशेषणमेतत् । तृतीयासमर्थास्प्रोक्ते णिनिः प्रत्ययो भवति यत्प्रोक्तं पुराणप्रोक्ताश्चर्ज्ञाह्म-णकल्पास्ते भवन्ति ॥

105. The affic for comes in the sense of 'enounced by him,' after a word in the 3rd case in construction, when it denotes a Brâhmana or a Kalpa-work enounced by ancient sages.

This sûtra further gives the sense of the affix. पुराण means 'Ancient Sages.' equivalent to पुरातण. Of B: âhmaṇa literature, the examples are, शास्त्रायिनः, एतरायणः ॥ Kalpa work: as प्रदान्तस्यः, आरूणप्राजी ॥

Why do we say पुराणमोक्ते announced by ancient sages.'? Observe बाजवन्सानि बाद्यणानि, भादमरथः कल्पः ॥ (VI. 4. 151) Yajñavalkya &c being sages of modern times. The तद् विषय affix (IV. 2. 66) will not also apply to these, because the word बाह्मण in IV. 2. 66 is restricted to प्राणमोक्त of the present sutra.

शौनकादिभ्यव्यक्छन्द्सि ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ शौनकान्तिभयः-छन्द्सि-(णिनिः) ॥ वृणिः ॥ सौनक इस्वेयमाहिभ्या णिनिः प्रत्ययो भवति तेन प्रोक्तमित्येतिस्मिन्विषये छन्दस्यभिधेये । छाणी-रपवाहः ॥

106. The affix जिनि comes in the sense of 'enounced by him', after the words शौनक &c, in denoting Chhandas.

This debars & and अण् ॥ Thus श्रीनकेन प्रोक्तमधीयते च श्रीनिकिन 'who study (IV. 2. 64) the Chhandas enounced by Saunaka.' वाजसनेयिन: &c.

Why do we say 'in denoting Chhandas'? Observe श्रीनकीया शिक्षा 'the orthography of Saunaka.'

The word कडबाड occurs in this list. This must always be taken as a compound for affixing this affix. After the single word कड the affix is elided (IV. 3. 107). Thus कडबाडाभ्यां प्रोक्तामधीयते = काडबाडिनः ॥

1 शीनक, 2 वाजसनेय, 3 शार्क्षरव, 4 शापेय (सांपेय), 5 शाष्पेय (शाखेय), 6 खाडायन, 7 स्तम्म (स्कम्भ), 8 स्कम्भ, 9 हेयदर्शन, 10 रज्जुभार, 11 रज्जुकण्ठ, 12 कठशाठ, 13 कषाय (कशाय) 14 तत\*, 15 हण्ड\*, 16 पुरुषांसक (पुरुषांसक), 17 अद्येपज (अभ्येप्य), 18 साङ्गरव, 19 स्कम्ब, 20 हेवदसशाठ, 21 तलवकार.

## कठचरकाल्छक् ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ कठ-चरकात्-छक् ॥

ृवृत्तिः ॥ कटचरकशब्दाभ्यां परस्य प्रोक्तप्रस्ययस्य लुग् भवति । कठशब्दाद्वेशम्यायमान्तवासिभ्य इति णिके भरकशब्दादृष्यणः ॥

107. The affix denoting 'enounced by him' is elided, by luk-substitution, after the words Katha and Charaka.

The word क्रड would have taken णिनि as it is a वैश्वम्पायनान्सेवासी word: and चरक would have taken the affix अण्॥ Both are elided. Thus कड़ा: 'who study the Chhandas enounced by Katha'. चरका: &c.

The word 'Chhandas' qualifies this sûtra. Observe **काउाः चारकाः** শ্লীকান।

#### कलापिनो ऽण्॥८॥ पदानि॥ कलापिनः-अण्॥

वृत्तिः ॥ कलापि श्रव्धारण् प्रस्ययो भवति तेन प्रोक्तिमित्येतस्मिन्विषये।वैश्वम्पायनान्तेवासित्वाण्णिनेरपवार् वार्मिकम् ॥ नान्तस्म टिलापे सब्रह्मचारिपीटसर्पिकलापिकुथुमितेतलिजाजलिजाङ्गलिलाङ्गलिशिक्षा ण्डिसुकरसद्मसुपर्वणामुपसंख्यानम् ॥

108. The affix आψ comes in the sense of 'enounced by him', after the word Kalâpî.

This debars जिनि of IV. 3. 104. Thus कलापाः 'who study the work enounced by Kalapi'.

The word कलापाः is thus formed:—कलापिन् +अण्॥ Here comes in force Sûtra VI. 4. 144 which declares that इन् of कलापिन् should be elided before the taddhita affix. This elision is, however, debarred by sûtra VI. 4. 164 which declares that words ending in the affix इन् retain their form when अण् not denoting a progeny follows. Therefore कलापिन् would have retained its इन् but for this Vârtika.

Vâârt:—The दि portion of the following words is elided when a Taddhita follows:—सब्रह्मचारिन्, पीडसपिन्, कलापिन्, कुर्यमिन्, तैतिलिन्, जाजलिन्, जाजलिन्, जाजलिन्, जाजलिन्, जाजलिन्, जाजलिन्, जाजलिन्, जाजलिन्, विखालिन्, विखालिन्, विखालिन्, मूक्रसम्मन्, सुपर्वण्॥ Thus द्देन् being elided, we have कलापाः॥

छगिलनो ढिनुक् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ छगिलनः-ढिनुक् ॥ वृत्पः ॥ छगिलन्दाद्याद् ढिनुक् परययो भवति तेन प्रोक्तिमित्येतस्मिन् विषये । कलाप्यन्तेवासित्याण्णिनेर पवादः ॥

109. The affix comes in the sense of 'enounce' ed by him', after the word 'Chhagalin'.

The word छगलिन being a word denoting the pupil of कलापी would have taken जिनि (IV. 3. 104). This debars that. Thus छागलियनः 'who study the Chhandas enounced by Chhagali'.

पाराद्यायेदि।लालिभ्यां भिश्चनदसूत्रयोः ॥ ११० ॥ पदानि ॥ पाराद्यार्य-दि।लालि-भ्याम-भिश्च-नद-सूत्रयोः (णिनि) ॥

वृत्तिः ॥ णिनिरिहानुवर्त्तेतं, न ढिनुक् । पाराशर्यशिलालिश्यां णिनिः प्रत्ययो भवति तेन प्रोक्तमित्येतस्मि-न्यियये ॥

110. The affix जिन comes in the sense of 'enounced by him', after the words Pârâsarya and Silalin, the works enounced being Bhikshu-Sûtra and Nata-Sûtra respectively.

The affix जिनि is to be read into the sûtra and not विनुकृ॥ The भिमुसूत्र and नरसूत्र are works treating of the duties of भिक्षुक 'religious mendicants' and 'मर: 'jugglers, dancers'.

Thus पाराश्चर्य + जिनि = पाराश्चर + जिनि · (VI. 4. 152) = पाराश्चरिन्, 'the treatise of Pârâsarya on the duties of Bhikshus'. Similarly शैलालिन् ॥ These words, of course, have the additional sense of 'he who studies the works so enounced by Pârâsarya and Sailâlin'. See IV. 2. 66. As पाराशिंगो निक्षयः, शैलालिनो नदाः ॥ According to some, it always expresses this relation (निश्चयता IV. 2. 66) and never a मोक्क alone. These are treated metaphorically as Chhandas.

Why do we say 'denoting Bhikshu and Nața Sûtras'? Observe पारावारम्, वैलालम् ॥

कमेन्द्कृशाश्वादिनिः ॥ १११ ॥ पदानि ॥ कमेन्द्-कृशाश्वात्-इनिः ॥ कृतिः ॥ भिक्षुनदसूत्रवोरित्वेव । कमन्दकृशाश्वशब्दान्यामिनिः प्रत्यवो भवति । अणोपवादः ॥

111. The affix the comes, in the sense of 'enounced by him', the thing enounced being Bhikshu Sûtra and Nata-Sûtra, after the words 'Karmanda' and 'Krisâsva'.

Thus कर्मन्दिनो भिक्षवः, 'the mendicants who study the Bhikshu-sûtra of Karmandin'. क् शादिवनो नदाः 'the actors who study the Nața Sûtra of Kriśáśvin.' Otherwise कार्मन्दकम् and काशोदवम् ॥ See IV. 2. 66.

तेनैकदिक्॥ ११२॥ पदानि ॥ तेम-एकदिक ॥ इणिः ॥ तेनेति तृतीयासमर्थारेकरिणित्येतस्मिन्नर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

112. An affix (IV. 1.83 &c) comes after a word in the third case in construction, in the sense of 'in the same direction with that.'

The word एक दिक means तुल्य दिक i. e. a common direction. Thus अवान्ना एकदिक – सीदाननी विद्युत् "a lightening, literally that which is in the same direction as the hill called the Sudaman." So हैमवती, वैककुदी, पेलुमुली ॥

The repetition of त्रेन, though it could have been supplied by anuvritti from IV. 3. 101, is for the sake of indicating that the anuvritti of the हन्दर

which regulated all the preceding ten sûtras, does not extend to this aphorism, and therefore the तिव्यवा of IV. 2. 66 which was applied in those sûtras does not apply here.

## तसिश्च॥ ११३॥ पदानि॥ तसिः, च॥

्वृत्तिः ॥ तसिम् प्रस्ययो भवति तेनैकविगित्येतस्मिन्विषये । पूर्वेण घारिषु भणादिषु च**्याप्नेष्यवम्परः** प्र-स्वयो विभीयते ॥

113. The affix तास comes in the sense of 'in the same direction with that.'

This ordains another affix in addition to the previously taught भण् &c च &c. The words formed by this affix are Indeclinables (I. 1. 37). Thus विभवतः 'in the same direction as Himavat.' पीलुमूलतः, सुरामतः ॥

#### उरसो यश्च ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ उरसो-यत्-च ॥ कृतिः ॥ उरः शब्दांग्यत् पत्ययो भवति चकारार्णासश्च, तंनकार्दागत्येतस्मिन् विषये ॥

114. The affix यत् as well as the affix तिस comes in the sense of 'in the same direction with that,' after the word उरस्।

Thus उरसा एकतिग् च उरस्य or उरस्त ।। The तास is read into the sûtra by force of the word च ॥

#### उपञ्चाते ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ उपञ्चाते ॥ वृत्तिः ॥ तेनेत्येव । तृतीयासमर्थादुपज्ञातदृत्येकस्मिन्नर्थे यथाविहितं प्रस्ययोःभवति ॥

115. After a word in 3rd case in construction, an affix is employed in the sense of 'discovered by him'.

Knowledge acquired by oneself without being taught is called उपज्ञांत, i. e. an intuition or self taught knowledge. Thus पाणिनिनापतालं = पाणिनीयम् अकालकं स्थाकरणं 'the law of Grammar discovered by Pâṇini'. So also काशकुस्सम् गुक्ताधवयः भाषिशलम् गुष्करणम्॥ Compare II. 4. 21. The Pâṇini's Grammar is called भाकालकं as it does not define काल or tenses; गुक्लाधव is the name of the sciences of wealth (यत्रोपायाणां गौरवं लाधव चिन्त्यते)॥ The word Duskaraṇa is the name of a Grammar, so-called because of the technical term गुषु occurring in it. Some say it means कामशास्तः॥

#### कृते ग्रन्थे ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ कृते-ग्रन्थे ॥ वृत्तिः ॥ तेनेत्येव तृतीयासमर्थात्कृतदृत्येवास्मन्नथे यथाविहितं प्रत्यवो भवति, वन्तस्कृतं ग्रन्थमेश्स भविति।

116. An affix comes after a word in the 3rd case in construction, in the sense of 'made', the thing made being 'a book'.

Thus वरहचिना कृताः = वारहचाः श्लोकाः 'the verses composed by Vararuchi'. So also हैक्पारो प्रन्थः भैकुराटो प्रन्थः, जाहुकः॥

Why do we say 'a book'? Observe तशकृतः प्रासादः 'the palace made by Taksha'.

That which one originates is called कृत: and is therefore an 'art', while knowledge of laws &c. that already exist, but are discovered for the first time by some one, is called उपज्ञातं।

#### संज्ञायाम् ॥ ११७ ॥ पदानि ॥ संज्ञायाम् ॥ इतिः ॥ तृतीवासमर्थास्कृतइत्येतस्मिन्नथें यथाविहित प्रत्ययो भवति समुद्ययेन चेतृसंज्ञाज्ञायते ॥

117. An affix comes after a word in the 3rd case in construction, in the sense of 'made by him', when the whole word is a Name.

Thus मिक्काभिः कृतम्=मािक्कम्, कार्मुकम्, सारधम्, पौक्तिकम्॥ All these are names of 'honey', literally 'made by a bee', मिक्किका, सरधा and पुत्तिका meaning 'a bee'. मिक्किका + अण्=मिक्किक (VI. 4. 148). The anuvitti of "मन्य" does not, of course, apply here.

कुलालादिभ्यो बुज् ॥ ११८ ॥ पदानि ॥ कुला-लादिभ्यः, बुज् ॥ वृत्तिः ॥ तेन कृते संज्ञाबामिति चैतत्सर्वमनुवर्तते । कुलालाविभ्यो वृज्ञ् पत्ययो भवति तेन कृतमित्वेतस्मि-न्नर्थे संज्ञाबां गम्बमानाबाम् ॥

118. The affix  $\overline{3}$  comes in the sense of 'made by him', after the words Kulâla &c. the whole word so formed being a Name.

Thus कोलालकम् 'a porcelain' lit. 'made by a potter'. So also वाह-

ै कुलाल, 2 वरुड, 3 चण्डाल, 4 निवाद, 5 कर्मार, 6 सेना. 7 सिरिध्र ( सिरिन्ध्र ), 8 सैरिन्ध्र ( सेन्द्रिय ), 9 देवराज, 10 परिवद् ( पर्वद् ), 11 वधू, 12 मधु $^*$ , 13 रुह, 14 रुद्र, 15 अनुडुह, 16 ब्रह्मन् 17 कुम्भकार, 18 श्वपाक, 19 धुव. ॥

श्चुद्राभ्रमरवटरपादपाद्य् ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ श्चुद्रा-भ्रमर-वटर-पाद्पात्,अञ् ॥ वृक्तिः ॥ तेन कृते संज्ञावामिति सर्वमनुवर्तते । क्षुद्रादिभ्यो ऽम् प्रत्यक्षे भवति तेन कृतद्वस्येतस्मिन्विषये सं ज्ञावां गम्बनानायाम् । क्षणोपवादः ॥

119. The affix अञ् comes after the words 'kshudra', 'bhramara', 'vatara', and 'pâdapa' in the sense of 'made by him', the whole word being a Name.

This debars अज, there being difference in accent between अज and अज् ॥ Thus शुद्राभिः कृतम् = केंद्रिम् 'honey' lit 'made' by a *small* bee'. So also भागरम्, बाहरम् and पार्यम्॥

#### तस्येवम् ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ तस्य-इदम् ॥

ृष्णिः ॥ तस्येति षष्ठीसमर्थादिइमित्येतस्मिनि षये यथाविष्ठितं प्रस्ययो भवत्याषादयः पञ्च महोस्सर्माः । षादयथ प्रस्यया यथाविष्ठितं विधीयन्ते ॥

बार्शिकम् ॥ वहेर्सुरिजट् च ॥ वा॰ अग्रीधः शरणे रण् भं च ॥ वा॰ ॥ समिधामाधानेषेण्यण् ॥

120. After a word in the 6th case in construction, an affix (IV. 1. 13 &c) comes, in the sense of 'this is his'.

The five universals अण &c. (IV, 1. 83) and the affixes ष &c. (IV. 2. 93) come in this sense. Thus उपगोरिःम् = औपगवम्, 'of Upagu'. कापटवम्, राष्ट्रियम्, अवारपाराणं॥ The affixes, however, do not come, when the word governed by the possessive case, is अनन्तर &c. Thus देवर्सस्थानन्तरम्॥ In short the thing possessed must be property, village, kingdom or men.

Vârt:—The verb वह takes तु (तृज् and तृच्) and भज् preceded by an इट् As, संवादुः स्व = सांवहित्रम ॥

Vàrt:—The affix रम् comes after भग्नीभः, in the sense of 'house', and the base gets the designation of भ ॥ As भग्नीभम्॥ The word भग्नीभ being treated as a Bha and not as a Pada, the भ is not changed to ₹ (VIII. 2. 39).

Vârt:—The affix 'sheṇyaṇ' comes after सामधा, in the sense of placing. Thus सामिधेन्यो मन्तः 'the verses (recited while) placing the fuel on fire', सामिधेनी (IV. 1. 41) ऋकृ ॥

रथाद्यत् ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ रथात्-यत् ॥ कृषिः ॥ रथग्ञब्ज्ञद्यत् पत्ययो भवति तस्येद्मित्येतस्मिन्विषये । अणोपवादः ॥ वार्त्तिकम् ॥ रथसीताहलेभ्यो याद्वेधाविति तदन्तिविधिरुपसंख्यायते ॥

121. The affix यत् comes after रथ, in the sense of 'this is his.'

This debars अण्। Thus रथस्थेदं = रश्यम 'belonging to the chariot—i. wheel or the axle.' The word रड्य is confined to describe the parts of chariot. This rule applies also to compounds ending with रथ, as, परमरश्यम्, उस्तमरश्यम् because of the Vartika रथसीताहले यो यहिथी, after रथ, सीता and इल in applying the affix यत् there is tadanta-vidhi.

पत्रपूर्वादञ् ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ पत्रपूर्वात्-अञ् ॥ व्हिसः ॥ पत्रपूर्वाद्वथद्याद्वयः प्रत्ययो भवति तस्यदमित्येतास्मन् विषवे ॥

122. When preceded by a word denoting 'a draught animal', va takes the affix an in the sense of 'this is his.'

This debars वत् ॥ Thus भारत ए चक्र 'the wheel of a horse-cart.' भीष्ट्र एव ॥

The word क्य means 'that by which any one goes' or a draught-animal, like camel. It is formed by the affix gq (III. 2. 182).

पत्राध्वर्युपरिषंद्श्च ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ पत्र-अध्वर्यु-परिषदः, च ॥ वृक्षिः ॥ पत्रे थाहनं तद्वाचिनः प्राप्तिपविकादध्यर्युपरिषच्छब्दाभ्यां चाभ्यत्ययो भवति तस्येदिमस्थेतस्मि-न्विषये, ऽणोपवादः ॥ वार्तिकम् ॥ पत्नाद्वाद्ये ॥

123. After a word denoting a draught-animal, and after the words 'adhvaryu' and 'parishad,' the affix <sup>अञ्च</sup> is added.

This debars अण्। The पश्च means बाहन। When the sense is that of a thing to be carried, then is अस् added to a word denoting 'a draught-animal.' Thus अव्यक्ष्यत्म् बहनीयह = आद्वम् 'a load to be or suited for being, carried by horse.' So also औष्ट्रम्, गाईभम्। So also आध्यर्थत्म् and पारिषदम्।

हलसीराद्ठक् ॥ १२४ ॥ पदानि ॥ हल-सीरात्-ठक् ॥ इतिः ॥ हलसीरब्रब्सभ्यां ठक् प्रस्ययो भवति सस्येदमिस्यिस्मिन्विषयेऽणापवादः ॥

124. The affix उक् comes in the sense of 'this is his,' after the words 'hala' and 'sîra.'

Thus इलस्येदम् = हालिकम्, सरिकम् ॥

क्रन्द्वाद्युन् वैरमेथुनिकयोः ॥ १२५ ॥ पदानि ॥ क्रन्द्वात्-खुन्-वैर-मेथुनिकयोः ॥ वृक्षिः ॥ क्रन्द्रसंज्ञकाद् बुन् प्रस्थयां भवति तस्येविस्येतिस्मिन्विषये, वैरमैथुनिकयोः प्रस्थयार्थविशेषणयोः । भणोषवादः ॥

वार्त्तिकम् ॥ वैरे देवासुरादिभ्यः प्रतिषेधो वक्तव्यः ॥

125. The affix gq comes in the sense of 'this is his', after Dvandva compounds of words denoting 'mutual enmity', or 'matrimonial relationship'

This debars अण् and छ॥ Thus of 'enmity' बाभ्रव्यशालङ्कायनिका, काकोलू-किका॥ Similarly of married couples as, अश्विभरहाजिका, कुल्सकुशिकिका॥

The Dvandva compounds of words denoting natural enemies will be singular neuter by II. 4. 9. Their secondary derivatives, however, are feminine.

Vart:—Prohibition must be stated of the word देवासुर &c. As देवासुरम् ॥ रासोऽसुरम् देरम् ॥

गोत्रेचरणाद्युञ् ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ गोत्र-चरणात्-युञ् ॥ वृत्तिः ॥ गोत्रवाचिश्वअरणवाचिश्व प्रातिपदिकेश्यो बुम्पत्ययो भवति तस्येदनिस्येतस्मिन्त्रिषये, ऽणोपवादः॥

126. The affix  $\frac{1}{2}$  comes, in the sense of 'this is his', after the words denoting Family-names or names of Vedic Schools.

This debas अण् as well छ ॥ Thus gotra: - ग्लेखिकायनकम् , औपगवकम् ॥ According to Patanjali, the word भरण which ordinarly means Vedic School, means here duties or doctrines (dharma), and traditions (âmnaya). Thus कडानां धर्म आम्नायां वा = काठकम् 'the dharma-Sutras or the tradition belonging to the school of Kathas'. So also कालापकम्, मीरकम्, पैप्पलादकम् ॥

संघाङ्करक्षणेष्वञ्यञ्जिञामण् ॥ १२७॥ पदानि ॥ संघ-अङ्क-रुक्षणेषु-अञ्-यञ्-इजां. अण् ॥

ृतृत्तिः ॥ संघादिषु प्रस्ययार्थविशेषणेष्यजनताद् यजन्ताद् इजन्ताच प्रातिपदिकादण् प्रस्ययो भवति तस्येद भिरयेतस्मिन् विषये । पूर्वस्य बुजो ऽपवादः ॥

वात्तिकम् ॥ घोषमहणमन कर्तव्यम् ॥

127. The affix अण् comes in the sense of 'this is his', after a Patronymic word ending with the affix अञ्, यञ् or इञ्, the words so formed expressing a multitude, a mark or a sign.

The word संघ means 'congregation'. The word लक्षण and आहू should be distinguished. लक्षण means a mark which is the property of that person and forms a distinguishing feature of that person, as विद्या 'learning' is a लक्षण of the clan of Bidas, the Bidas being famous for learning. The word आहू is a mark which shows that the thing so marked is the property of another: as a mark on a cow showing to what person or clan that cow belongs. The same though occurring in a person or thing does not belong to that person or thing, as the mark of a cow does not belong to the cow, but the man is a mark which belongs to the person or thing wherein it is found.

This sûtra debars कुत्र of the last aphorism.

Vârt:—The word घोष 'a cow-pen', should also be read along with संघ &c. Thus the words so formed denote four things (1) congregation, (2) mark (3) sign (4) a hamlet or cowpen. This being so, the rule of mutual correspondence according to order of enumeration (I. 3. 10) does not apply.

Thus अञ्चलात् (IV. 1. 104)—बेदः 'a congregation, or mark or sign or a hamlet of the Bidas'. व्यन्तात् (IV. 1 105)—गार्ग्य+अण्=गार्गः (VI. 4. 148, 151) "a congregation, or a mark, or a sign or a hamlet belonging to the Gârgyâs? इमन्तात् (IV. 1. 95),—हाक्षि+अण्=हाक्षः (VI. 4. 148) 'a congregation &c of the Dâkshis'.

The ज् of अज् could not serve the purpose of Vriddhi here, for all the words to which this affix is added, have Vriddhi by virtue of the affixes अज्ञ क्य or इज् in which they end. The अ would have served the purpose as well, so far as Vriddhi is concerned, but अज् is used to show that the feminine is formed by कीज् (IV. I. 15), Thus बेही ॥ It further prevents पुंत्रकार in compounds (VI. 3. 39), as, बेही विचाइस्थ = बेहीविचाः i. c. बिहानामसाधारणी वा विचा सा वस्यास्ति स ॥

#### शाकलाहा ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ शाकलात्, वा ॥

्रषृत्तिः ॥ शाकलशब्दारसंघाहिषु प्रत्ययार्धविशेषणेषु वाण्पत्ययो भवति तस्येदमिस्येतस्मिन्विषये । दुमी-पवादः ॥

128. The affix अण् optionally comes, in the sense of 'this is his congregation, mark, sign or hamlet,' after the word शाकल ॥

This debars वृम्। Thus शाकलेन प्रोक्तमधीयते = शाकलाः (IV. 3. 101 and IV. 2. 64), शाकलानाम् संघः = शाकलः or शाकलकः (IV. 3. 126) meaning 'a congregation, &c of the students of the science revealed by Sâkala,'

छन्दोगौक्थिकयाक्षिकबह्वृचनटाञ्ज्यः ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ छन्दोग-औक्थिक-याक्षिक-बह्वृच-नटात्, ज्यः ॥

्वृत्तिः ॥ संघादयो निवृत्ताः, सामान्येन विधानम् । छन्द्रागादिभ्यः द्राब्देभ्योज्यः प्रत्ययो भवति तस्येदिमत्ये-सस्मिन्विषये । वुद्राणोरपवादः ॥

129. The affix sq comes in the sense of 'this is his Law or Tradition,' after the words 'chhândoga,' 'aukthika,' 'yâjnika,' 'bahvrieha' and 'nata.'

The anuvritti of संघ &c ceases. The ज्य debars अण् and बुज् ॥ The phrase चरणार्धमार्म्नाययोः from sûtra IV. 3. 126 is understood here and applies even to the word नदः ॥

Thus छन्देशगानां धर्मो वा SS म्नाया वा छान्दोग्यम् 'the Law or Tradition peculiar to the Chhandoga.' So also भीक्थिक्यम्, याज्ञिक्यम्, बाह्यक्यम् and नाव्यम् ॥

Not having this sense we have: छान्सेगं कुलम् 'the family of Chhandoga.'

न दण्डमाणवान्तेवासिषु ॥ १३० ॥ पदानि ॥ न, दण्ड-माणव, अन्तेवासिषु ॥
कृतिः ॥ रण्डमधाना माणवा रण्डमाणवाः, अन्तेवासिनः शिष्या, स्तेष्वभिधेय वस्र प्रस्वयो न भवति ॥

130. The affix gs is not used after a Family-name, when it denotes a 'beginner pupil', and 'a boarder pupil.'

The word क्ण्डमाणवाः means a little naughty boy (माणव), the only means of instilling knowledge in whom is the rod (खण्ड), or whose principal sign of studentship is the 'daṇḍa' and nothing intrnisic. i. e. a mere beginner. The म is changed to m in माणव by IV. 1. 161 kârikê. अन्तेवासिनः are pupils or boarders who live in their teacher's house. The word 'gotra' is understood here. Thus सभाः "the junior or the senior pupils of Dâkshi.' माहकाः ॥ So also गाकक्षां क्ष्डमाणवा अन्तेवासिनोवा ॥

रैंवतिकादिभ्यद्ञः ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ रैवतिकादिभ्यः, छः ॥ कृतिः ॥ रैवतिकादिभ्यः छः ॥ कृतिः ॥ रैवतिकादिभ्यभ्छः प्रस्वयो भवति सस्यत्मित्वप्रेयः॥

131. The affix so comes in the sense of 'this is his', after the words tanas &c.

All these words end with Gotra affixes, and require हुझ् (IV. 3. 126), this ordains ह instead. Thus रैवतिकीय:, स्वापिशीय: &c.

 $\cdot$  1 रैवितक, 2 स्वापिशि, 3 क्षेमवृद्धि, 4 गौरप्रीवि (गौरप्रीव), 5 भौरमेघि (औरदेमिंग्र), 6 भौर्-वापि (भौरवाहि), 7 बेजवापि.

कौषिञ्जलहास्तिपदादण् ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ कौषिञ्जल-हास्तिपदात्-अण् ॥ कृतिः ॥ कौषिञ्जलहास्तिपदादायागण् प्रस्थयो भवति तस्येदिनस्येतस्मिन्विषये । गोजवुञोपवादः ॥

132. The affix अण comes in the sense of 'this is his', after the words 'kaupinjala' and 'hastipada'.

This debars बुम् (IV. 3. 126). Thus कीपिञ्जलः, हास्तिपदः ॥ This sûtra is really a Vârtika.

आथर्वणिकस्येकलोपश्च ॥ १३३ ॥ आथर्वणिकस्य, इकलोपः, च ॥ वत्तः ॥ अणित्वेव । आथर्वणिकशब्शदण् प्रत्ययो भंवति तस्सन्नियेगेन चेकलोपः, तस्येदमित्वेतस्मिम्बन षय । चरणवृज्ञापवादः ॥

133. The affix arm comes, in the sense of 'this is his', after the word 'âtharvanika', and the penultimate 'ika' is elided.

This debars बुज्ज् (IV. 3: 126). Thus आधर्वणिकस्वायम् = आधर्वणी धर्म आम्ना-श्रीवा "the Atharvana i. e. the Law or the Tradition of the Atharvanikas". The phrase चरणाद् धर्मान्नाययोः is understood here. This sûtra is also a vârtika.

तस्य विकारः ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ तस्य, विकारः ॥ कृतिः ॥ तस्येति पष्टीसमर्याद्विकार इध्येतस्मिन्वपये वयाविहितं प्रस्वयो भवति ॥

134. An affix (IV. 1. 83 &c) comes after a word in the sixth case in construction, in the sense of 'a modification thereof'.

The word विकार means the change of condition of the original. The word तस्य, though its aunivritti could have been supplied from the previous sûtras, has been repeated here, in order to show that the governing force of हाथे (IV. 2. 92) does not extend further. The affixes taught, therefore, under हाथे (IV. 2. 92 &c). such as घ, ख &c. have not the sense of तस्य विकार ॥

No affix has been tanght here in this sûtra: the general affix and (IV. 1.83) therefore will come in this sense, as well as the affixes to be taught hereafter. To give an example under this sûtra, we must take such a word which is not governed or provided for, by the subsequent sûtras. That is the

word must not denote a living animal for to it आग् (IV. 3. 154) applies; it must have udâtta on the first syllable, for an anudâttâdi will have आग (IV. 3. 140); it must not have a Vriddhi vowel आ, ऐ, or औ in the first syllable, to which मबद् (IV. 3. 144) applies; and it must not be a word specifically mentioned in any one of the following aphorisms. Thus it applies to the words अश्मन and अस्मन formed by मिनन (Un IV. 146, 145) and to मिनका formed by निकन (V. 4. 39) which are âdyudâtta owing to निन् accent. Thus अश्मनो निकार: = आश्मन: ॥ The दि is sometimes elided. (VI. 4. 144 Vârt) As आश्म: ॥ So also आस्मन: and मार्तिक: ॥

अवयवे च प्राण्योषधिवृक्षेक्ष्यः ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ अवयवे, च, प्राणी-ओषधि-वृक्षेक्ष्यः ॥

वृत्तिः ॥ प्राण्योषिधवृक्षवािचभ्यः शब्देभ्यः षष्ठीसमर्थेभ्यो ऽवयवे यथाविहिनं प्रत्ययो भवति चकारािह्र-कारे च ॥

135. An affix comes after a word denoting an animal, a herb and a tree, in sixth case in construction, in the sense of 'this is its part', (as well as 'this is its modification').

By the word च in the sûtra, the phrase सस्य विकारः is also read into the sûtra.

Thus क्योतस्य विकारोऽवयवो वा = कायोतः (IV.3.154)॥ So also मायूरः, तैतिरः 'a modification, product or part of a peacock &c—viz a fan &c.' So also भाषिः as, मीर्वम् 'product of Murva i. e. ashes or the stalk of Murva'. So also दृक्ष, as, कारीरं meaning "the stalk or the ashes of Karira tree".

In the subsequent sûtras, both the words विकार and अवयव have governing force. But after words which denote non-animals, non-plants or non-trees, the affixes have only the sense of विकार ।। This is a rather unique case of double anuvritti, not co-extensive in every respect.

बिल्वादिश्यो ऽण् ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ बिल्वादिश्यः, अण् ॥ कृतिः ॥ बिल्व इत्येवमादिश्यो ऽण् प्रत्ययो भवति विकारावयवयोरर्थयोः । यथायागमञ्गयदोरपवादः ।

136. The affix अण् comes in the sense of 'its modification or its part,' after the words बिल्ब &c.

This debars अध् and मयर्॥ Thus बेल्यः 'the modification or part of Bilwa.' The word ग्वेधूकाः occurs in this list. It would have taken 'an' by the next sûtra also; its inclusion in the class of Bilwâdi is for the sake of preventing the application of मयर to this word.

1 बिल्ब, 2 ब्रीहि, 3 काण्ड, 4 मुद्ग, 5 मसूर, 6 गोधूम, 7 इक्षु, 8 वेणु, 9 गवेधुका, 10 कर्पासी 11 सारही; 12 कर्कल्थ, 13 करीर.

## कोपधास ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ क, उपधात्-च (अण्) ॥ कृत्तिः ॥ ककारोपधात्मातिपदिकादण् प्रत्ययो भवति यथायोगं विकारावयवयोरर्थयोः। क्षमोपवादः ॥

137. After a word having as penultimate, the affix squ comes, in the sense of modification or a part, or both, as appropriate.

This debars अञ्. Thus तर्कु तार्क्षयम्, तिस्तिडीक, तैस्तिडीकं; माण्डूकम्, हार्डुक्कम् माधूकम् ॥ The word तिशिडीक &c have acute on the middle (Phit Su. II. 16).

## त्रपुजतुनोः पुक् ॥ १३८ ॥ पदानि ॥ त्रपु-जतुनोः-षुक् ॥

बुक्तिः ॥ अपुजनुषाब्दाभ्यामण् प्रत्ययो भवति विकारे तत्सन्नियोगन तयोः षुगागमो भवति। ओरओपवाइः ॥

138. The affix same with the augment gen comes in the sense of 'its modification,' after the words 'trapun' and 'jatun'.

This debars अञ् (IV. 3. 139). As, भपुणो विकार:=भापुषम्; आतुषम "modification of tin and lac.' In these words denoting non-organic beings, the sense of अवश्य is not denoted by the affix.

### ओरङ्॥ १३९॥ पदानि॥ ओ:-अञ्॥ कृतिः॥ उवर्णान्तास्प्रातिपदिकादम् प्रत्ययो भवति विकासवयवयोरर्थयो, रणोपवादः॥

139. The affix was comes after a word ending in short s, in the sense of 'modification or part,' (provided that the word has not grave accent on the first syllable).

Thus देवतारवम्, भाद्रदारबम् ॥ The words देवतारु and भद्रतारु are ady-udatta owing to Phit Su. II. 14 (पीतद्वर्थानाम्—the trees denoting soft timber trees have acute on the first).

अनुदात्तादेश्च ॥ १४० ॥ पदानि ॥ अनुदात्तादेः, च (अञ्) ॥
वृत्तिः ॥ अनुदात्तादेः प्रातिपदिकादम् प्रत्ययो भवाति विकारावयवयोरर्थयो, रणोपवादः ॥

140. The affix sq comes in the sense of 'modification or part', after a word having anudâtta accent on the first syllable.

This debars अण्।। Thus दाधिस्थम्, कापिस्थम्, माहिस्थम्।। The word दिश्यम् is an upapada-samâsa of दिश्य + स्थ, the स being changed to स; and it is finally acute by कृदुसरपद प्रकृतिसदः॥

पलाशादिभ्यो वा ॥ १४१ ॥ पदानि ॥ पलाशादिभ्यः-वा (अञ्) ॥ वृत्तिः ॥ पलाशादिभ्यः प्रातिपत्रिकेभ्यो वा ऽम् प्रत्ययो भवति विकासवयवस्योर्धयोः ॥

The affix as comes optionally in the sense of 'modification or part', after the words years &c.

Thus पौलाबाम or पालाबाम so also खाँदिरम् or खादिरम्, याँवासम् or यावासँम् ॥

This sûtra is an example of prapta and aprapta vibhasha. The words पलाश, खित्र, शिशापा and स्यन्दन being gravely accented on the first syllable, the affix wy was obligatory by the last aphorism. This makes it optional, and is prapta-vibhasha. In the case of others it is aprapta-vibhasha.

1 पलाश, 2 खहिर, 3 शिशपा, 4 स्यन्दन (स्पन्दन), 5 पूलाक\*, 6 करीर, 7 शिरीप, 8 यवास, 9 विकङ्कतः

शस्याष्ट्रलम् ॥ १४२ ॥ पदानि ॥ शस्याः दलम् ॥ वृत्तिः ॥ श्रामीश्रद्धार् ट्लम् प्रत्ययो भवति विकारावयवयोरर्थयोः । अभोपवादः ॥

142. The affix द्लक् comes in the sense of 'its modification or part', after the word शमी.

This debars भरा। Thus शामीलं भरम, शामीली खुक (IV. 1. 60).

मयद्गैतयोभीषायामभक्ष्याच्छादनयोः ॥ १४३ ॥ पदानि ॥ मयद्-वा-पतयोः, भा-षायाम्, अभक्ष्य-आच्छादनयोः॥

वृत्तिः ॥ प्रकृतिमात्राद्वा मयद् प्रत्ययो भवति भक्ष्याच्छाद्नविज्ञतयोर्विकारावयवयोर्थयोर्भाषायां विषये यथायथं प्रस्ववेषु प्राप्तेषु ॥

The affix मयद comes optionally after any base, in those two meanings of product and part, in secular language, when neither food nor clothing is spoken of.

Thus अइममयम् or आइमनम् '(IV. 3. 134)' मुर्वामयं or मीर्वम् (IV. 3. 135).

Why do we say भाषायाम् 'in secular language'? Witness बैल्यः खाहिरो वा यूपः स्यात् ॥

Why do we say 'when neither food nor clothing is spoken of '? Observe मौह: सपः 'a soup made of kidney beans'. कार्पासम आच्छादनम् ॥

Why the word एसबो: 'in those two meanings' is used in the sûtra, when by context, the words विकार and अवयव were to be read into the sûtra? Its use indicates that the special affixes, such as taught in IV. 3. 135, 136 &c are replaced also by मधर्॥ Thus कपोत्तमधम् or कापोतम् (IV. 3. 135), लोहमधम् or लीहम् ॥

नित्यं वृद्धशराविभ्यः ॥ १४४ ॥ पदानि ॥ नित्यम्, वृद्ध-शरादिभ्यः (मयद्) ॥ वत्तिः ॥ भाषायामभक्ष्याच्छादनयोरित्येव । वृद्धेभ्यः प्राप्तिपदिकेभ्यः शरादिभ्यभाभक्ष्याच्छादमयोर्विकारावय विभेगीषायां विषये नित्यं मधर् प्रत्ययो भवाते ॥

144. The affix मयइ comes in the sense of its product or part, when neither food nor clothing is spoken of, invariably after Vriddha words, and after शर &c.

Thus after Vriddha-आम्रमयम्, शालमयम्, शालमयम् ॥ After शरादि words:--

Why do we use the word निख: 'invariably' in the sûtra, when by the mere fact of making a separate sûtra, the affix would be obligatory.? The affix मबद, according to Patanjali comes invariably after words of one syllable. That is done by using the word निख in the sûtra. Thus, खड़ मबम, सङ् मबम, बाह मबम,।

1 द्वार, 2 दर्भ, 3 सुद, 4 कुटी, 5 तूण, 6 स्रोम, 7 बस्वज (यस्वज).

गोश्च पुरीषे ॥ १४५ ॥ पदानि ॥ गोः, च-पुरीषे ॥

कृतिः ॥ गोश्चकात्पुरीषे ऽभिषेये मयद् प्रत्ययो भवति ॥

145. affix मयइ comes after the word गो in the sense of 'its dung.'

Thus गोमयम् 'cow dung'. Dung' is neither a modification nor a part of cow. Therefore this separate sûtra for गो। Why do we say meaning 'its dung'? Observe गन्यं = milk. The affix यत् here comes in the sense of product or part. (IV. 3. 160), though strictly speaking 'milk' also is not an 'avayava' or a 'vikâra' of गो।

पिष्टाश्व ॥ १४६ ॥ पदानि ॥ पिष्टात्-च ॥ वृत्तिः ॥ पिष्टशब्दान्नित्यं मयद् प्रत्ययो भवति तस्य विकार इत्येतस्मिन्विषये, ऽणोपवादः ॥

146. The affix मयद invariably comes in the sense of its product or part, after the word पिष्ट ॥

This debars अण्॥ Thus पिष्टमधं भस्म॥ Otherwise अण्, as पेटी सुरा in the sense of तस्येदम्॥

संज्ञायां कत् ॥ १४७ ॥ पदानि ॥ संज्ञायां-कत् ॥ वृत्तिः ॥ पिष्टशब्दात्कत् प्रत्ययो भवति विकार संज्ञायां विषवे । मबटोपवादः ॥

147. The affix कर comes in the sense of product, after the word पिष्ट, the whole word being a Name.

This debars मबर्॥ As पिष्टकः॥

बीहे: पुरोडारो ॥ १४८ ॥ पदानि ॥ बीहे:-पुरोडारो (मयद्) ॥ वृश्याः ॥ त्राहिशस्त्रान्मदर प्रस्वयो भवति पुरोडारो विकारे । बिल्वाद्यजीपवादः ॥

148. The affix मयद comes after the word safe in the sense of a 'Purodasa.'

This debars भण् (IV. 3. 136). Thus ब्रीहिमयः पुरोदादाः 'a sacred cake made of barley.' Otherwise ब्रेहम् ॥

असंज्ञायां तिलयवाभ्याम् ॥ १४९ ॥ पदानि ॥ असंज्ञायाम्, तिल-यवाभ्याम् ॥ वृत्तिः ॥ तिलयवज्ञान्यानसंज्ञाविषये नयद् प्रस्थयो भवति विकासवयवयोरर्थयोः ॥

149. The affix मयद comes in the sense of 'its product or part,' after the words 'tila' and 'yava'—the whole not being a name.

Thus तिलमयम, यवमयम, ॥ Why do we say असज्ञायाम् "it not being a Name?" Observe तैलम् 'oil,' यावकः formed with कन्. (यावाहिंग्यः कन् V. 4. 29)

द्वयचश्छन्दसि ॥ १५० ॥ पदानि ॥ द्वयचः-छन्दसि (मयद्) ॥ वृतिः ॥ द्वाचः प्रातिपविकाच् छन्वसि विषये मयद् प्रत्ययो भवति विकारावयवयोर्धयोः ॥

150. In the Chhandas, after a dissyllabic word, the affix मयद comes in the sense of 'its product or part.'

This ordains मयर in the sacred literature also, secular literature being dealt with in IV. 3 143. Thus पर्णमयः, हर्भमयः, ज्ञारमयः in the following यस्य पर्णमयी कुहूर्भवित, हर्भमयम् वासो भवित, ज्ञारमयम् वाहे भविति ॥

नोत्त्वद्वर्द्घ्रांबिल्वात् ॥ १५१ ॥ पदानि ॥ न-उत्वत्-वर्द्घ-विल्वात् (मयद्) ॥ वृत्तिः ॥ उत्त्वतः प्रातिपरिकाद्वर्श्वल्वशब्दाभ्यां च मयद् प्रस्ययो न भवति ॥

151. The affix मयद does not come in the Chhandas after the dissyllabic words, having a short vowel s in them, nor after the words 'vardhra' and 'bilwa.'

Thus मीठजं शिक्यम् from मुठज by अण्॥ गार्मुत चक्रम, वाधी बालप्रमिथता भवाते;

The word उत्वत् means 'having उत् or short u (I. 1. 70)' The rule does not apply to words containing long ऊ, as अपनयान्यभाष ॥ The वत् in उत्वत् shows that the rule applies not only to words ending in उ, but also to words having उ. Had बन् not been used, the tadanta-vidhi would require the application of the rule to words ending in उ, but not to those which had उ in any other part of their form. So that the prohibition applies to वेण also, as वेणवी बाह: (IV. 3. 136).

The word मुडज is âdy-udâtta by तृषधान्यानां (Phit II. 4): and therefore it takes the universal अण् (IV. 3. 134). The word गर्मुत् is formed by the affix जिल्ला plus the augment मुद् (मृमाहोत:, पोमुट्च Un I. 94 and 95), and is finally acute, and therefore it takes अज by IV. 3. 140, and forms गाम्त ॥ This word has

acute on the final also, as सस्या एतं गामुंतं करं निष्येत्।। The word कर्भ is âdy-udâtta by Phit II. 19. and therefore takes अण्, the feminine being formed by ड्रीप् (IV. 1. 15).

तालादिभ्योण् ॥ १५२ ॥ पदानि ॥ तालादिभ्यः, अण् ॥ विकासिक्यः । मयदादीनामपवादः ॥

152. The affix som comes in the sense of 'its product or part', after the words 'tâla &c'.

This debars मग्रद् &c. Thus तालं धनुः, बाहिंणम्, ऐन्द्रालिशम् ॥

1 तालाञ्चनुषि, 2 बार्हिण, 3 इन्द्रालिश, 4 इन्द्राहुश, 5 इन्द्रायुध, 6 चय (चाप, चर्ग), 7 इयामाक, 8 पीयूक्षा.

जातरूपेभ्यः परिमाणे ॥ १५३ ॥ पदानि ॥ जातरूपेभ्यः-परिमाणे (अझ्) ॥ वृत्तिः ॥ जातरूपं सुवर्णम् । बहुवचननिर्देशास्त्रक्षाच्चनः सर्वे गृद्यन्ते । जातरूपवाचिभ्यः प्राप्तिपदिकेभ्यो ऽण् प्रस्ययो भवति परिमाणे विकारे । मयडादीनामपवादः ॥

153. The affix आप comes after a word denoting 'gold', when the sense is a weight or measure.

The word जातरूप means 'gold'. It is used in the plural in the sûtra, indicating that all words synonymous with gold are to be taken.

This debars मध्द् &c. Thus हाटको निष्कः, हाटकं कार्पापणम्, जातकपम्, साप-नीधम्॥

Why do we say 'meaning a measure'. Observe यष्टिरियं हाटकमधी ॥

प्राणिरजतादिभ्यो ऽञ् ॥ १५४ ॥ प्राणि-रजतादिभ्यः-अ**ञ् ॥** वृत्तिः ॥ प्राणिवाचिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो रजतादिभ्यभाम् प्रत्ययो भवति विकारावयवयोरर्थयोः । भणादीर नामपवादः ॥

154. The affix অস্ comes in the sense of 'its product or part', after words expressing living beings, and after তেন &c.

This debars भण् &c. The affix अञ् has been ordained to come after those words that have anudatta in the beginning. This sutra applies to words other than those having anudatta in the beginning.

Thus:— कापोतम्, मायूरम्, तैष्परम्; राजतम्, सेसम्; लीहम्, &c. In the class रजतादि those words like रजत, कण्टकार &c, which have anudatta on the beginning and would have taken अञ् by IV. 3. 140, have been enumerated to prevent the application of मबद to them.

1 रजन, 2 सीस, 3 लोह, 4 उतुम्बर, 5 नीप (मीम्ब, नील), 6 दार, 7 रोहीनक (रोहिनक), 8 विंभीतक, 9 पीतदार (कपीत, दार), 10 सीवदार, 11 विकण्टक, 12 कण्टकार.

श्रितश्च तत्प्रत्ययात् ॥ १५५ ॥ पदानि ॥ श्रितः-च-तत्-प्रत्ययात् ॥ विशः ॥ अभिष्येव । ततिति विकारात्रयवयोरर्थयोः प्रत्यवमर्शः । भिद्योविकारात्रयवप्रत्ययस्तरुन्तात्प्रातिष्-हिकारम् पत्ययो भवति विकारावयवयोरेव । मयटोपवादः ॥

The affix अञ comes in the sense of 'its pro-155. duct or part', after a word which ends with an affix having an indicatory a such affix denoting 'its product or part'.

The affixes having indicatory ज denoting product or part, are अज् (IV. 3. 139), टलम् (IV. 3. 142), अम् (IV. 3. 154) तुम् (IV. 3. 157), उम् (IV. 3. 159), अग्र, वज् (IV. 5. 168). When a tertiary derivative of a word ending with these affixes is to be made, the affix अम् is used. Thus दैवतारवस्य विकारोऽनयवी वा = दैवदारवम् ; so also दाधित्थम्, पालाशम्, शामीलम्, कापीतम् औष्टकम्, ऐणेयम्, कांस्यम्, पारशवम् ॥

Why do we say जितः? Witness बैल्यमयं. Here मयद् is used after बैल्य and the derivative is formed by अण् of IV. 3. 136. So also बेदमयम् ॥

क्रीतवत्परिमाणात् ॥ १५६ ॥ पदानि ॥ क्रीतवत्-परिमाणात् ॥ वृत्तिः ॥ प्राग्वतेष्ठभित्यत आरभ्य क्रीतार्थे ये प्रत्ययाः परिमाणाद्विहितास्ते विकारेऽतिहिद्यन्ते । परिमाणात् कीत इव प्रस्थया भवन्ति तस्य विकार इत्येतिसमन्त्रिषये । अणादीनामप्रवादः ॥

After a word denoting 'a measure', the affix expressing 'its product or part' is the same as the affix having the sense of purchased.

The affixes taught in V. 1. 18 &c are the affixes that have the force of कीत (V. 1. 37). These affixes come also after words denoting measure (V. 1. 19). The same affixes are employed to denote विकार, after words denoting परिमाण ॥ This debars अण् &c. Thus निष्केन कीतम् = नैष्किकम् (V. 1. 20); It will denote vikâra also, निष्कस्य विकारः = निष्किकः formed by डक् (V. 1. 20). As शतेमकीतं = शस्यं or शतिकम् ( V. I. 21 ), so शतस्य विकारः = शस्यः or शतिकः by डन् and बत् (V. 1. 21), सहस्रेणकीतं = साहस्रम् ( V. 1. 27 ) so सहस्रस्य विकारः = साहस्रः (V. I. 27 by अपूर्) ॥

The word बत् in क्रीतवत् indicates that the similarity is complete throughout. Thus Sûtra V. 1. 28 also applies, by which the affix is elided. As दिसहस्रः or दिसाहस्रः (V. 1. 29), दिनिष्काः or दिनैष्किकाः ।। The word परिमाण in this sûtra includes संख्या 'the numerals' also; while the technical word परिमाण does not include sankhya. See IV. 1. 22 and V. 1. 19 &c. The similarity extends even to the elision of affix (V. 1. 28) as, विसहसः, विसाहस्रः &c.

उष्ट्राद्वुङा् ॥ १५७॥ पदानि ॥ उष्टात्, बुङा् ॥ वृशिः ॥ उष्ट्राब्दारृतुम् प्रस्ववो भवति विकारावयवयोर्थयोः । प्राप्यमोपवादः ॥ 157. The affix  $\mathbf{g} = \mathbf{v}$  comes in the sense of 'its product or part', after the word 'ushtra.

This debars भ्रम् (IV. 3. 154). उष्ट्रस्य विकारोऽवयवा वा = भौष्ट्रकः ॥ उमोर्णयोर्वा ॥ १५८॥ पदानि ॥ उमा-ऊर्णयोः-वा (बुङ्ग्) ॥ ६विः ॥ उमाज्ञहत्वूर्णाज्ञहत्वच वा बुज् प्रत्ययो भवति विकारावयवयोरर्थयोः ।

158. The affix बुझ् comes optionally in the sense of 'its product or part, after the words उमा and ऊर्णा.

Thus औमम् or भौमकम्, भौर्णम् or भौर्णकम् ॥

पण्या ढङा ॥ १५९ ॥ पदानि ॥ पण्याः, ढञ् ॥ वृत्तिः ॥ एणीशब्हान् ढम् प्रस्ययो भवति विकारावयवयोरर्थयोः । प्राण्यमोपवाहः ॥

159. The affix हुज् comes in the sense of 'its product or part,' after the feminine word पणा ॥

Thus हेणेशं मांसम् 'the flesh of a female black deer.' But हजस्य मांसम् = हे-जम् 'the flesh of a male deer', formed by अग्न ॥

गोपयसोर्यत् ॥ १६० ॥ पदानि ॥ गो-पयसोः, यत् ॥ वृत्तिः ॥ गोपयः शब्दाश्यां यत् प्रत्ययो भवति विकासवयवोरर्थयोः ॥

160. The affix यत् comes in the sense of 'its product or part,' after the words में and प्यस्॥

Thus गव्यम् (VI. 1.79), पयस्यम् ॥

द्रोश्च ॥ १६१ ॥ पदानि ॥ द्रोः, च ॥ - वृत्तिः ॥ द्रशब्दाद्यस्प्रयो भवति विकासवयवयोरर्थयोः । ओरओपवादः ॥

161. The affix यत comes in the sense of 'its product or part' after the word 'dru.'

This debars भाज् (IV. 3. 139). Thus हु + यत् = ह्रव्यम् (VI. 1. 79).

माने वयः ॥ १६२ ॥ पदानि ॥ माने-वयः ॥ इतिः ॥ द्वाश्वान्माने विकारविशेषे वयः प्रत्ययो भवनि । यसोपवारः ॥

162. The affix au comes in the sense of 'its product,' after the word 'dru,' the word meaning 'a measure.'

This debars बस् ॥ As हुवबस् 'a measure.'

फले सुक् ॥ १६३ ॥ पदानि ॥ फले, सुक् ॥ वृक्तिः ॥ विकारवयवयोरुपानस्य फले तक्किये विवक्षिते सुग् भवति ॥ 163. The affix denoting 'product or part' is elided by *luk*, when such product or part is 'a fruit.'

Thus भामलक्याः फलं = भामलकी + मयर् लुक् = भामलकं 'the fruit of Myrobolans.' So also वर्रम् ॥ The fruit is a "product" as well as a "part" of a fruit-bearing tree.

### प्रश्नादिभ्योण् ॥ १६४ ॥ पदानि ॥ प्रश्नादिभ्यः-अण् ॥

्रवृत्तिः ॥ फलइत्येव । प्रक्षादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यः फले विकारावयवत्वेन विवक्षिते ऽण् प्रस्ययो भवति । अ-जोपवादः ॥

164. The affix अण् comes in the sense of 'its product or part, it being a fruit,' after the word 'plaksha &c.'

This debars अञ् ॥ Thus प्लाक्षम, नैयमे।धम्॥

1 प्रक्ष, 2 न्यमोध, 3 अभ्यस्थ, 4 इङ्गुरी, 5 शिमु, 6 रुरु, 7 कक्षतु ( कर्कन्यु, कर्कन्तु) 8 इस्तीः ॥

## जम्ब्वा वा ॥ १६५ ॥ पदानि ॥ जम्ब्वाः-वा (अण्) ॥

बृत्तिः ॥ फलइस्येव । जम्बूहाब्दात्फले ऽभिधेये वाऽण् प्रत्ययो भवति । अञोपवादः ॥

165. The affix **sum** comes optionally in denoting a fruit, after the word 'jambû'.

This debars अग् ॥ Thus जम्बु + अण् = जाम्बवं as जाम्बवानि फलानि ॥ But when the general affix अग् is added, it is elided by IV. 3. 163. As जम्बू + अग् (IV. 3. 139) = जम्बु, as जम्बूनि फलानि (VI. 4. 8) ॥

#### लुप् च ॥ १६६ ॥ पदानि ॥ लुप्-च ॥

वृत्तिः ॥ वेश्येव । जम्ब्राः फलेभिधये प्रत्ययस्य वा लुब् भवति । युक्तवद्भावे विशेषः ॥ वार्त्तिकम् ॥ लुष्पकरणे फलपाकशुषामुपसंख्यानम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ पुष्पमूलेषु बहुलम् ॥

166. The affix denoting fruit is optionally elided by lup after the word 'jambû'.

The word **वा** is understood here. The difference between 'luk' and 'lup' elision is that in the case of 'lup', there is concordance of gender and number. See sûtra I. 2. 51. Thus जम्बू + अज्ञल्प् = जम्बू: फलं । Optionally जम्बाः फलं = जम्बू फलं, or जाम्बवं ॥

Vart:—There is lup-elision of the affix denoting fruit, after the words expressing deciduous plants which wither away as soon as the fruit ripens: Thus ब्रीडि:-ब्रीडव:, बवा:, माषा:, सुद्रा:, तिला: ॥

Vart:—Diversely so when the affix denotes flowers and roots: as, गाँककायां पूर्व न मिलकी, नदमिलका जाति:; so also विदायी मूलं न विदारी ॥ अशुमती बृहती ॥

In the above example there is concordance. By using 'diversely', this concordance does not sometime take place. As पाटलानि पुष्पाणि, शाक्वानि मूलानि ॥ So करम्बं पुष्पं, अशोकम्, करवीरम्, बैह्यानि फलानि &c.

हरीतक्यादिभ्यश्च ॥ १६७ ॥ पदानि ॥ हरीतक्यादिभ्यः-च ॥
वृत्तिः ॥ हरीतकी इत्येवमादिभ्यः शब्देभ्यः फले प्रत्ययस्य लुब् भवति । लुकिप्राप्ते लुपे। विधाने बुक्तवकावे स्नीपत्ययभवणे च विश्वषः ॥

- 167. The affix denoting 'fruit' is elided by Eu, after the words 'Harîtakî' &c.
- . Here also there is concordance (I. 2. 51), As हरीतक्याः फलं = हरीतकी instead of हरीतकं॥ So also कांशानकी, नखरजनी ॥ According to Patanjali, the concordance is with regard to gender only, the number will be governed by the sense, as हरीतकी फलं, हरीतक्यः फलानि ॥
- 1 हरीतकी, 2 कोशातकी, 3 नखरजनी ( नखररजनी ) 4 शब्कण्डी ( शाकण्डी ) 5 हाडी, 6 होडी, 7 श्वेतपाकी, 8 अर्जुनपाकी, 9 द्वाक्षा, 10 काला, 11 ध्वाक्षा ( ध्वाङ्क्षा ) 12 गमीका ( गगरिका ) 13 कण्टकारिका, 14 पिप्पली  $^*$ , 15 चिञ्चा  $^*$  (चिश्पा ), 16 शेकालिका, 17 हडी. 11

कंसीयपरशब्ययोर्यअञी लुक् च ॥ १६८ ॥ पदानि ॥ कंसीय-परशब्ययोः,यञ-अञी, लुक्-च ॥

वृत्तिः ॥ प्राक्कीताच्छेन कंसीयः । उगवादिभ्यो यत् । परज्ञब्यः । कंसीयपरज्ञब्यशस्त्राभ्यां यथासंख्यं यन् अभौ पत्ययौ भवतस्तस्य विकार इत्येतस्मिन्विषयः, तस्संनियोगेन च कंसीयपरज्ञब्ययोर्लुग् भवति ॥

168. The affixes  $\mathbf{u}\mathbf{x}$ , and  $\mathbf{u}\mathbf{x}$  come respectively in the sense of 'its product', after the words 'kansîya' and 'parasavya', and there is luk-elision (of the  $\mathbf{w}$  and  $\mathbf{u}\mathbf{q}$  affixes of those words).

The word कंसीय: is formed by  $\mathbf{w}$  (V. 1. 1), and प्रशब्ध is formed by adding वत् (V. 1. 2). These affixes  $\mathbf{w}$  and वत् are elided when the affiixes  $\mathbf{w}$  and  $\mathbf{w}$  are added. Thus कंसीय + यम् = कंस + यम् = कांस्य: so also पारशव from प्रशब्ध thus प्रशब्ध + अम् = प्रशु + अम् = प्रशब्ध :  $\mathbf{w}$ 

The words लुक च mean 'there shall be elision'. Of what? Certainly not of the primitive, for लुक is never applied to the elision of a base, but of an affix only (I. 1. 61). It follows therefore that the elision is of the affixes of कंदीय and परग्रवा । Now these words have two affixes, thus. To the root कम् is added first the Uṇâdi affix स (Uṇ III. 62) and we get कंस; next to कंस is added so. So also to पर + म् is added the affix र (Uṇ I. 33) and we have परग्र, to which is then added यन and we have परग्रवा । The question arises, should these affixes स and र be also elided. The answer is. 'no'. The word प्राविपरिकान of IV. I. I is understood is this sûtra; so the elision will take place of those affixes only

which follow a prâtipadika. But स and र are added to a Dhâtu and not a prâtipadika, hence those affixes are saved from the operation of सुक्त ॥

The word परहान्ध being gravely accented on the first (VI. 1. 185) would have taken अग्र by IV. 3. 140. The present sûtra teaches the elision only of its affix बत, अग्र being already obtained.

- Q. The final अ of कंसीय and प्रज्ञाच्य will be elided by VI. 4. 148 before these taddhita affixes, and after such elision, the final य will be elided by VI. 4. 150, where is then the necessity of this sûtra?
- A. The final vill not be elided, because VI. 4. 150 will apply only then, when an affix beginning with long follows, which is not the case here.



## अथ चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थः पादः ।

#### BOOK FOURTH.

CHAPTER FOURTH.

#### प्राग्वहतेष्ठक् ॥ १ ॥ पदांनि ॥ प्राक्-वहतेः, ठक् ॥

ृ वृत्तिः ॥ तद्वहति रथयुगमासङ्गमिति वश्व्यति । प्रागतस्माद्वहति संशब्दनाद्यानर्थानमुक्रमिष्यामः, टक् प्रस्य-वस्तेप्रिभिकृतो वेदितव्यः ॥

वार्शिकम् ॥ ठकुप्रकरणे तहाहोत माशब्दाहिश्य उपसंख्यानम् ॥

बा॰ ॥ भाहीपभूताविभ्यः ॥ वा॰ ॥ पृच्छती सुस्नाताविभ्यः ॥ वा॰ ॥ गच्छती परवाराविभ्यः ॥

1. The affix বন্ধ comes as a governing affix, in the senses enumerated hereafter up to sûtra IV. 4. 76.

This is an adhikâra sûtra. The affix ढक् bears rule from this one forward to the sûtra तह्नति &c. Thus in the next sûtra it is said; "After a word in the third case in construction, in the sense of "who plays, digs, conquers, or is conquered." Now this sûtra is incomplete. We must read the word ढक् into it. Thus अभे शिवाति = आभिकः "who plays with aksha—a dicer.' अभ + ढक् = आभिकः (VII. 3. 50).

Vârt:—After the words माज्ञाब्द &c, the affix 'thak' comes in the sense 'he said that.' Thus माज्ञब्द इरवाह = माज्ञाब्द्कः who says 'don't make noise,' कार्यचाह्रिकः ॥ This is the case of an affix added to a sentence.

Vart:—So also after प्रभूत &c in the sense 'he said': as प्रभूतनाह = प्राभूतिकः, पार्याप्तिकः।। These are examples of affixes added to an adverb.

Vart:—So also after मुस्नात &c in the sense 'he asks,' as, सुस्नातं पृच्छित 

□ सीस्नातिकः "Who asks, have you bathed well". 'साखराजिकः, सीखशायनिकः ।।

Vart:—So also after परकारा &c in the sense of 'he goes to, or commits adultery with': as परकारान् गच्छति = पारकारिकः, गौरुताल्पक ॥ The word तल्प here refers to "wife".

तेन दीव्यति खनति जयति जितम् ॥ २ ॥ पदानि ॥ तेन-दीव्यति-खनति-जयति जितम् ॥

बृत्तिः ॥ तनेति त्तीयासमर्थार् दीव्यति खनति जयति जितमिखेतेषुर्थेषु ढक् प्रस्वयो भवति ॥

2. The affix sq comes after a word in the third case in construction, in the sense of, 'he plays', 'he digs', 'he conquers' or 'he is conquered'.

Thus अक्षेर्राज्यति = आक्षिकः 'who plays with dice—a dicer'. शालाकिकः ॥ अभ्या खनति = आधिकः, कीष्शलिकः, अक्षेर्जयति = आक्षिकः, अक्षेर्जितं = आक्षिकम् ॥ शालाकिकम् ॥

Though the rule is couched in universal terms, yet the affix does not come after every instrumental case. Thus देवदस्तेन जितम् will not give rise to any affix, for the word देवदस्तिकः is not found in usage having this sense. So also अंगुल्या खनित gives rise to no affix. Though the verbs 'divyati' &c, are in the 3rd Person Present Tense, Singular number, the derivative is not limited by these conditions. Thus आधिको and आधिकाः are also valid, and so also अधिर्विच्यत् will give also आधिकः; so also आधिकस्त्यम् आधिकोऽहम् ॥ Though in a sentence the verb is generally the principal word (क्रियामधान), here owing to the Taddhita affix, the instrument is taken as the principal.

#### संस्कृतम् ॥ ३ ॥ पदानि ॥ संस्कृतम् (ठक्) ॥ वृत्तिः ॥ तेनेति तृतीयासमर्थास्संस्कृतमित्येतस्मिन्नर्थे ठक्पत्ययो भवति ॥

3. The affix zecomes after a word in the third case in construction, in the sense of 'refined thereby'.

The word संस्कृतम् means 'refining or enhancing the quality of a thing'. Thus क्या संस्कृतं = राधिकम् 'refined or made tasteful by curd'. So also शार्क्रवेरिकम्, मारिचिकम् ॥

The separation of this sûtra from the last, is for sake of the next sûtra, in which the anuvritti of संस्कृतं only runs,

#### कुलत्थकोपधादण् ॥ ४ ॥ पदानि ॥ कुलत्थ-कोपधात्-अण् ॥ वृष्णः ॥ कुलत्थबाब्बास्ककारोपधाच्छब्बाच प्रातिपदिकादण् प्रत्ययो भवति संस्कृतमित्येतस्मिन्त्रिषये । व्कोपवादः ॥

4. Ofter the word 'kulattha', and after words having a penultimate क्, the affix अण् is added in the sense of 'refined or prepared therewith'.

This debars ढक् ॥ Thus कील्खम्, तैतिडीकम्, त्तर्भकम्, the two latter being examples of words ending in क ॥

# तरित ॥ ५ ॥ पदानि ॥ तरित (ठक्) ॥ वृक्तिः ॥ तेनेति तृतीयासमर्थात् सरतीस्वेतस्मिन्नथे टक् प्रस्ययो भवति ॥

5. The affix secomes after a word in the third case in construction, in the sense of 'he crosses there by over the waters'.

Thus काण्डप्लवेनतरित = काण्डप्लविकः, भी दुंपिकः 'who crosses with a raft'.

#### गोपुच्छादठञ् ॥ ६॥ पदानि ॥ गोपुच्छात्-ठङ्म् ॥ इतिः ॥ गोपुच्छत्रध्वार् ठम्पस्ययो भवति तरतीत्येतस्मिन्नर्थे ठकोपवादः ॥

6. The affix उड़ comes after the word 'gopuchchha', in the sense of 'he crosses thereby'.

The difference between क्क and कम् is in the accent. Thus गीपुण्डिक: ॥

# नौद्धयचष्ठन् ॥ ७॥ पदानि ॥ नौ-द्वयचः-ठन् ॥

वृत्तिः ॥ नैराहब्त् द्धानश्च प्रातिपदिकाद् उन् प्रत्ययो भवति तरतीरवेतस्मिन्नर्थेः । ढकोपवादः ॥

Kdrika भाकर्षात्पर्पादेनेम्ब्राहिन्यः कुसीदसूत्राच । भवासयास्क्रिकारहेः पितः पडेते ठगिधकारे ॥

7. The affix zq comes after the word and after bases having two syllables, in the sense of 'he crosses there with'.

This debars हक् ॥ Thus नावा तरित = नाविकाः 'a sailor'. So also after dissyllabic words: as, घटिकाः, प्लिकाः, बाहुकाः ॥

The **प** in इन् in the sûtra is not part of the affix, but comes through sandhi rules. The feminine of बाहुक: being बाहुका । In fact the indicatory **Q** occurs in these sûtras only IV. 4. 9, 10, 18, 53 and 74, in this book.

#### चरति ॥ ८॥ पदानि ॥ चरति (ठक्) ॥ कृतिः ॥ तेनेति तृतीयासमर्थाचरतीत्वेतस्मिन्नर्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

8. After a word in the third case in construction, comes the affix so in the sense of 'he goes on by means thereof'.

The word चरति means both to go on and to eat. Thus इभा चरति - दाधिक 'who gets on, with being fed on curd, हीस्तकः 'who travels by an eliphant'. शाकटिकः ॥

# आकर्षान्छल् ॥ ९ ॥ पदानि ॥ आकर्षात्-छल् ॥ इनिः ॥ आकर्षश्रदात् छल् प्रत्ययो भवति चरतीत्येतस्मिन्नर्ये । ठकीपश्रदः ॥

9. The affix हुन् comes in the sense of 'he goes on, by means there of' after the word 'âkarsha.'

This debars हक् ॥ The ल् is for accept (VI. 1. 193). The ल of छल् here is a part of the affix, contrary to what it was in sûtra 7 ante. To remove the doubt where ल is the part of an affix, and where it is not, the following mise monic verse has been composed: "आकार्षत् पर्पादेशकादिश्वः खुसीवस्थान आवस्थात

किसरोहे: बिसः षडेते उगधिकारे ॥ In the six Sûtras 9, 10, 16, 31, 74, and 53, the affixes have indicatory 'sh.' Here \( \text{ being हुन्, the feminine is formed by डीच् (IV. 1. 41). Thus आकर्षण चरति = आकर्षिक रि आकर्षिकी ॥ आकर्ष is a touch-stone by which gold is tested.

पर्पादिक्यः छन् ॥ १०॥ पदानि ॥ पर्पादिक्यः, छन् ॥

कृतिः ॥ पर्प इत्येवमादिश्यः छन् प्रत्ययो भवति चरतीत्येतस्मिन्नयें । उक्रोपवादः ॥

10. The affix **g** $\pi$  comes, in the sense of he goes on, by means there of after the words 'parpa' &c.

This debars हक्; the मू of छन् is for accent (VI. 1. 197), and प् for हीप् (IV. 1. 41). Thus पैंपिक: f. पपिकी, अधिकः f. भैधिकी ॥ पैंदिकः f. पदिकी ॥ The पाद is changed to पद् before this affix (VI. 3. 52).

1 पूर्व, 2 अभ्व, 3 अभ्वत्य, 4 रथ, 5 जाल, 6 न्यास, 7 व्याल, 8 पाइ. पृच्च ॥

श्वगणाद्ठञ्च ॥ ११ ॥ पदानि ॥ श्वगणात्, ठञ्, च ॥ इतिः ॥ श्वगणशब्दाद्वञ्च प्रस्वयो भवति, चकारात् छन्, चरतीस्वेतस्मिन्नथे वकोपवादः ॥

11. The affix ढञ as well as the affix हन, comes after the word इवगण, in the sense of 'he goes on by means there of'

This debars हक् ॥ Thus श्वगणेन चरति = श्वागणिकः 'who lives by dogs'.

The form श्वागणिकः is evolved by the breach of rule VII. 3. 4. Thus श्वगण + उद्धा Here by VII. 2. 117, भ्र requires Vriddhi of भ्र of श्वा But rule VII. 3. 4 says that instead of Vriddhi, the letter भ्रो comes before द in the case of श्वन् &c. The proper form, therefore, would have been श्रोवगणिकः ॥ The irregularity is, however, explained by saying that the prohibition contained in VII. 3. 8 which applies when श्वन् is followed by द्वभ्, applies also to श्वन् followed by द्वभ् ॥ In fact, the rule VII. 3. 4 does not apply, whenever the word श्वन् is followed by an affix beginning with the letter द ॥

वेतनादिभ्यो जीवति ॥ १२ ॥ पदानि ॥ वेतनादिभ्यः, जीवति ॥ वृत्तिः ॥ तेनेति तृतीवासमर्थेभ्यो वेतनादिभ्यः शब्देभ्यो जीवतित्येतस्मिन्नर्थे वक् प्रत्ययो भवति ॥

12. The affix. z comes in the sense of 'he lives thereby', after the words 'vetana &c', being in the third case in construction.

Thus वेतनेन जीवित = वैतिनकः 'who lives upon wages—a menial servant'. In the case of the word धुनुबंग्ड the affix applies to the compounds, as well as to the words forming the compound. Thus धानुबंग्डकः, धानुष्कः, बाण्डिकः।

1 वेतन, 2 वाहन ( वाह ), 3 अर्थवाहन ( अर्थवाह ), 4 धनुर्हण्डः 5 जाल, 6 वेश ( वेस ), 7 उपवेश ( उपवेश, उपवेस ), 8 प्रेषण, 9 उपवस्ति ( उपस्ति ), 10 सुख, 11 शुध्या, 12 शिक्ता, 13 उपनिष्क्, 14 उपदेश, 15 स्किज्\* ( स्किज ), 16 पाद, 17 उपस्थ\*, 18 उपस्थान, 19 उपहस्त\*, 20 स्रज्ः ॥

वस्नक्रयविक्रयाद्ठन् ॥ १३ ॥ पदानि ॥ वस्न, क्रय, विक्रयात्, ठन् ॥ वृत्तिः ॥ वस्नक्रयविक्रयाद्ठन् ॥ रुकोपवादः

13. The affix z=z comes in the sense of 'he lives thereby' after-the words 'vasna', 'kraya', and 'vikraya', being in the 3rd case in construction.

This debars हक् ।। Thus बस्तेन जीवति = बस्तिकः 'who lives by hire--hire-ling'. In the case of क्रय and विकय the affix is applied to the words separately, as well as to their compound. Thus क्रयविक्रयिकः, क्रयिकः, विक्रयिकः 'a trader'.

# आयुधाच्छ च ॥ १४ ॥ पदानि ॥ आयुधात्, छ, च ॥ कृतिः ॥ आयुधात्, छ, च ॥

14. The affix so as well as so comes in the sense of 'he lives thereby', after the word 'âyudha'.

Thus आयुधेन जीवति = आयुधीयः (formed by छ), or आयुधिकः (by ठन्) 'र mercenary soldier'.

# हरत्युत्सङ्गादिभ्यः ॥ १५ ॥ पदानि ॥ हरति, उत्सङ्गादिभ्यः ॥ वृत्तिः ॥ तेनेत्वेत्र । उत्सङ्गादिभ्यस्ततीयासमर्थेभ्यो हरतीत्वेतस्मिन्नर्थे वक् प्रस्वयो भवति ॥

15. The affix zecomes in the sense of 'he conveys thereby', after the words utsanga &c. being in the third case in construction.

The word इरति means 'to take away to or cause to reach anothe place'. Thus औरसङ्गिकः 'borne upon the hip'. औदिषकः 'borne or transported on a raft'.

1 उत्सङ्ग, 2 उडुप्, 3 उत्पुत ( उत्पत्त ), 4 उत्पन्न\*, 5 उत्पुट\*, 6 पिटक, 7 पिटाक, 8 उडपः भस्त्रादिश्यः छन् ॥ १६ ॥ पदानि ॥ भस्त्रादिश्यः, छन् ॥ १६ ॥ पदानि ॥ भस्त्रादिश्यः, छन् ॥ १६ ॥ पदानि ॥ भस्त्रादेश्यः, छन् ॥

16. The affix gq comes, in the sense of 'he conveys', after the words 'bhastra &c' being in the third case in construction,

Thus भक्कवा हरति = भक्किक: "who conveys by means of a leathern bag a carrier". The feminine will be भक्किकी (IV. 1, 41). So भरिदेकी । The

word was means a leathern bellows by which the iron is heated, or a leathern bag in which grain &c., is carried.

1 भक्का, 2 भरट, 3 भरण ( भारण ), 4 शीर्षभार, 5 शीर्षभार, 6 अंसभार, 7 अंसेभार, ॥ विस्माचा विवधवीवधात् ॥ १७ ॥ पदानि ॥ विस्माचा, विवध, वीवधात् ॥ कृतिः ॥ हरतीस्वेव । विवधवीवधनुकान्यां तृतीवासमर्थाभ्यां विभाषा छन् प्रस्वयो भवति ॥

17. The affix **gq** comes optionally in the sense of 'he conveys', after the words 'vivadha', and 'vîvadha', being in the third case in construction.

In the alternative, the general affix टक् will apply. Thus विवधन हरित मिंदियिकः f. विवधिकी ; So also वैविधिकः f. वीवधिकी ॥ When the affix is ठक्, we have वैवधिकी in both cases, the feminine being वैवधिकी ॥

The word विवध and वीवध 'are synomyms both meaning 'a piece of wood carried on the shoulders to carry loads, on the road.' विवधिक: meaning 'a carrier of loads, a pedler'. The real sûtra is विभाषा विवधात्, the Kâsikâ has added वीवध from a Vârtika.

अ णुकुदिलिकायाः ॥ १८ ॥ पदानि ॥ अण्, कुदिलिकायाः ॥ कृत्तिः ॥ हरतीस्येव । कुदिलिकाशब्दात् वृतीयासमर्थादण् प्रत्ययो भवति हरतीस्येतस्मिन्नर्थे ॥

18. The affix अण् comes, in the sense of 'he conveys', after the word क्रांटिलका in the third case in construction.

Thus कुटिलिकचा इरित मृगा ध्यापं = कीटिलिको मृगः 'a deer which carries (or entices away) into crooked ways' or 'a hunter who hunts by coming stealthily on his prey'. कुटिलिकचा इरित अङ्गारान् = कीटिलिकः कर्मारः 'a blacksmith,—who carries burning coals on an iron forge'.

The word कुरिनिका means 'crooked motion, and the iron-forge of the , blacksmiths'.

निर्शृत्ते ऽक्षद्युतादिश्यः ॥ १९ ॥ निर्शृत्ते, अक्ष, द्यूतादिश्यः ॥ कृतिः ॥ तेनेत्वेव । अक्षय्भतादिश्यस्तृतीवासमर्थेश्यो निर्शृत्तहत्वेतिस्मन्नर्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

19. The affix za comes, in the sense of 'completed thereby' after the words 'akshadyûta &c', being in the third case in construction.

Thus अक्षयूतेन निर्वृत्तम्=आक्षयूतिकं देरम् 'enmity—which was growing but has been completed by gambling'. So जानुप्रहतिकम् ॥

1 अक्षयूत, 2 जानुप्रहत (°प्रहूत ), 3 जङ्घाप्रहत (°प्रहूत ), 4 जङ्घाप्रहत $^*$ , 5 पादस्वेदन, 6 कण्टकसर्वन, 7 गतानुगत $^*$ , 8 गतांगत, 9 वातोपयात, 10 अनुगत. 11

#### त्रेमीस्नत्यम् ॥ २० ॥ पदानि ॥ त्रेः, मण्, नित्यम् ॥ कृशिः ॥ निर्वृत्तकृष्टेव, द्विसः क्लिरित्ययं कित्रको गृह्यसे । कपन्तान्मस्यं मण् प्रस्वयो भवति ॥

20. The affix **HQ** comes always after the words ending in the affix **IS**, the in sense of 'completed thereby'.

The कि here refers to the affix 'ktri' (III. 3. 88). Thus the root दुपच् takes कि and forms पिन्न, which is not a complete word, but must take the augment मण्, to form a full word. Thus पच् + किन + मण् = पिन्न मन् 'what is completed by being cooked'. So from दुवण् we have वण् + किन + मण् = दान्तिमम् (VI. 1. 15): from दुक्छ we have कृषिमम् ॥

The word निस्त्र in the sûtra indicates that the affix किन never comes singly by itself, all words ending in 'Ktri' are invariably followed by मण् also. In fact मण् way be regarded as an invariable augment of the affix 'Ktri'.

Vârt:—After a word ending in an affix denoting 'condition', the affix इमप् is added. Thus पिकेन निर्मृतं = पाकिमम् ( पण् + घम् III. 3. 18 + इमप् ), so स्यागिमम्, सिकिमम्, कुष्टिमम् ॥

अपिमत्ययाचिताभ्यां कक्कनौ ॥ २१ ॥ पदानि ॥ अपिमत्य-याचिताभ्याम्, कक्-कनौ ॥

ृष्तिः ॥ निर्वृत्तद्द्वेद । अपिनस्ववाचितशब्दाभ्यां वयासंख्यं कक् कन् इस्वेती प्रस्वयी भवतो, निर्वृत्तद्दर्वः तस्मिन्नर्थे ॥

21. The affixes 'kak' and 'kan' come respectively after the words 'apamitya' and 'yâchita', when the sense is that of completion.

Thus भाषानित्यकम् 'debt', and बाचित्रकम् 'a thing begged for use'. The word भाषानित्य is formed from the root मा with the prefix भाष, and the suffix त्त्रा (III. 4. 19). The त्त्रा is changed to स्थप्, and इ substituted for भा (VI. 4. 70). The word is an Indeclinable, and therefore the anuvritti of त्रेम does not run here.

संसुष्टे ॥ २२ ॥ पदानि ॥ संसुष्टे, ठक् ॥ वृत्तिः ॥ तेनेस्वेव । तृतीयासमर्थात्संसृष्टदृत्वेतस्मिन्नर्थे दक् प्रस्ववो भवति ॥

22. The affix za comes, after a word in the third case in construction, when the sense is 'mixed therewith.'

The word तेन is understood here. The word स्तुष्ट means unification, mixing &c. Thus रूप्ना संस्ट = राधिकम् 'smeared with curds.' मारिचिकम्, शार्क्निकिम् पैपालिकम्। The word 'sanskṛtam' (IV. 4. 3) and 'sansṛshṭam' should be distinguished. The former refers to a case where by the combination of two things, a something better is produced; no such idea of bettering is to be found in संस्ट ॥

चूर्णादिनिः ॥ २३ ॥ पदानि ॥ चूर्णात्, इनिः ॥ क्रिं। ॥ चूर्णात्, इनिः ॥

23. The affix sta comes after the word 'chûrna' when the sense is 'mixed therewith.'

This debars इक् ॥ Thus चूलैं : संसृष्टा = चूर्णिनो ऽ पूपाः 'cakes sprinkled with powder.' चूर्णिनो धानाः ॥

लचणाल्लुक् ॥ २४ ॥ पदानि ॥ लचणात्, लुक् ॥ कृषिः ॥ संसुष्टइस्थनेनोत्पन्नस्य उस्रो लवणशब्दाल्लुग् भवति ॥

24. The affix  $\overline{ss}$  meaning 'mixed therewith', is elided by luk, after the word lavana.'

Thus लवणेन संस्ट: = लवण: 'mixed with salt.' as लवण: सूप: 'soup mixed with salt.' So लवणं शाकां, लवणा यवगू: (I. 1. 51). The लुक् elision takes place when the word लवण is used as a noun, and not as an adjective.

मुद्गादण् ॥ २५ ॥ पदानि ॥ मुद्गात्, अण् ॥ कृत्याः ॥ मुक्रवाक्ष्य प्रस्ययो भवति संसृष्टद्रस्येतस्मिन्विषये । ठकोपवारः ॥

25. The affix and comes after the word 'mudga,' when the sense is 'mixed therewith.'

This debars डक् ॥ Thus मोह भोदनः 'rice mixed with mudga-pulse.' मोहो

ब्यञ्जनैरुपसिक्ते ॥ २६ ॥ पदानि ॥ व्यञ्जनैः, उपसिक्ते (ठक्) ॥
कृषिः॥ तेनेत्वेद । ब्यञ्जनवाचिश्यः प्रातिपदिकेश्यस्तृतीयासमर्थेश्य उपसिक्तइत्वेतस्मिन्मर्थे ब्क् प्रस्वयो
भवति ॥

26. The affix **z** comes, after a word denoting a condiment, being in the third case in construction, when the sense is 'sprinkled therewith.'

Thus क्या उपसिक्तं = बाधिकम् 'sprinkled with curd,' सौषिकम्, खारिकम् ॥ Why do we say 'denoting a condiment'? Observe उक्केनोपसिक्तं ओरनः ॥

भोजः सहोम्भसा वर्तते ॥ २७ ॥ पदानि ॥ ओजः, सहः, अम्भसा-वर्तते (ठक्) ॥ वृत्तिः ॥ भोजस् सहस् अम्भस् इत्वेते वस्तृतीयासमर्थे श्यो वर्ततहत्वर्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

27. The affix secomes in the sense of 'it exists,' after the words 'ojas,' 'sahas,' and 'ambhas' being in the third case in construction.

Thus भोजसा वर्तते = भाजसिकः शूरः 'a hero' lit. possessed with energy. So also :—साइसिकः 'a thief,' आम्भसिकः 'a fish,'

तत्प्रत्यतुपूर्वमीपलोमक्लम् ॥ २८॥ पदानि ॥ तत्, प्रति-अनु-पूर्वम्, ईप-लोम-कुलम् ॥

्विचः ॥ तदिति दितीया समर्थविभक्तिः । प्रति अनु इत्वेवंपूर्वेभ्य ईपलोमकूलद्दाब्देभ्यो दितीयासमर्थेभ्यो द-र्ततद्दत्वेतस्मम्नर्थे वक् प्रत्ययो भवति ॥

28. The affix **so** comes, in the sense of 'it exists,' after 'îpa,' 'loma,' and 'kûla,' preceded by 'anu' and 'prati,' the word being in the second case in construction.

The word तर् shows that the words must be in the second case in construction. The verb वर्तते is intransitive, how can it take an object, and how can it be in construction with an objective case? The words in the accusative after the verb वर्तते are not its objects, but are used as adverbs qualifying the sense of the verb, and adverbs are always put in the accusative case. Thus मतीपं वर्तते = मातीपिक: (मितगता आपो इ स्मिन्. the आ changed to ई V. 4. 74 and VI. 3. 97) retrograde i. e. 'which is unfavourable.' So आन्यीपिक: 'favorable.' मितलोमिक: 'inverse' आनुलोमिक: 'direct.' पातिकूलिक:, आनुकूलिक: The two words मातीपिक and आन्यीपिक mean 'unfavourable' and 'favourable' respectively.

# परिमुखं च ॥ २९ ॥ पदानि ॥ परिमुखम्, च (ठक्) ॥ कृतिः ॥ परिमुखसम्बद्धाः द्वितीयासमर्थाद्दर्ततदृत्वस्मिन्नथे ठक् प्रत्यया भवति ॥

29. The affix za comes in the sense of 'it exists,' after the word 'parimukha,' being in the second case in construction.

Thus परिमुख वर्तते = परिमुखिकः 'being before the face,' 'being near or present'.

The word च in the sûtra implies that the affix applies to other words also not mentioned. As पारिपाईवक: II The word परिमुख is an Avyayîbhâva compound (II. 1. 12). If परि has the force of exclusion (I. 4. 88), then पारिमुखिक: will mean 'a servant who always avoids the face of his master स्वामिनो मुखं वर्षिया यः सेवको वर्षाते," and if परि means 'all round,' then the word will mean "a servant who is always in the presence of his master— वतः स्वामिनो मुखं ततस्ततो वर्षाते " II

प्रयच्छति गर्ह्यम् ॥ ३०॥ पदानि ॥ प्रयच्छति, गर्ह्यम् ॥ वृत्तिः ॥ तिवति द्वितीयासमर्थाध्ययच्छतीत्वेतस्मिन्नथें ढक् प्रत्यवो भवति, वसव्दितीवासमर्थं गर्ह्य चेन् सद्भवति ॥

बा॰ ॥ बुद्धेर्वृधुषिभावो वक्तव्यः ॥

30. The affix z comes after a word in the second case in constrution, when the sense is 'he gives', the motive being mean.

Thus द्विगुणं प्रयच्छति = दिगुणिकः 'a usurer who gives for the sake of double' i, e. who charges cent per cent interest. The word द्विगुण means द्विगुणार्थ 'for the sake of double'. Similarly देगुणिकः ॥

Vârt:—The word वृद्धि is changed to वृध्यि before this affix. As, वृद्धि प्रवच्छति = वार्ध्यपिकः 'a usurer' 'who gives for the sake of increase' Or the word वृध्यि may be taken as a separate word synonymous with वृद्धि ।।

Why do we say गर्धम् 'with a mean motive'? Observe द्विगुणं प्रयच्छति अधर्मणः 'the debtor gives double'.

कुसीद्दरीकाद्शात् ष्ठन्ष्ठचौ ॥ ३१॥ पदानि ॥ कुसीद्, द्श, पकाद्शात्, ष्ठन्-

वृत्तिः ॥ प्रयच्छति गर्ह्यमित्येव । कुसीदं वृद्धि, स्तदर्थे द्रव्यं कुसीदम् । एकादशार्था दश, दशैकादशशब्देनो-च्यन्ते । कुसीददशैकादशशब्दाभ्यां यथासंख्यं छन् छज् इत्येतौ प्रत्ययौ भवतः ॥

31. The affixes **E** and **E** come respectively after the words 'kusîda' and 'dasaikâdasa', when the sense is 'he gives for a mean motive'.

The word कुसीद means 'interest'. The lending of ten (दश) on a condition that the borrower will pay eleven (एकादश) after a month is called देशेकादशा।
This sûtra debars हक् ॥ The difference between the two affixes छन् and छच् is in the accent (VI. 1. 197 and 163). Thus कुसीद + छन् = कुसीदिकः fem. कुसीदकें। (VI. 1. 41). So दरीकादिकः fem किं

### उञ्छति ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ उञ्छति ॥ वृक्तिः ॥ तरिति द्वितीयासमर्थांदुञ्छतीत्वितिसन्नर्थे ब्क् प्रस्वयो भवति ॥

32. The affix zecomes, after a word in the second case in construction, when the sense is 'who gleans that'.

Thus बदराण्युञ्छति = बादरिकः 'who picks up jujubes'. इयामाकिकः काणिकः ॥ To pick up every grain (कण) fallen on the ground is called उञ्छ ॥

#### रक्षाति ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ रक्षाति ॥ वृत्ति ॥ तत्ति द्वितीवासमर्थाद्वभतीत्वेतस्मिन्नर्थे ठक् प्रत्यवो भवति ॥

33. The affix zecomes after a word in the second case in construction, when the sense is 'he aids or protects that'

Thus समाज रसति = सामाजिकः 'a spectator', lit. 'who aids an assembly by his presence'. So also सांनियेशिकः॥

# शब्ददर्तुरं करोति ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ शब्द-दर्तुरम्,करोति ॥ वृत्तिः ॥ तन्ति दितीयासमर्थाभ्यां शब्दर्दरशब्दाभ्यां करोतीस्थतस्मन्नथें वक् पृत्ययो भवति ॥

34. The affix z comes after the words 'Sabda' and 'dardura', being in the second case in construction, when the sense is "who makes a sound or a croaking'.

Thus ग्रन्थं करोति = ग्राब्यिकः 'who makes a sound' i. e. a Grammarian, So ग्राव्यिकः 'who makes a croaking noise like a frog (dardura)' i. e. a potter.

# पक्षिमत्स्यमृगान्हन्ति ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ पाक्षि, मत्स्य, मृगान्, हन्ति (ठक्) ॥ वृत्तिः ॥ तदित्येव । पश्चाांदभ्यो दिसीवासमर्थेभ्यो हन्तीत्वेतास्मन्नर्थे ठक् प्रत्यबो भवति ॥

35. The affix 35 comes after the words in the second case in construction denoting birds, fishes, or wild beasts, when the sense is 'who kills that'.

Thus पश्चिणा हन्ति = पाक्षिकः 'a bird-killer'. The affix applies not only to the word-forms पश्चि &c, but to words denoting birds &c. (See I. 1. 68). Therefore, we have forms शाकुनिकः, माबूरिकः, तैत्तिरिकः ॥ So also with मस्त्य, as, मास्त्यिकः, मैनिकः, शाफरिकः, शाकुलिकः ॥ So also with मृगः, as, मार्गिकः, हारिणिकः, सौकरिकः, सार्राङ्कः ॥

# परिपन्थञ्च तिष्ठति ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ परिपन्थम्, च, तिष्ठति ॥ वृत्तिः ॥ परिपन्थम्, च, तिष्ठति ॥ वृत्तिः ॥ परिपन्थज्ञव्जात्ताविति द्वितीयासमर्थात्तिष्ठतीस्थेतस्मिन्नर्थे ठक् प्रस्ययो भवति ॥

36. The affix zecomes also in the sense of "who stays", after the word 'paripantham', the word being in the second case in construction,

Thus परिपन्धं तिष्ठति = पारिपन्धिकः यः पन्धानं वर्जयिखा तिष्ठति, यो वा पन्धानं व्याप्य तिष्ठाति 'a thief' lit. "who stays at roads, a high way man". The च in the sûtra indicates that the sense of हीन्त 'who kills' of the last, is to be connected with this sûtra by the conjunction 'and'. Thus परिपन्धं हन्ति = पारिपन्धिकः ॥

The phrase 'being in the second case in construction' is understood in this sûtra, why has then the word परिपन्थम been shown in the second case in the sûtra, for it is a mere superfluity? No, it shows the secular form of the word. The word परिपन्थ is synonymous with परिपथ, the latter, however, having other senses also.

माथोत्तरपद्पद्भ्यजुपदं धावति ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ माथ-उत्तरपद्, पदवी, अनुप-दम, धावति ॥ ृषृत्तिः ॥ माथशब्दोत्त्रारपदात्प्रांतिपदिकात्पदवी अनुपद इत्येतान्थां च धावतीत्येतस्मिन्नर्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

37. The affix zee comes, in the sense of "who runs", after a word having माथ as its second term, and after the words 'padavî' and 'anupada'.

Thus इण्डमायं धावति = इाण्डमायिकः 'who runs on a high way'. So also शौल्कमाथिकः ॥ Similarly पाइविकः, आनुपिइकः ॥ The word माथ means 'a way'.

आक्रन्दाट्ठञ्च ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ आक्रन्दात्, ठञ्, च ॥ वृत्तिः ॥ आक्रन्दन्त्येतिस्मिन्नित्याक्रन्ते देशः । अथवा ऽऽक्रद्यतद्दयाक्रन्द, आर्तायनमुख्यते । विशेषाभावा-वृद्योरिष महणम् । आक्रन्दशब्दात्तिदिति दितीयासमर्थाद्धावतीत्येतिस्मन्नर्थे टञ् प्रत्ययो भवति, चक्रारा-टुठकु ॥

38. The affix  $\overline{z}$  as well as  $\overline{z}$  comes after the word 'âkranda', being in the second case in construction, in the sense of 'who runs'.

The word भाकन्द means 'a place where persons weep' c. g. a battle-field. It also means 'weeping' 'invoking' &c. The difference between उक् and उम्र is in the accent. Thus आकन्द धावति = आकन्दिकी 'a person who runs to a place where cries of distress are heard'.

पदोत्तरपदं गृह्णाति ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ पद, उत्तरपदम्, गृह्णाति (ठक्) ॥ वृत्तिः ॥ पदशब्द उत्तरपदं यस्य तस्मात्पदात्तरपदशब्दान् तर्दित द्वितीयासमर्थाद्गृहणातीत्येतस्मिन्नर्थे टक् प्रत्ययो भवति ॥

39. The affix zer comes in the sense of 'who takes', after a word having 'pada' as its second member, the word being in the second case in construction.

Thus पूर्वपदं गृहणाति = पौर्वपिकः, so also औत्तरपिकः ॥ The word उत्तरपद is used in order to prevent the application of the rule when पद is preceded by the affix बहु ॥

प्रतिकण्ठार्थेललामं च ॥ ४०॥ पदानि ॥ प्रतिकण्ठ, अर्थ, ललामम, च ॥ वृत्तिः ॥ प्रतिकण्ठार्थेललामबाद्देश्यस्तविति द्वितीयासमर्थेश्यो गृहणातीत्येतास्मन्तर्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

40. The affix z comes in the sense of 'who takes' after the words 'pratikantha', 'artha', and 'lalâma' being in the second-case in construction.

Thus प्रतिकण्डं गृहर्णाति = प्रातिकण्डिकः ॥ So also आर्थिकः, लालामिकः ॥ The word प्रतिकण्ड here is an Avyayî-bhâva meaning कण्डं कण्डं प्रति, and not प्रतिगतः कण्डं = प्रतिकण्ड, for to the latter no affix is added.

# धर्मे चरित ॥ ४१ ॥ पदानि ॥ धर्मम्-चरित (ठक्) ॥ वृत्तिः ॥ धर्मशब्दाति वितीयासमर्थाचरतीत्वेतिस्मिन्नर्थे टक् प्रत्ययो भवित ॥ वार्त्तिकम् ॥ अधर्माचेति वक्तव्यम् ॥

41. The affix zecomes after the word 'dharma', being in the second case in construction, in the sense of 'who practices that'.

Thus धर्मम् चरति = धार्मिकः "religious". So also आधर्मिकः "irreligious, undutiful", by a Vârtika.

### प्रतिपथमेति उंश्च ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ प्रतिपर्थ, प्रति, ठन्-च ॥ वृत्तिः ॥ प्रतिपथशब्दाव् द्वितीयासमर्थाव् एतीत्वास्मन्नर्थे ठन् प्रत्ययो भवति, चकाराद्दक् च ॥

42. The affix **z**, as well as **z**, comes after the word 'prati-patham', in the second-case in construction, in the sense of 'who goes'.

Thus प्रतिपथमेति = प्रैतिपथिकः or प्रातिपथिकः "who goes along the road" the टक् causes Vriddhi (VII. 2. 118) whilst टन् does not.

### समवायान् समर्वेति ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ समवायान्, समर्वेति (ठक्) ॥ वृत्तिः ॥ समवायवाचिभ्यः शब्देभ्यस्तविति व्रितीयासमर्थेभ्यः समर्वेतीत्वेतस्मिन्नर्थे ठक् प्रस्वयो भवति ॥

43. The affix **z**, comes after words in the second case in construction, denoting combination, in the sense of 'who assembles there'.

The word समवाय means 'combination, collection &c'. The word समवायान् is in the plural number in the sûtra, indicating that the svarupa-vidhi (I. 1. 69) does not apply; the affix being applied not only to the word-form समवाय but to its synonyms also. समवैति means coming totgether. Thus समवायान् समवैति = सामवायिकः 'who assembles in an assembly'. So also सामाजिकः साम्रहिकः, सान्निवेशिकः ॥

#### परिषदो ण्यः ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ परिषदः, ण्यः ॥ वृत्तिः ॥ परिषदो ण्यः मत्त्रयो भवति समवायान्समैवतीत्येतस्मिन्विषये । ब्कोपवादः ॥

44. The affix va comes after the word 'parishad' in the sense of 'who assembles there',

This debars डक् ॥ Thus परिषदं समवैति = पारिषदाः 'one present in a council, an assessor, a councillor'.

सेनाया वा ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ सेनायाः, वा (ण्यः) ॥ वृत्तिः ॥ सेनाराब्दात् वा ण्यः प्रत्ययो भवति समवायान्समवैत्तीत्येतिस्मिन्नयें वक्तोपवादः ॥ 45. The affix **v** comes optionally in the sense of who assembles there,' after the word senâ.

This debars इक् which comes in the alternative. Thus सेनां समविति = सैन्यः or सैनिकः 'a soldier, a member of an army'.

संज्ञायां ललाटकुक्कुट्यो पश्यति ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ संज्ञायाम्, ललाट, कुक्कुट्यो पद्यति (ठक्) ॥

वृत्तिः ॥ ललाटकुक्कुटीशब्दाभ्यां तिद्ति हितीयासमर्थाभ्यां पद्मयतीत्वेतिसम्नियें ठक् प्रत्ययो भवति संज्ञा-यां विषये ॥

46. The affix zecomes in the sense of 'who sees that,' after the words 'lalâta' and 'kukkutî', in second case in construction, the whole word being a Name.

Thus ललार प्रयति = लालारिकः ' a non-attentive servant' lit. 'who always looks at the fore-head of his master from a distance, keeps himself aloof, does not come near to perform any work.' So also कॉक्कुरिकः 'a religious mendicant, a Bhikshu.' The space of ground over which a hen can fly without falling, is to be understood here by the word कुक्कुरी ॥ In other words, a small space of ground, for hens cannot sustain their flight for a long distance. Therefore, owing to the smallness of space, the mendicant walks looking down over the ground, and hence he is called केंकिक्कुरिकः ॥ The word also means 'a hypocrite with down-cast eyes.'

तस्य धर्म्यम् ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ तस्य, धर्म्य (ठक्) ॥ वृत्तिः ॥ सस्येति पष्टीसमर्थाव् धर्म्यमित्येतिस्मन्नर्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

47. The affix zer comes after a word in the sixth case in construction, in the sense of its usage'.

The word धर्म्य means 'usual,' 'relating to custom'. The word तस्य shows the case of the word. Thus शुक्तशालाया धर्म्ये = शोल्कशालिकः 'the custom-house laws or usages.' So also आकरिकम्, आपणिकम्, गोल्मिकम् ॥

आण् महिष्यादिभ्यः ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ अण्-महिष्यादिभ्यः ॥ वृत्तिः ॥ महिषीत्येवमादिभ्यो ऽण् प्रत्ययो भवति तस्य धर्म्यमित्येतस्मिन्विषये । ठकोपवादः ॥

48. The affix sam comes in the sense of 'its law,' after the word 'mahishî' &c.

This debars thak. Thus महिष्या धर्म्ये = माहिषम् 'the usages of queens.' So

1 महिंबी, 3 प्रजापति $^{\circ}$ , 3 प्रजावती, 4 प्रलेपिका, 5 विलेपिका, 6 अनुलेपिका, 7 पुरेहित, 8 मणिपाली, 9 अनुलारक (अनुवारक), 10 होत्, 11 वजमान.

#### ऋतो ऽञ् ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ ऋतः, अञ् ॥

वृत्तिः ॥ ऋकारान्तात्पातिपदिकारम् प्रत्ययो भवाति तस्य धर्म्यमित्येतस्मिषये । ठकोपवारः ॥ वार्त्तिकम् ॥ नरार्धोतवक्तव्यम् ॥ वा० ॥ विश्वसितुरिङ्लोपश्च ॥ वा० ॥ विभाजयितुर्गलोपश्च ॥

49. The affix अञ् comes in the sense of 'its law,' after a nominal-stem ending in ऋ॥

This debars ठक् ॥ Thus पातु धेर्म्यम् = पौत्रम् 'the office of a Potri.' औहात्रम् 'the office or duties of an Udgâtri.' Padamanjari gives the example of हीत्रम् = होत् धर्म्यम् under this sûtra, though the word होत् occurs in the list given in the preceding sûtra. The Hotri of the preceding sûtra means a Ritvik, here it means an invoker.

Vart:-So also after the word नर: As नरस्य धम्या = नारी ॥

 $V \hat{a} r t :$ —So also after the word विशासितृ, the इट् affix being elided. Thus विशासितृ + अ म् = वैशस्त्रम् ॥

Vârt:—So also after the word विभाजयित्, its णि affix also being elided. Thus विभाजयित + अञ् = वैभाजित्रम् ॥

#### अवक्रयः॥ ५०॥ पदानि॥ अव क्रयः (ठक्)॥

वृत्तिः ॥ तस्येत्येव । षष्टीसमर्थादवक्रय इत्यतिसम्नर्थे ठक् प्रत्ययो भवाति । अवक्रीणीत ऽनेनेत्यवक्रयः ॥

50. The affix zecomes in the sense of 'its tax,' after a word in the sixth case in construction.

The word अवक्रय means 'Government-tax,' 'price,' wages,' 'rent' &c, coming from the root धावकी 'to purchase.' Thus बुल्कशालाया अवक्रयः = शैल्कशालिकः So also आपणिकः, गौल्मिकः, आकरिकः ॥

Are not धम्ये (IV. 4. 47) and अवक्य the same? No. Dharmya is a legal due, and religious; while an 'avakraya' may be a tax exacted from a people by oppression, and so transgressing dharma.

### तद्स्य पण्यम् ॥ ५१ ॥ पदानि ॥ तद्, अस्य, पण्यम् ॥ वृत्तिः ॥ तदिति प्रथमासमर्थास्योतिषष्ठगर्थे ठकु पत्ययो भवति यत्तत्प्रथमासमर्थे पण्यं चेत्तक्रवति ॥

51. The affix zer comes in the sense of 'this is whose saleable commodity,' after a word in the first case in construction denoting the thing to be sold.

Thus अपूपाः पण्यं अस्य=आपूपिकः 'a cake-vendor.' So also शाष्कुलिकः मीविकिकः &c.

ं स्रवणाद्ठञ् ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ स्रवणात्, ठञ् ॥ वृक्षिः ॥ स्रवणशब्दाद्वञ् प्रत्ययो भवति तदस्य पण्यमिखेतस्मिन् विषये । ठकोपवादः ॥ 52. The affix z comes, in the sense of 'this is whose saleable commodity,' after the word 'lavana.'

This debars ढक्, the difference being in accent. Thus लवणं पण्यमस्य = लावणिकः 'a salt-vendor.'

किशरादिभ्य छन् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ किशरादिभ्यः, छन् ॥ वृत्तिः ॥ किशर इत्येवमाहिभ्यः छन् प्रत्ययो भवति तदस्य पण्यमित्येतस्मिन्विषये। ठकोपवादः ॥

53. The affix gq comes in the sense of 'this is whose saleable commodity,' after the words 'kisara' &c.

This debars टक् ॥ The word किश्तर &c all denote perfumes. Thus किश्तर: पण्यमस्य = किशारिकी (IV. 141), नैरिहक: f नरिहकी ॥

1 किसर (किशर),  $\,2$  नरह,  $\,3$  नलह,  $\,4$  स्थागल\*, 5 तगर, 6 गुग्गुलु, 7 उशीर, 8 हरिद्रा,  $\,9$  ह-रिद्रू \*,  $\,10$  पणी\*,  $\,11$  सुमङ्गल,  $\,12$  हरिद्रायणी.

शलालुनो ऽन्यतरस्याम् ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ शलालुनः, अन्यतरस्याम् ॥ कृतिः ॥ शलालुशब्दादन्यतरस्यां ष्टन् प्रत्ययो भवति तदस्य पण्यमित्येतद्विषये । ठकोपवादः । पक्षेसोपि भवति ॥

54. The affix **g**, comes optionally, in the sense of 'this is whose saleable commodity' 'after the word 'salâlun'.

This debars हक् which comes in the alternative. श्वलालु is a kind of sweet scent. Thus शलालु पण्यमस्य = श्रीलालुकाः f. शलालुकी।। In the alternative with हक्, शालालुकी: f. शालालुकी।।

्रिशिल्पम् ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ शिल्पम् (ठक्) ॥

वृत्तिः ॥ तरिति प्रथमासमर्थारस्योति षष्टवर्थे ठक् प्रत्ययो भवति यत्तत्प्रथमासमर्थे शिल्पं चेत्तद्भगति ॥

55. The affix zecomes in the sense of this is whose Art, after a word denoting Art, in the first case in construction.

Thus मृदङ्गवादनं शिल्पमस्य = मार्रङ्गिकः "a drummer", "an expert in playing on mridanga drum". So also पाणविकः, वैणिकः ॥

मङ्<mark>डुकझर्झरादणन्यतरस्</mark>याम् ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ मङ्डुक, झर्झरात्, अण्, अन्यत-रस्याम् ॥

वृत्तिः ॥ मङ्कुक्कझर्झरशुक्त्वास्यामन्यतरस्यामण् प्रत्ययो भवति तदस्य शिल्पमित्येतस्मिन्विषये । ठक्रोपवादः ॥

56. The affix and comes optionally in the sense of 'this is whose Art', after the words 'madduka', and 'jharjhara'.

This debars डक् which comes in the alternative. Thus मङ्डुकवादनं शिल्प मस्य ≈ माङ्डुकः or माङ्डुकिकः, so झाझेरः and झाझेरिकः ॥

# प्रहरणम् ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ प्रहरणम् (ठक्)

ृ वृत्तिः ॥ तदृत्येत्येव । तद्तित प्रथमासमर्थादस्येति षष्ठपर्धे टक् प्रत्ययो भवति यत्तत्प्रथमासमर्थे प्रहरणं चे-न्तद्भवति ॥

57. The affix **z** comes in the sense of 'this is whose weapon', after a word denoting 'a weapon', and being in the 1st case in construction.

Thus असिः प्रहरणमस्य = आसिकः 'a swordsman'. So प्रासिकः, चाकिकः, धानुष्कः॥

परश्वधाट्ठञ् च ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ परश्वधात्, ठञ्, च ॥ वृत्तिः ॥ परश्वधग्रद्भात् ठञ् प्रत्ययो भवति, चकारात् ठक् ॥

58. The affix दञ् as well as दक् comes in the sense of "this is whose weapon", after the word परश्वध ॥

This affix डक् is added by च, the difference being in accent. Thus पारक्वधिक: or पारक्वधिक: II परभ्वध means 'an axe'.

शक्तियष्ट्योरीकक् ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ शक्ति-यष्ट्योः, ईकक् ॥
वृत्तिः ॥ शक्तियष्टिश्रह्शभ्यामीकक् प्रत्ययो भवति तदस्य प्रहरणित्येतिस्मिन्त्रिषये । ठकोपवादः ॥

59. The affix fat comes in the sense of "this is whose weapon", after the words 'sakti' and 'yashti'.

This debars ढक् ॥ Thus शक्तिः प्रहरणमस्य = शक्तीकः, So also बाद्यीकः ॥ आस्तिनास्तिदिएं मतिः ॥ ६० ॥ पदानि ॥ आस्तिनास्ति-दिएम्-मितः (ढक्) ॥ वृक्तिः ॥ तद्दश्येवे । तद्दित प्रथमासमर्थेभ्यो ऽस्ति नास्ति दिष्ट इत्येतेभ्य शब्देभ्यो ऽस्येति षष्ठभर्ये ठक् प्रस्ययो भवति यत्तस्यभासमर्थे मतिश्वेत्तक्रवति ॥

60. The affix za comes in the sense of 'this is whose belief', after the words 'asti', nasti and 'dishta'.

Thus अस्तिमातरस्य = आस्तिकः 'who believes that It is' i. e. a here after. मास्तिकः 'whose belief is that there is no Here after', an athiest. वैष्टिकः 'whose belief is that it is fate', a fatalist, दिष्ट = देव 'fate'.

The affix does not apply in the sense of belief in general, but to a particular sort of belief. Thus परलोकोऽस्ति हाति यस्य मितरस्ति स आस्तिकः, an Astika is he who believes that the Hereafter is. Contrary to him is a नास्तिकः who does not believe in a Hereafter. A person who believes what is demonstrated by proof, and nothing else, may also be called हैक्टिकः 'a positivist'. These various other senses are to be found from dictionary and general literature.

शीलम् ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ शीलम् (ठक्) ॥ वृच्चिः ॥ तद्दस्येत्वेव । तदिति प्रथमासमर्थाद्दस्येति षष्ठवर्थे ठक् प्रत्ययो भवति यत्तत्व्ययमासमर्थे शीलं चे-ब्रवति ॥

61. The affix za comes in the sense of 'whose habit is this', after a word in the first case in construction.

Thus अपूपभक्षणं ज्ञीलमस्य=आपूपिकः 'one whose habit is to eat cakes'. Similarly ज्ञाब्कुलिकः, मौर्किकः ॥ The act of eating, and its habit are qualities understood in the sense of the affix.

छत्रादिभयो णः ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ छत्रादिभ्यः, णः ॥ वृत्तिः ॥ छत्र इत्येवमादिभ्यः प्रातिपरिकेभ्यो णः प्रत्ययो भ√ति तदस्य शीलमित्येतस्मिन्विषये।उकोषवादः ॥

62. The affix  $\mathbf{v}$  comes in the sense of 'whose habit is this', after the words 'chhatra &c'.

This debars ढक् ॥ Thus छत्रं शीलमस्य = छात्रः 'a pupil', lit. 'whose habit is to cover (chhadan) the defects of his master'. The word स्था occurs in the list. It must always be prefixed by some upasarga; thus आस्था, संस्था, अवस्था &c.

According to Patanjali छात्र means 'a pupil, because, गुरुश्च तत् गुरुणा शिष्य-श्च त्रवाद "a preceptor is like an Umbrella, the preceptor covers or protects the pupil like an umbrella". Or शिष्येण च गुरुश्च त्रवाद 'a pupil ought to maintain or protect his Preceptor, as an Umbrella'.

1 छत्र, 2 शिक्षा 3 प्ररोह ( पुरोह ), 4 स्था (आस्था, संस्था, अवस्था), 5 बुभुक्षा, 6 चुरा, 7 तितिक्षा°, 8 उपस्थान, 9 कृषि (ऋषि), 10 कर्मन्, 11 विश्वधा, 12 तपस्, 13 सत्य, 14 अनृत, 15 विशिक्षा\*, 16 विशिक्षा (शिंबका), 17 भक्षा\*, 18 उरस्थान\*, 19 पुरोडा (!)°, 20 विक्षा°, 21 चु-क्षा\*, 22 मन्द्र.

कर्माध्ययने वृत्तम् ॥ ६३॥ पदानि ॥ कर्म, अध्ययने, वृत्तम् (ठक्) ॥ वृत्तिः ॥ तदस्येत्येत्र । तदिति प्रथमासमर्थादस्यति षष्ठपर्थे टक् प्रत्ययो भवति यनस्यथमासमर्थे कर्म चे-तृयसमध्ययनविषयं भवति ॥

63. The affix zecomes, in the sense of "this is his act, occuring in study" after a word in the first case in construction, if such a word is an act (karma) which has occurred (vrittam) in study (adhyayana).

Thus एकमन्यवस्थयने कर्मवृत्तास्य = ऐकान्यिकः 'a pupil who commits one (एक) error (अन्यत्) in reading', &c. literal translation being something like "one errorist". Similarly देयन्यकः चैयन्यिकः &c. He whose, in recitation, at the time of examination, there is the occurrence of one mistake or false reading,

is called ऐकान्यिकः ॥ So who commits two mistakes is called देशन्यकः ॥ In short, in giving explanatory analysis of taddhita words like ऐकान्तिकः &c, the whole phrase अध्ययने कर्मष्ट्रचम् must be employed.

बहुच्पूर्वपदाद्ठच् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ बहुच्, पूर्व पदात्, ठच् ॥ वृत्तिः ॥ बहुच् पूर्वपरं यस्य तस्मार् बहुच्पूर्वपरात्पातिपार्दकाट् ठच् प्रत्ययो भवति तरस्य कर्माध्ययने वृत्त मिरवेतस्मिन्नर्थे । ठकोपवारः ॥

64. The affix zz comes, in the sense of 'this is whose act occurring in study', after a compound having a polysyllabic word as a prior member.

This debars हक् ॥ Thus:—द्वादशान्यानि कर्माण्यध्ययेने वृत्तानि अस्य = द्वादशान्यकः 'an examinee who commits twelve mistakes in his reading'. So त्रयादशान्यकः, जतुर्दशान्यिकः ॥ The word अन्यत् in these sûtras means the 'error', especially in accent, i. e. he who makes an accent अनुत्रम् which ought to be udâtta, or vice versa.

हितं भक्षाः ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ हितम्-भक्षाः (ठक्) ॥ वृच्चिः ॥ तरस्येत्वेव । तरिति प्रथमासमर्थारस्येति षष्ठपर्थे ठक् प्रत्ययो भवति यत्तत्प्रथमासमर्थे हितं, चेत्त-द्भवति तद्य भक्षाः ॥

65. The affix zer comes after a word expressing food, in the first case in construction, in the sense of "this is wholesome diet for whom".

The words तर् and अस्य (IV. 4. 51) are understood. The word हितं governs dative (II. 3. 13, Vart). But the sûtra is तरस्य हितं भक्षाः, the word अस्य being in the genitive case, how is this? Here अस्य should be changed to dative viz. तरस्में हितं भक्षाः 'this for whom is wholesome diet'. The best way however, to remove this objection is to read sûtras 65, and 66 in this wise: 65 हितं भक्षाः तरस्में and दीयते नियुक्तं॥ Thus अपूपंभक्षणं हित्तमस्में = आपूपिकः 'He for whom cake is good food' i. e. who eats cakes with benefit, or who is fond of cakes. So also शाष्कुलिकः, मीर्किकः॥ In analysing these taddhitas, such as आपूपिकः &c, the word हितं or its synonym, and a verb denoting eating should be employed.

तद्स्मै दीयते नियुक्तम् ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ तत्-अस्मै-दीयते-नियुक्तम्-ठक् ॥ वृक्तिः ॥ तिरिति प्रथमासमर्थाद् अस्मादाति चतुर्थ्यथे ठक् प्रत्ययो भवति यत्तत्प्रथमासमर्थे; तथेदीयते वि-कुक्तम् ॥

66. The affix see comes in the sense of "to whom this is to be given right fully", after a word expressing the thing to be given, in the first (tad) case in construction, the force of the affix being that of a dative (asmai).

The word दीयते नियुक्तं means नियोगेन i. c. अध्यभिचारेण दीयते 'to be given by appointment or rightfully'. Thus अंग्र भोजनमस्मै नियुक्तं दीयते = आग्रभाजनिकः 'a Brâhmaṇa always entitled to occupy the foremost seat at dinner'. So also आपूपिकः 'entitled to get cakes', ज्ञाष्क्रालिकः ॥ Some say that the word नियुक्तं means निर्यं 'always'. According to them आपूपिकः would mean अपूपा निर्यमस्मै दीयन्ते 'to whom always cakes are given'.

### श्राणामांसोदनाष्ट्रिटन् ॥ ६७ ॥ पदादि ॥ श्राणा-मांस-ओदनात्, टिटन् ॥ वृत्तिः ॥ श्राणाभांसीदनशब्दभ्यां टिटन् प्रत्ययी भवति तदस्मै दीयते नियुक्तमित्येतस्मिन्नथें । टक्तापवादः ।

67. The affix दिउन् comes in the sense of 'to whom this is to be given rightfully', after the words आणा and मांसीदन॥

This दिउन् debars ठक् ॥ The इ of दि is for the sake of pronunciation, the द indicates that the feminine is formed by इरीप् (IV. 1. 15). Thus भाणा नियुक्तमस्में दीवते = भाणिका f. भाणिकी 'who is entitled to get rice gruel'. So also मांसीविनका f. मांसीविनकी ॥

The difference between उक् and दिउन् is in accent, the former having udâtta on the final (VI. I. 165), the latter on the initial (VI. I. 197). The feminine of उक् and दिउन् will both be formed by ङीए (IV. I. 15). Now the affix उम् resembles दिउन् both in accent (VI. I. 197) and in feminine (IV. I. 15). Why was not उम् used instead of दिउन्, for it would have produced exactly the same forms? True, as regards the words भाषा and मांबांदन the affix उम् might have been employed instead of दिउन्। According to some, however, the affix दिउन् applies to मांस and भादन separately also. But उम् cannot be applied to भादन as it would cause Vriddhi (VII. 2. 117) which दिउन् does not. Thus भादन + दिउन् = भोदनिकः, f. ओदिनिकी। With उम् the form would have been भोदिनकः which is not wanted.

The word भाजा is a Past Participle (क्त) of भा 'to cook.' The भा is not changed to भा as required by VI. 1. 27. This is an anomaly. The nisthâ त is changed to ज (VIII. 2. 43). The form भाता is also found, as in VI. 1. 36, and the regular form is शुतं = क्षीरम् (VI. 1. 27).

# भक्ताद्णन्यतरस्याम् ॥ ६८ ॥ पद्ति ॥ भक्ताद्-अण्-अन्यतरस्याम् ॥ वृत्तिः ॥ भक्तग्रध्यार्ष्ण् प्रस्वयो भवस्यन्यतरस्यां तरस्मै दीयते नियुक्तमिष्येतस्मिम् विषये ढकोऽपवादः ॥

68. The affix आ comes optionally after the word bhakta, in the sense of 'to whom this is to be given rightfully.'

This debars डक् which comes in the alternative. Thus भक्तमस्मे रीयते नियुक्तं = भाक्तः ॥ In the alternative भाक्तिकः 'a regularly fed 'i, e, a retainer. तत्र नियुक्तः ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ तत्र-नियुक्तः(ठक्) ॥

वृत्तिः ॥ तत्रेति सप्तमीतमर्थान्नियुक्त इत्येतस्मिन्नर्थे ठक् प्रत्ययो भवति । नियुक्तो ऽधिकृतो व्यापा-रित इत्यर्थः ॥

69. The affix zer comes, in the sense of 'appointed there,' after a word in the seventh case (tatra) in construction.

Thus बुल्कशालायां नियुक्तः = शोल्कशालिकः 'a superintendent of custom-house.' So also आकरिकः, आपाणिकः, गील्मिकः, तीवारिकः ॥ The word तत्रनियुक्त is a Tatpurusha compound formed by II. 1. 46. The word niyukta here has a different meaning from that in IV. 1. 60, hence its repetition here.

# अगारान्ताट्ठन् ॥ ७० ॥ . पदानि ॥ अगारान्तात्, ठन् ॥

ष्टृत्तिः ॥ अगारग्रब्झान्तास्प्रातिपरिकाद्दन प्रत्ययो भवति तत्र नियुक्त इत्येतिन्मिन्वर्षये । ठकोपवादः ॥

70. The affix **z** comes in the sense of "appointed there," after a word ending with 'agâra.'

This debars डक् । The difference is in accent and want of Vriddhi. Thus देकागारे नियुक्तः = देवागारिकः, कोष्ठागारिकः, भाण्डागारिकः ॥

अध्यायिन्यदेशकालात् ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ अध्यायिनि-अदेशकालात् (ठक् ) ॥ वृत्तिः ॥ तत्रेत्वेव । सप्तमीसमर्थाददेशवाचिनः प्रातिपदिकादकालवाचिनश्राध्वायिन्यभिधेये ठक् प्रत्ययो भवति ॥

71. The affix **z**, comes in the sense of "who studies there," after a word in the 7th case in construction, denoting an improper place or time.

The word अवेशकाल means the time or place of study, which is prohibited by sacred institutes. अध्यायिन means one who studies. Thus अभागे प्रशित = इमाशानिक: 'who reads in a funeral ground.' चतुष्पथिक: 'who studies where four roads meet.' So also चतुर्वश्यामधीते = चार्तुश्यकः; 'who reads on the 14th lunar day.' So also आमावास्थिकः ॥

Why do we say 'improper time and place?' Observe बुब्नेडधीते, पूर्वाहु-डधीतें॥

कठिनान्तप्रस्तारसंस्थानेषु व्यवहराति ॥ ७२ ॥ वदानि ॥ कठिन-अन्त, प्रस्तार-संस्थानेषु, व्यवहराति (ठक्) ॥

वृत्तिः ॥ तत्रेस्येव । कठिनशब्दान्तात्सप्तमीसमर्थान् प्रस्तारसंस्थानशब्दाभ्यां च ठक् प्रस्ययो भवति व्यवहरतीस्येतस्मिन्नर्थे ॥

72. The affix. उक् comes, in the sense of "who transacts business there in," after compounds ending in 'kathina

and after 'prastâra' and 'sansthâna,' being in seventh case in construction.

Thus वंशकिके व्यवहरात = वांशकिकितः 'whose occupation is in a bamboothicket.' or 'who does what is proper to be done in such a place' i. e. तस्मिन्देशे या किया यथानुष्ठेया तां तथैवानुतिष्ठेति ॥ So also ब्राधकिकितः ॥ So also प्रास्तारिकः, सांस्थानिकः ॥

निकटे वसति ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ निकटे-चसति (ठक्) ॥ वृत्तिः ॥ निकटशब्दास्सप्तमीसमर्थादसतीत्वेतस्मिन्नर्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

73. The affix उद्य comes in the sense of 'who dwells', after the locative word 'nikata.'

This rule applies in forming epithets, denoting such persons, who are allowed under the Sacred Institutes, to dwell near human habitations. Thus आरण्यका: are those ascetics who are ordained to dwell in forests, at least two miles away from human habitations. नेकिटिका: are those ascetics who are allowed by the rule of their Order to live near human habitations. Thus निकटे बसान =नैकिटिका: 'an ascetic.'

आवसथात् प्रल् ॥ ७४ ॥ पदािन ॥ आवसथात्-प्रल् ॥ वृत्तिः ॥ तम्रेत्येव । आवसथशब्दात्सप्तमीसमर्थार् वसतीत्येतस्मिन्नर्थे छल् प्रत्ययो भवति ॥

74. The affix go comes in the sense of 'who dwells there,' after the word 'âvasatha' in the seventh case in construction.

The न of छन् is for accent (VI. I. 193), the ष is for डीष् (IV. I. 41). Thus भावसंध वसाते = भावसंधिक: 'who dwells in a house' i. e. a domestic person as opposed to an ascetic. The feminine will be भावसधिकी। So far was the scope of उन्न as ordained in IV. 4. I. Henceforward other affixes will be ordained.

प्राग्घिताद्यत् ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ प्राग्-हितात्, यत् ॥
वृत्तिः ॥ तस्मे हितामिति वश्यति । प्रागेतस्माद्धितसंशब्दनाद्यानित कर्ध्वमनुक्रमिष्यामो यत्प्रत्ययस्तेष्विधिकृतो वेदिनच्यः ।

75. In each aphorism from this one forward to 'tasmai hitam' (V, 1.5), the affix  $\overline{a}$  bears rule.

Thus in the next sûtra तदुहित रथशुगमासङ्गम we must read the affix यत्।।
रथ्यः, शुग्यः, प्रासङ्गयः ॥

तद्वहित रथयुगप्रासङ्गम् ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ तद् वहित-रथ-युग-प्रासङ्गम् (यत्) ॥ कृत्तिः ॥ तिरिति दितीयासमर्थेभ्यो रथयुगप्रासङ्गेभ्यो वहतीत्येतिसम्नथ यत्पत्वया भवति ॥ 76. The affix **va** comes in the sense of 'what bears it', after the words 'ratha', 'yuga', and 'prâsanga', being in the second case in construction.

Thus रथं वहति = रेंग्सः 'what bears a car' a carriage-horse. Similarly खुँग्यः 'a yoke-bearing ox', प्रासंग्धः 'being trained in a break'. प्रासङ्क is a piece of wood placed on the neck of colts, at the time of breaking. This rule applies to compounds ending with ratha, as, परमरभ्य । See IV. 3. 121, 123 also. That which carries will be called 'carrier' or बोढ़ therefore रथस्य बोढ़ will get the affix यन् by IV. 2. 120. read with IV.3.121. Its special mention here indicates that the affix will come, even after Dvigu compounds and will not be elided by IV. 1. 88. Thus हो रथा बहति = विरथ्यः । The tadanta-vidhi applies to this word as we have shown under IV. 3. 121. The word ग्रंथ has been already formed by the krit affix (III. 1. 121), that ग्रंथ differs from the present, in accent when the word takes the negative particle, for that was by स्थप and this is by यन, and therefore by VI. 2. 156, अग्रंथ will be finally acute when formed by यन । The word ग्रंथ must mean 'the portion of a car' for the application of this rule, and not a cycle of time &c. Therefore not here ग्रंथ वहति राजा किंद्र स्थरं वा।

# धुरो यड्ढकी ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ धुर:-यत्-ढकी ॥

वृत्तिः ॥ तद्वस्तीत्येव । धुर इत्येतस्माद् द्वितीयासमर्थाद्वस्तीत्येतस्मिन्नर्थे यत् दक् इत्येती प्रत्ययी भवत ॥

77. The affix यत् and ढक come in the sense of 'what bears it', after the word 'dhura' in the second case in construction.

Thus धुरं बहति = धुर्यः (formed by यन्) the lengthening ordained by VIII. 2. 77 is prevented by VII. 2. 79 because धुर is Bha-stem, or धोरेबः (formed by Sक् VII. 1. 2) 'a beast of burden'. This sûtra might have stood as धुरो हक् च, for यन् would have been read into it from IV. 4. 75.

# खः सर्वधुरात् ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ खः-सर्वधुरात् ॥ वर्त्तिः ॥ तद्वतीत्वेव । सर्वधुरादाब्वाद द्वितीयासमर्थाद्वत्तीत्वेतस्मिन्नर्थेखः प्रत्ययो भवति ॥

78. The affix 'kha' comes in the sense of 'what bears it', after the word 'sarva-dhurâ', being in accusative construction.

Thus सर्वधुरां वहति = सर्वधुरीणः (VII. !. 2). The affix ख applies to other compounds also ending in धुर, e. g. उत्तरधुरीणः, रिक्षनधुरीणः ॥ The word सर्वधुर is a compound of सर्वा + धुर (II. 1. 49), the samâsânta अ being added by V. 4. 74. The word धूः being feminine, the whole compound would be feminine by II. 4. 26. The word सर्वधुरात in the sûtra should not be taken, therefore, as regulat-

ing the gender, for though it is in the masculine gender, the affix comes after the feminine word. In fact सर्वधुर in the sûtra should be taken as a nominal-stem or pratipadika equal to सर्वधुर ॥

# एकधुराल्लुक् च ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ एक-धुरात्-लुक् च ॥ वृत्तिः ॥ तदहतीत्येव । एकधुराशब्दार्द्दतीयासमर्थाद्वततियेतिस्मन्तर्थे खः प्रत्ययोभवति तस्य हुन्भविति।

79. The affix 'kha' comes in the sense of 'what bears it', after the word 'eka-dhurâ' in the second case in construction, and the affix is optionally elided also.

The elision is optional. Thus एकधुरां वहति = एकधुरीणः or एकधुरः ॥ The compounding is taddhitârtha (एकां धुरं वहति) to which is added the samâsânta अ, and then the affix ख ॥

#### शकटाद्ण्॥ ८०॥ पदानि॥ शकटात्-अण्॥

वृत्तिः ॥ तद्वस्तीत्येव । शकटशब्दाद् द्वितीयासमर्थाद्वस्तीत्येतस्मिन्नर्थे ऽण् प्रत्ययो भवति ॥

80. The affix and comes in the sense of 'what bears it,' after the word sine in the second case in construction.

Thus ज्ञाकटं यहाति = ज्ञाकटः 'an ox' i. e. what bears a car. This could be evolved by तस्येदम अण् as ज्ञाकटस्य वोढ = ज्ञाकटः ॥ The specification indicates that tadanta-vidhi applies here, as हे ज्ञाकटं यहाति = हेज्ञाकटः, and the affix is not elided (IV. 1. 88).

# हलसीराट्ठक् ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ हलसीरात्-ठक् ॥

वृत्तिः ॥ तद्वहतीत्येव । इलसीरबाब्झभ्यां द्वितीयासमर्थाभ्यां वहतीत्येतस्मिन्नर्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

81. The affix दक comes in the sense of 'what bears it,' after the words 'hala' and 'sîra,' in the 2nd case in construction.

Thus इलं यहात = हालिकः a ploughman सारिकः 'a plough ox.' The टक् would have come by IV. 3. 124, the specification shows tadantavidhi and non-elision, as हैहालिकः, वैसारिकः ॥

संश्रायां जन्याः ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ संश्रायाम्-जन्याः (यत्) ॥ वृत्तिः ॥ तद्वहत्तास्येव । जनीबाद्याव् द्वितीयासमर्थाद्वहतीत्येतस्मिन्नथें यत् प्रत्ययो भवति समुदायेन चिस्सं-ज्ञा गम्यते ॥

82. The affix यत comes in the sense of 'what bears it after the word 'janî,' being in the 2nd case in contruction, the whole word being a Name.

Thus जनी वहति = जन्यः 'a friend of a bridegroom,' fem. जन्याः 'a bridesmaid.' The word जनी means 'bride.' जन्या lit. means 'what bears the bride' i. e. who carries the coy bride to the bride-groom at the time of play &c..

# विध्यत्यधनुषा ॥ <३ ॥ पदानि ॥ विध्यति-अधनुषा (यत्) ॥ वृत्तिः ॥ तद्गितं द्वितीयासमर्थारं विद्यतीत्येतत्मिन्नर्थे यत् पत्ययो भवति न चेद्धनुष्करणं भवति ॥

83. The affix यत comes in the sense of what pierces it, after a word in the accusative case in construction, provided that, it is not a bow, with which anything is pierced.

Thus पाती विश्वन्ति = पैद्याः (VI. 3. 53) शर्कराः, 'what pierce the feet' i. e. pebbles. करच्याः कण्टकाः 'thorns' i. e. what pierce the thigh.

Why do we say "provided it is not a bow, अधनुषा"? Observe पारो विश्वति धनुषा, no affix is added here. This exclusion of धनुष् indicates that the act of piercing must be such as not to be done by a bow &c. Therefore the affix does not apply to cases like these चौरं विश्वति, शनुंविश्वति ॥

# धनगणं लब्धा.॥ ८४ ॥ पदानि ॥ धन-गणम्-लब्धा (यत्) ॥ वृत्तिः॥ तदित्येव । धनगणशब्दाभ्यां द्वितीयासमर्थाभ्यां लब्धेत्येतस्मिन्नर्थे यत् प्रत्ययो भवति ॥

84. The affix  $\overline{u}\overline{q}$  comes in the sense of 'who obtains it,' after the words 'dhana,' and 'gana,' being in the second case in construction.

Thus धनं लड्या = धन्यः, so also गैण्यः ॥ लड्यू is formed from लभ् by त्त. hence it takes the accusative.

# अन्नाण्णः ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ अन्नात्-णः ॥ वृत्तिः ॥ अन्नशब्शत्तार्विति द्वितीयासमर्थाह्नव्धेर्वेतस्मिन्नर्थे णः प्रत्ययो भवति ॥

85. The affix ण comes in the sense of 'who obtains it,' after the word अन्त, in the second case in construction.

Thus अन्तं लक्ष्या = आन्तः 'fed' 'who has obtained food.'

# चरां गतः ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ चराम्-गतः ॥ वृत्तिः ॥ वशशब्दात्तारीति द्वितीयासमर्थाद् गत इत्येतस्मिन्नर्थे बत्मस्वयो भवति ॥

36. The affix यत comes in the sense of 'gone,' after the word vasa, 'control' being in the second case in construction.

Thus वंशगतः = वेंद्रशः 'come under control' i. e. subdued i. e. a dependant or servant. वृशः = काम इच्छा तां प्राप्तः i. e. परेच्छातुगामी ॥

# पदमस्मिन् दृश्यम् ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ पदम्-अस्मिन्-दृश्यम् (यत्) ॥ वृत्तिः ॥ निर्देशादेव प्रथमा समर्थविभक्तिः । पदशब्हाव्ययमासमर्थाद् वृश्यार्थोपाधिकाद्दिमन्निति सप्तम्यर्थे व्यवस्ययो भवति ॥

87. The affix **u**a comes in the sense of 'in it is visible,' after the word 'pada,' being in the first case in construction.

Thus पर हृदयमासिन = पद्यः कर्नम 'mud' lit. soft mud in which foot-mark can be seen at every step. It describes mud which is neither very hard nor very fluid, but having sufficient consistency to take the impression of the foot. So पद्याः पांसवः 'dust' for in it also the impression of the foot can be seen. It also means 'the foot-path.' The word हृद्यम् means शक्यते हृष्ट्रम् this being the force of the kritya affix 'ya' in हृश् ॥

#### मूलमस्याबार्हि ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ मूलम्-अस्य-आवार्हि-(यत्) ॥ वृक्तिः ॥ मूलक्राब्सस्यथमासमर्थादाबर्हीत्येवमुपाधिकादस्येति षष्ठभर्थे यत्मस्ययो भवात । मूलमेषामाबर्हि ॥

88. The affix  $\overline{u}_{\overline{q}}$  comes in the sense of 'whose root is eradicated,' after the word 'mûla,' being in the first case in construction.

The word आबहि from वृह 'to up root,' means 'uprooting,'= उत्पादनं ॥ मूलमेषामावि = मूल्याः 'a kind of pulse' e. g. मुखा । महाः ॥ These cereals cannot be harvested without uprooting the whole plant. According to Padamanjari the word should be आवि and not आबहि, with a न and not ब ॥

### संज्ञायां धेनुष्या ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ संज्ञायां-धेनुष्या-यत् ॥ वृत्तिः ॥ धेनुष्येति निपाल्यते संज्ञायां विषये । संज्ञायहणमभिधेयनियमार्थम् ॥

89. The word **\(\frac{2}{3}\)-\text{gul}** is irregularly formed, being a Name.

This word is formed by adding षुक् and य to धेन ॥ It has udatta on the final. धेनुष्या means that cow (धेनु) which is given to a creditor in discharge of a debt or as a pledge to satisfy the debt from her milk. It is also called पीत्रुषा॥ As धेनुष्यां भवते दशामि॥

गृहपतिना संयुक्ते ब्यः ॥ ९० ॥ पदानि ॥ गृहपतिना-संयुक्ते-ब्यः ॥ र्शत्तः ॥ निर्देशादेव तृतीया समर्थविभक्तिः । गृहपतिशब्दात्तृतीयासमर्थात्संयुक्तद्दवेतस्मिन्नर्थे व्यः प्रस्य-यो भवति ॥

90. The affix sq comes in the sense of 'joined with', after the word 'grahapati' in the third case in construction.

Thus गृहपितना संयुक्तः = गाईपस्यः 'the Gârhapatya Fire': i. e. a Fire particularly consecrated by the Householder. The word संज्ञायों of the last sûtra should be read into it, thus गाईपस्यः means a particular Fire, and not every thing relating to a गृहपित ॥ The Fire in which husband (gṛihapati), together with or joined with his wife, performs sacrifice is called Gârhapatya. That sacrifice cannot be perforined in Dakshinâgni. Or that fire in which Gṛihapati hymns are recited is called Gârhapatya.

नौवयोधर्मविषमूलमूलसीतातुलाभ्यस्तार्थतुल्यप्राप्यवद्भानाम्यसमसमित सिम-तेषु ॥९१॥ पदानि॥ नौ-वयो-धर्म-विष-मूल-मूल-सीता-तुलाभ्यः-तार्थ-तुल्य-प्राप्य-वद्भा-अनाम्य-सम-समित-सम्मितेषु ॥

वृत्तिः ॥ नावादिभ्या ऽष्टभ्यः शब्देभ्यो ऽष्टत्वेव तार्यादिष्वर्धेषु यथासंख्यं यत् प्रत्ययो भवति ॥

91. The affix यत comes after the words नौ 'a boat', घयस् 'age', धर्म 'merit', विष 'poison', मूळ 'a root', मूळ 'capital', सीता 'a furrow', and तुळा 'a balance', in the senses respectively, of "to be crossed", "like", "attainable", "to be put to death", "to be bent down", "equivalent to", "united with" and "equally measured".

The words in the above must be all in the Instrumental case in construction, for the sense of the affix shows that it should be so. Thus.

- ा. नावा सार्वम् = नाव्यम् 'water' 'a river', lit what can be crossed by a boat.
  - 2. वयसा तुल्यः = वयस्यः 'a friend', lit. one alike in age.
  - 3. धर्मेण प्राप्यम् = ध्रम्येम् 'what is attainable through dharma. Could not this form have been evolved by the next sûtra धर्माइनपेते (IV. 4. 92)? No, धर्म्यम् formed by that aphorism means 'what is consistent with dharma' 'what is just'. The present धर्म्य refers to the 'fruit', the other to the 'act'.
  - 4. विषेण वद्धाः = विदेशः 'who deserves to be put to death by poison'.
  - 5. मूलेनानाम्यम् = मूल्यम् "price" lit. or to be overpowered or bent by the root". The word आनाम्य (which is formed from the root नम् 'to bow' by the affix ण्यत् contrary to rule III. 1. 98 which reguired यत्), means अभिभवनीयम् 'what ought to be overpowered': hence मुख्यम् means 'the price, worth, cost', because articles like 'cloth' &c are produced by the out-lay of stock or capital (मूल); 'price' being a thing which, because it is capital plus profit, is superior to capital, and thus by price or mûlyam, the capital or mûla is overpowered.
- 6. मूलेन समः = मूल्यः 'purchasable' lit, 'equivalent to capital' e. g. cloth परः i. e. equivalent acquisition resulting from the employment of capital.

- 7. सीतवा सामतं = सीत्वा 'a field'. lit. 'measured out by furrows' according to Dr Ballantyne. The word समित is equivalent to संगतं 'united with according to Kâsika. सीत्वा therefore literally means 'a ploughed field' i. e. 'what is united with furrows'. The affix will apply also to words ending with सीता, e. g. परमसीत्वा, जनमसीत्वा, दिसात्वा ।।
- 8. तुलया सम्मितं = तुल्यम् "equal" lit. 'meted by the balance'. सम्मित्त means समानं, सर्वां॥

Note:—The fruits of good deeds, like happiness &c, which are attainable or prapya hrough 'dharma', may be said also dharmad anapetam because an effect must have a cause. Hence arises the doubt as to what is the difference between this and the next sûtra. The anapetam' in the next sûtra means the fulfilling or following the Law established by the Shishthas, and has no reference to its fruits. Because the effect of dharma is to destroy dharma—i. e. the fruits in the shape of happiness &c lessen, and ultimately extinguish the dharma. Therefore, the fruit of dharma, which is to be taken in this sûtra, as referred to by the word prapya, is diametrically opposed to the practising of dharma, referred to by the word anapeta of the next sûtra.

धर्मपथ्यर्थन्यायादनपेते ॥ ९२ ॥ पदानि ॥ धर्म-पथि-अर्थ-न्यायात् अनपेते(यत्)॥
वृत्तिः ॥ निर्देशादेव पञ्चमी समर्थविभक्तिः । धर्मादिभ्यः पञ्चमीसमर्थभ्यो ऽनपेतद्दव्येतस्मिन्नर्थे यस्प्रत्य-यो भवति ॥

92. The affix यत cemes in the sense of 'not deviating therefrom', after the word 'dharma,' 'pathin,' 'artha' and 'nyâya' being in the ablative case in construction.

The ablative construction is inferred from its employment in the sûtra itself. Thus धर्माइनपेतं = धर्म्यम् 'just' 'not deviating from merit.' Similarly पैथ्यम् ॥ शास्त्रीयात् पथो यर्नपेतं तत् पथ्यं, न तु तस्मार्जपेतद्वार. 'wholesome diet,' अर्थम् भिर,' नैप्यम् 'just, suitable.' The word संज्ञायां (IV 4.89) governs this sûtra also, and hence the derivatives must have the above meanings.

छन्दसो निर्मिते ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ छन्दसः-निर्मिते (यत्) ॥
वृत्तः ॥ प्रस्ववार्थसामर्थ्वलभ्या समर्थविभक्तिः । छन्दः शब्दात्वृतीयासमर्थार्मिनर्मितदृत्येतास्मन्नर्थे यह्य-

93. The affix यत comes in the sense of 'made,' after the word 'chhandas,' being in the Instrumental case in construction.

Thus छन्दसा निर्मितः = छन्दस्यः 'made at will.' The word छन्दस् is here synonymous with इच्छा 'will, wish, desire, fancy' &c, and does not mean 'metre or Veda.'

# उरसो ऽण् च॥ ९४॥ पदानि॥ उरसः, अण्, च॥

वृत्तिः ॥ उरः शब्दास्तृतीयासमर्थान्निर्मित इत्येतस्मिन्नर्थे ऽण् प्रत्ययो भवति चकाराद्यच ॥

94. The affix अण् as well as यत् comes after 'uras', in the 3rd case in construction, in the sense of 'made.'

यत् ॥

The बत् is drawn into the sûtra by the particle च ॥ उरसा निर्मितः = भौरसँ 'own son not adopted, lit. produced through the loins.' With बत् the form will be उरस्यः ॥ These words denote son, and not anything produced from the loin, because the word संज्ञायां (IV. 4. 89) governs this sûtra also.

### हृदयस्य प्रियः ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ हृदयस्य-प्रियः (यत्) ॥ इतिः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः । हृदयशस्त्राख्यश्रीसमर्थात् प्रिय इत्येतस्मिन्नर्थे यद्यस्यये। भवाति ॥

95. The affix **u**a comes in the sense of 'loved,' after the word 'h'idaya,' in the genitive case in construction.

The construction is shown by the aphorism itself. Thus हृदयस्य प्रियः = ह्याः 'pleasant to the heart.' e. g. ह्या देशः, ह्यं वनम्॥ But we cannot say ह्यः पुत्रः, the word संज्ञायां (IV. 4. 99) governs this sûtra also, and thus restricts the meaning of the word.

# बन्धने चर्षी ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ बन्धने-च-ऋषौ (यत) ॥

वृत्तिः ॥ हृदयस्येत्येव । बन्धन इति प्रत्ययार्थः । तिङ्गोषणमृषिमहणम् । बद्धते येन तिर्वन्धनम् । हृदयग्र-इतात्पष्टीसमर्थार्वन्धने कृषावभिधेये यत् प्रत्ययो भवति ॥

96. The affix यद comes in the sense of a bond, after the word 'hridaya', being in the genitive construction, when the word denotes a 'hymn'.

The word हृद्यस्य is understood in the sûtra. The word बन्धन gives the sense of the affix and is qualified by the word कृषि ॥ That by which a thing is bound is called बन्धनं ॥ The word कृषि means here the Veda or the Vedic hymn. Thus हृद्यस्य बन्धनमृषि = हृद्यः 'the Mantra by which the heart of another can be brought under one's control', i. e. a व्यक्तिकरण मन्दः ॥

मतजनहलात् करणजल्पकर्षेषु ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ मत-जन-हलात्, करण-जल्प कर्षेषु (यत्) ॥

### वृत्तिः ॥ नतादिश्यिक्वभ्यः शब्देश्यक्किष्वेव करणादिवुर्धेषु यथासंख्यं यत् प्रस्वयो भवति ॥

97. The affix **uq** comes after words 'mata', 'jana', and 'hala', in the senses respectively of 'means', 'gossip', and 'drawing', the words being in the sixth case in construction.

Thus मतस्य करणं = मैंस्यः 'the means of acquiring knowledge'. जनस्य जल्पः = जैन्यः 'a rumour'. हलस्य कर्षः = हैंल्यः 'ploughed'. So also हिहल्यः, जिहल्यः, the tadanta vidhi applies रथसीताहलेश्यो यहिथी॥

# तत्र साधुः ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ तत्र-साधुः ॥ वृत्तिः ॥ तत्रेति सप्तमीसमर्थात् साधुरित्येतस्मिन्नर्थे यव्यत्ययो भवति ॥

98. The affix **य** comes after a word in the locative construction, in the sense of 'excellent in regard thereto'.

Thus सामसु साधुः = सामन्यः (VI. 4. 168) conversant with the Sâma-Veda'. So also वेमन्यः, कर्मण्यः, कारन्यः &c. The word साधु here means प्रवीण, or योग्य 'expert' and 'fit', and does not mean उपकारक 'a benefactor or a good person'. When the sense is that of 'good', the sûtra तस्मै हितय (V. 1. 5) will apply.

प्रतिजनादिभ्यः खञ् ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ प्रतिजनादिभ्यः-खञ् ॥ वृत्तिः ॥ प्रतिजनादिभ्यः शब्देभ्यः खस् प्रस्थयो भवति तत्र साधुरित्येतस्मिन्नर्धे । यतोपवादः ॥

99. The affix as comes in the sense of 'excellent in regard thereto', after the word 'pratijana' &c.

This debars श्रम् ॥ Thus प्रतिजने साधु:=प्रातिजनीन: (VII. 1. 2) 'suitable' against an adversary', or 'who is excellent for every person'. So also एवं युगीन:, सांयुगीन:॥

1 प्रतिजन, 2 इदंयुग, 3 संयुग, 4 समयुग, 5 परयुग, 6 परकुल, 7 परस्यकुल, 8 अमुष्यकुल, 9 सर्व जन, 10 विश्वजन, 11 महाजन, 12 परुषजन, 11

भक्ताण्णः ॥ १०० ॥ पदानि ॥ भक्तात्, णः ॥

वृत्तिः ॥ भक्तक्रक्षण् णः प्रत्ययो भवति तत्र साधुरित्येतस्मिन्विषये । यतोपवादः ॥

100. The affix  $\mathbf{v}$  comes in the sense of 'excellent' with regard thereto', after the word 'bhakta'.

This debars यत् ; thus, भक्ते साधुः = माक्तः शालिः 'rice' lit. suitable or excellent for food. भाक्ता स्तण्डुलाः ॥

परिषदोण्यः ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ परिषदः, ण्यः ॥ इतिः ॥ परिषद्ग्रह्मण् ण्यः प्रस्ययो भवति तत्र साधुरित्येतस्मिन्त्रिषये । यसोपवादः ॥

101. The affix va comes in the sense of 'excellent with regard thereto', after the word 'parishada'.

This debars यत्।। Thus परिषदि साधुः = पारिषदः।। The affix ण is also employed here. Thus परिषदि साधुः = पारिषदः 'one versed in the affairs of a council' 'a minister'.

### कथादिभ्यष्ठक् ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ कथादिभ्यः, ठक् ॥ वृत्तिः ॥ कथादिभ्यः शब्देभ्यष्ठक् प्रत्ययो भवति तत्र साधुरित्येतस्मिन्विषये । यतोपवादः ॥

102. The affix z comes in the sense of 'excellent with regard thereto', after the words 'kathâ' &c.

Thus कथार्या साधु:=काथिक: (कथा + डक् = कथ् + डक् VI. 4. 148 = काथ् + इक् VII. 2. 116) 'a narrator of stories'. So वैकथिक: &c.

1 कथा, 2 विकथा, 3 विश्वकथा $^*$ , 4 संकथा $^*$ , 5 वितण्डा, 6 कुष्टविर् ( कुष्ट विङ्, कुष्टचित्) 7 जनवाद, 8 जनेवाद, 9 जानोवाद $^*$  (!) 10 वृक्ति, 11 संघह ( सद्घह ), 12 गुण, 13 गण, 14 मार्युवेद. ॥

#### गुडादिभ्यष्टञ् ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ गुडादिभ्यः, ठञ् ॥ वृत्तिः ॥ गुडादिभ्यः शहरेभ्यष्टम् प्रत्ययो भवति तत्र साधुरिस्येतस्मिन्विषये । यतापवादः ॥

103. The affix zz comes in the sense of 'excellent with regard thereto', after the words 'guda &c.'

This debars यत्॥ Thus गुडे साधुः = गाँडिकः 'sugar-cane' lit. 'excellent in making sugar'. So कौलमाषिकः 'a kind of pulse' lit. 'excellent for making gruel'. साकुकः 'barley' lit. suitable for making saktu.

1 गुड, 2 कुल्माष, 3 सकतु, 4 अपूप, 5 मांसीहन, 6 इक्षु, 7 वेणु, 8 संघान, 9 संघात, 10 संका- म $^*$ , 11 संवाह, 12 प्रवास, 13 निवास, 14 उपवास. 1

# पथ्यतिथिवसतिस्वपतेर्ढञ् ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ पथि-अतिथि-वसति-स्वपतेः ढञ् ॥

### वृत्तिः ॥ पथ्यादिभ्यः शब्देभ्यो ढम् प्रत्ययो भवति तत्र साधुरित्येतरिमन्त्रिषये । यतोपवादः ॥

104. The affix zs comes in the sense of 'excellent with regard thereto', after the words 'pathi', 'atithi', 'vasati' and 'svapati'.

This debars यत्॥ Thus पश्चि साधुः=पायेयम् (VII. 1. 2) 'provision for journey'. आतिथयम् 'hospitality', वासतेयं 'habitable' as वासतेयी रात्रिः, स्वापतेयम् 'wealth, property'.

## सभाया यः ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ सभायाः, यः ॥ वृत्तिः ॥ सभाराब्दाद्यः प्रत्ययो भवति सत्र साधुरित्येतस्मिन्विषये यतोपवादः ॥

105. The affix यत् comes after the word 'sabhâ' when the sense is 'excellent with regard thereto.'

This debars **यत्** the difference being in accent (III. 1. 3, and VI. 1. 185) Thus सभायां साधः = सन्यैः 'refined' lit. fit for society.

ढश्छन्दसि ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ ढः, छन्दासि ॥ वृत्तिः ॥ सभाशव्शाङ् वः परययो भवति तत्र साधुरिरयेतिस्थिनियये छन्तसि । यस्यापवारः ॥ 106. The affix **c** comes in the chhandas after the word 'sabhâ,' in the sense of 'excellent with regard thereto.'

This debars य॥ Thus संभयः in संभयास्य युवा यजमानस्य वीरो जायताम् 'let a refined, youthful hero be born to this sacrificer'.

समानतीर्थे वासी ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ समानतीर्थे, वासी (यत्) ॥
वृत्तः ॥ साधुरिति निवृत्तम् । वासीति प्रत्ययार्थः, समानतीर्थशब्शत्त्रवेति सप्तमीसमर्थाद्वासीत्वेतस्मित्रथे यव्यत्ययो भवति ॥

107. The affix यत comes in the sense of 'resident, therein', after the word 'samâna-tîrtha', in the locative construction.

The anuvritti of साधु: now ceases. The word तीर्थ means here गुरु 'Preceptor'. Thus समाने तीर्थ वासी=सतीर्थः (VI. 3. 87)—'a fellow-student', who both dwell under the same preceptor.

समानोदरे शयित ओ चोदात्तः॥ १०८॥ पदानि॥ समान-उदरे-शयितः,ओ-च-उदात्तः (यत्)॥

वृत्तिः ॥ समानोदरशब्दात्सप्तमीसमर्थाच्छायत इत्येतस्मित्रर्थे यत्पत्ययो भवति ओकारश्रोताताः ॥

108. The affix यत् comes in the sense of 'who sleeps,' after the word 'sâmânodara' in the locative construction, and the udâtta falls on the letter ओ ॥

The word श्रायितः is equal to स्थितः 'remain'. Thus समानोद्दे श्रायितः=समानो द्यः 'uterine brother' i. e. who has slept in the same womb. See VI. 3. 88.

सोदराद्य ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ सोदरात्, यः ॥ वृत्तिः ॥ सोदरबब्दास्पप्तस्पर्मात् क्षयित इत्येतस्मित्रथे यः प्रत्ययो भवति ॥

109. The affix **q** comes after the word 'sodara,' in the sense of 'who sleeps,' the word being in the 7th case in construction.

By sûtra VI. 3. 88 समान is optionally changed to स before the word उत्र when बन् follows. Thus समानोहरे शाबितः = सोर्ट्यः ॥ Here ओ is not udâtta, as it was in the last; the udâtta here falls on य ॥

भवे छन्दसि ॥ १९० ॥ पदानि ॥ भवे-छन्दसि ॥ वृत्तिः ॥ तन्नेत्वेव । सप्तमीसमर्थाञ्जव इत्येतस्मित्रर्थे छन्दसि विषये वव्यत्वयो भवति । अणादीनां घादीनां चापवाहः ॥

110. The affix यत comes in the Chhandas, after a word in the locative case in construction, in the sense of 'what stays there.'

This debars अप्, घ &c (IV. 3, 53). Those affixes also are employed in the alternative, there being much latitude of grammatical rules in the Vedas. Thus the words मेर्डिय: and विदुष्य in the following hymn of the Yajur Veda (16. V. 38): नमा मेर्ड्याय च । All the sûtras henceforward up to the end of the chapter, are Vedic sûtras, the word छन्दिस being understood in them all. The word भेरे governs all the sûtras up to IV. 4. 118.

# पाथोनदीश्यां ड्यण् ॥ १११ ॥ पदानि ॥ पाथः-नदीश्याम्-ड्यण् ॥ वृत्तिः ॥ पाथश्वाब्रान्नदीश्याम् ड्यण् ॥ यताप्ताः ॥

111. The affix इयण comes in the Chhandas, in the sense of 'what stays there,' after the words 'pâthas' and 'nadî,' wherby the last vowel, with the consonant following, is elided.

This debars यत् ॥ Thus पाथिस भवः = पाथ्यः, so also नाद्यः ॥ As in the following hymns: तमुस्ता पाथ्या वृषा, च नी तथीत नाद्यो गिरी मे ॥ पाथः means firmament.

# वेशन्तिहिमवद्भ्यामण् ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ वेशन्त-हिमवत् भ्याम्, अण् ॥ वृत्तिः ॥ वेशन्तशब्दाद्विमवच्छव्दाचाण् प्रत्ययो भवति तत्र भव इत्येतस्मिन्त्रियये । यतोपवादः ॥

112. The affix अण् comes in the Chhandas in the sense of 'what stays there' after the words 'vesanta' and 'himavat.'

This debars यत् ॥ Thus दैशन्तीभ्यः स्वाहा, हैमवतीभ्यः स्वाहा ॥

स्रोतसो विभाषा उपड्ड्यो ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ स्रोतसः विभाषा, उपत्-ड्यो ॥ वृत्तिः ॥ स्रोतश्राध्याद्विभाषा उपत् उप इत्येती प्रत्ययो भवतस्तत्र भव इत्यतिमिन्विषये । यतोपवादः ॥

113. The affixes इयत and इय come optionally in the Chhandas in the sense of 'what stays there,' after the word 'srotas', and before these affixes the final syllable अस of srotas is elided.

This debars बत् which comes in the alternative. As स्रोतिस भवः = स्रोत्यः or स्रोत्यः the difference being in the accent (III. 1. 3 and VI. 1. 185). The anubandha उ causes the elision of अस् of स्रोतस्यः॥ When बत् is added the form is स्रोतस्यः॥

# सगर्भसयूथसनुताद्यन् ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ सत्रर्भ-सयूथ-सनुतात्, यन् ॥ वृक्तिः ॥ सगर्भसयूथसनुतराद्यन्थे यन् प्रत्ययो भवति तत्र भव इत्येतस्मिन्विषये । बतोपवादः ॥

114. The affix un comes in the sense of 'what stays there,' after the words 'sagarbha,' 'sayûtha' and sanuta.'

This debars बत् the difference being in accent (VI. 1. 197). Thus अनुसाता सर्गर्भ्यः 'a younger brother'. अनुसखासशृध्यः 'a younger friend'. So also यो न सनुष्यः उत वा जियन्तु thief lit. 'who stays in a concealed place', sanuta meaning 'concealed' (see Rig Veda II. 31. 9). The word समान is always changed into स in the Chhandas (VI. 3. 84).

# तुम्रात् धन् ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ तुम्रात्, घन् ॥ वृत्तिः ॥ तुमग्रस्थार् घन् प्रस्थयो भवति तन भव इत्येतस्मिन्विषये । यतोपवाहः ॥

115. The affix **u**q comes in the Chhandas in the sense of 'what stays there,' after the word, tugra.'

This debars **धत् ॥** Thus तुमिश्चः as स्वमग्ने वृषभस् तुमिश्चाणां ॥ Which assumes the form तुम्मच tugrya also. As आवः शमम् वृषभं तुम्मचास् (Rig Veda 1. 34. 15) Tugrya meaning 'sunk in the waters'. The word तुम means 'food, firmament, sacrifice and varishtha'.

### अन्नाद्यत् ॥ ११६॥ पदानि ॥ अन्नात्-यत् ॥

### वृत्तिः ॥ अग्रदाहरायात् प्रत्ययो भवति तत्र भव इत्येतस्मिन्विषये ।

116. The afffx यत comes in the Chhandas in the sense of 'what stays there', after the word 'agra',

Thus असे भवं = औरयूम्॥ Why this separate rule, for यत् would have come after अस by the general rule IV. 4. 110? The repetition is to show that यत् is not debarred by u and so of the next sûtra, which would have been the case, had this sûtra not existed.

# घच्छी स ॥ ११७ ॥ पदानि ॥ घर्च-छी-च ॥ वृत्तिः ॥ अम्बाब्स्यत् वच्छी प्रत्ययी भवस्तव भव इत्येतस्मिन्विषये ।

117. The affixes 'ghach' and 'chha' come in the Chhandas in the sense of 'what stays there', after the word 'agra.'

Thus भैंग्यूम् (by यन्), अमीयम् (by छ) and अभियम् (by घच्). And अभियम् (by घच्) from IV. 4. 115. See R. V. I. 13. 10 (Śâyana) इहस्यद्दीरमियस् ॥

# समुद्राभ्राव् घः ॥ ११८ ॥ पदादि ॥ समुद्र-अभ्रात्-घः ॥ वृक्तिः ॥ समुद्रसञ्जादभाक्षाक्षाक्षा घः प्रस्वयो भवति तत्र भव इत्येतस्मिन्नर्थे । यतीपवादः ॥

118. The affix 'gha' comes in the Chhandas in the sense of 'what stays there', after the words 'samudra' and 'abhra'.

This debars **छत्।** Thus समृद्धियः and अभ्रियः, as in समृद्धिया अप्सरसो मणीषि-णम् and नानदत्तो अभ्रियस्थेव घोषाः।। The word 'abhra' being a word of fewer syllables than 'samudra' ought to have come first. Its coming as a second member is an irregularity.

### र्बाहिषि दत्तम् ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ बहिषि-दत्तम् (यत्) ॥ वृत्तिः ॥ भव इति निवृत्तन् । बहिः शब्दास्सप्तनीसमर्थाइत्तामत्येतस्मन्नर्थे यत् प्रत्ययो भवति ॥

119. The affix यत comes in the Chhandas in the sense of 'given', after the word 'barhis' in the 7th. case in construction.

The anuvritti of तत्र भनः ceases. Thus बहिंग्येषु निधिषु प्रियेषु ॥ ऐ. V. 10. 15 5 दूतस्य भागकर्मणी ॥ १२० ॥ पदानि ॥ दूतस्य भागकर्मणी ॥ १२० ॥ पदानि ॥ दूतस्य भागकर्मणी (य त्र) ॥ वृत्तिः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः । दूतशब्दात् षष्ठीसमर्थाद्वागे कर्मणि चाभिधेये बत्यस्यया भनति ॥

120. The affix **यद** comes in the Chhandas after the word 'dûta' in the genitive case in construction, in the sense of 'its share' or 'its duty.'

Thus दूत्यम् 'the share of a messenger or the work of a messenger'. As यत्ते अग्ने दूत्यम् ॥ According to VI. 1. 213, the accent will be दूत्यम् , but the accented Text reads दृत्यम् ॥

रक्षोयातूनां हननी ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ रक्षः-यातूनाम्-हननी (यत्) ॥ वृत्तः ॥ निर्देशादेव समर्थविभाक्तः । रक्षःशब्दाद्यातुशब्दाच षष्टीसमर्थाद्धननीत्येतस्मन्नर्थे यद्यस्ययो भवति ॥

121. The affix **ua** comes in the Chhandas in the sense of 'killer', after the words 'raksha' and 'yatu' in the sixth case in construction.

That by which anything is killed is called हनती। Thus रक्षस्यं and यातव्यं meaning 'that which kills the demons called Rakshas and Yâtus'. As याते अग्ने रक्षस्या तनः i. e. रक्षसां हननी 'O Agni thy bodies are killers of Rakshas'. So यातव्याः तन्ः॥ The word is in the plural as a mark of respect.

रेवतीजगतीहविष्याभ्यः प्रशस्ये ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ रेवती-जगती-हविष्याभ्यः प्रशस्ये ॥

वृत्तिः ॥ रेवत्यादिभ्यः षष्ठीसमर्थेभ्यः प्रशस्ये वाच्ये यत्पत्ययो भवति ॥

122. The affix यद comes in the Chhandas in the sense of 'praising' after the words 'revatî', 'jagatî' and 'havishya' in the 6th case in construction.

The word मशस्य means मशस्त 'praising, extolling', formed by adding the Krit affix क्यप् to the root, with the force of भाव or 'condition'. Thus रवस्येम्, जगस्यम्

and हविष्यंम 'praising of Revatî, Jagâtî or Havishya'. The word हविष्यम् is thus formed हविष्य हिता = हविष्याः 'things fit for offering' i. e. butter &c, (हविष्+यत् V. I. 4) हविष्यानाम् प्रशंसनं = हविष्यम् (हविष्य + यत् IV. 4. 122 = हविष्य + यत् the final का being elided by VII. 4. 148 = हविष्य + यत् the way being elided by VIII. 4. 64).

असुरस्य स्वम् ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ असुरस्य, स्वम् ॥ वृत्तिः ॥ असुरद्याद्यक्षीसमर्थास्त्रमित्वेतस्मिन्नर्थे यत्प्रत्ययो भवति । अणोपवादः ॥

123. The affix **va** comes in the Chhandas in the sense of 'property', after the word 'asura' in the 6th case in construction.

This debars अण्॥ Thus असुर्वेष् 'belonging to the Asuras'. As असुर्वे वा एतत् पात्रं यद्यकधृतं कुलालकृतम् 'this vessel made on a wheel by a potter belongs to the Asuras'. असुर्वे देवेभिर्धायि विश्वमं॥ See Maitr S. I. 8. 3

मायायामण् ॥ १२४ ॥ पदानि ॥ मायायाम्-अण् ॥ वृत्तिः ॥ असुरशस्त्रात्वष्टीसमर्थान्मायायां स्वविशेषे ऽण् परवयो भवति । पूर्वस्य यतोपवादः ॥

124. The affix अष comes in the Chhandas in the sense of 'glamour', after the word 'asura' in the 6th case in construction.

This debars वत् ॥ असुरस्य माया = आसुरः feminine आसुरी ॥ As आसुरी माया स्तथ्या कृतासि ॥

तद्वानासामुपधानो मन्त्र इतीष्टकासुलुक् च मतोः ॥ १२५ ॥ पदानि ॥ तद्वान्-आसाम्-उपधानः-मन्त्र-इति-इष्टकासु-लुक-च-मतोः ॥

ष्ट्रिनः ॥ तद्वानिति निर्देशादेव समर्थविभक्तिः मतुबन्तास्प्रातिपदिकात्प्रथमासमर्थारासामिति षष्ट्रबर्धे बन्ध-खबो भवति । बस्प्रथमासमर्थमुप्रधानोमम्बभेत्स भवति । बत्तरासामिति निर्दिष्टमिष्टकाभेत्ता भवन्ति । लुक्-ष मतोरिति प्रकृतिनिर्द्यासः । इतिकरणस्ततभेद्विवका । तद्वानिस्ववयदेन समुराबो व्यपदिद्वते ॥

125. The affix यत comes in the Chhandas, after a nominal stem, in the 1st case in construction, ending with the affix 'matup', when the sense is "this is their mantra of putting up", provided that, the things put up are bricks: And the affix matup is elided by luk.

This sûtra requires analysis. तद्दान is formed by adding मतुष् to तद् meaning having that', and refers to a noun formed by the affix मतुष् ॥ The word भाराम is genitive plural fem. of इदं meaning of them'; the pronoun refers to the word इष्टका ॥ The word उपभान means 'putting up', and technically means 'used as a Mantra in the putting up of sacrificial bricks, pots &c'. मन्त "sacred hymn" इष्टका 'bricks'. The whole sûtra means "the affix 'yat' is used with

٠,

the force of a genitive (âsâm), after a word which ends with matup (tadvân), and denotes a mantra used in putting up of sacrificial objects; when such mantra refers to bricks: and when this affix yat is added, the affix matup is elided'. Thus वर्चस्वान is a Mantra containing the word वर्षस् ॥ The bricks put up or collected (उपधीयते) with the recitation of वर्षस्वान Mantra, will be called वर्षस्या (वर्षस्वत + यत् = वर्षस + यत् the affix वत् (मतुष्) being elided = वर्षस्य, fem वर्षस्या) ॥ Thus वर्षस्या उपद्धाति 'he collects Varchasya bricks i. e. on which Varchasyan mantra has been pronounced'. So तेजस्या उपद्धाति ॥ So प्यस्या, रेतस्याः ॥

Why do we say तदान? The affix is not to be added to the whole Mantra. Why do we say, उपधान 'putting up'? The affix is not to be added to other Mantras such as those used in praying etc. e. g. वर्षस्वानुपस्थान मन्त्र आसिष्टकानाम्, here there will be no affix. Why do we say Mantra? Observe अंगुलिमानुपथाने हस्त आसाम् 'these bricks are collected with hand having fingers', here there will be no affix. Why do we say इष्टकामु? Observe वर्षस्वानुपथाने मन्त्र एषां कपालानाम्, here there will be no affix, the thing collected being potsherds and not bricks.

#### अश्विमानण् ॥ १२६ ॥ अश्विमान्-अण् ॥

वृत्तिः ॥ अश्वित्राब्हो यस्मिन्मन्तेऽस्ति सोश्विमान् । अश्विमच्छब्हात्ण् प्रत्ययो भवति । पूर्वस्य यतोपवादः ।

126. The affix sam comes in the Chhandas, after the words asvimân, to denote bricks put up with the Mantra containing the word Asvin, and the affix matup is elided.

Thus अश्विमानुपथानो मन्त्र आसामिष्टकानां = आश्विनः fem. आश्विनीः ॥ The word is thus formed अश्विमान् + अण् = अश्वि + अण् the matup being elided IV. 4. 125 = अश्विन् + अण् VI. 4. 164 = आश्विन ॥ Thus आश्विनीहपद्भाति 'he collects Asvin bricks i. e. bricks at the time of collecting which Mantras containing अश्विन् were uttered. See Yajur Veda Tait S. 5. 3. 1. 1.

वयस्यासु मूर्भो मतुष् ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ वयस्यासु-मूर्भः-मतुष् ॥ वृत्तिः ॥ वयस्वानुषधानो मन्त्रो यासां ता वयस्यास्तास्वभिधयासु मूर्भो मतुष् प्रस्वयो भवति ॥

127. The affix 'matup' is added in the Chhandas, to the word 'mûrdhanvat', in expressing bricks collected with the Manua containing the word 'vayas'.

The word वयस्या means the bricks, the Upadhana mantras of which contains the word वयस् ॥ The affix मतुष् debars यत् ॥ A mantra which contains both the word वयस् and मूर्धन, that Mantra is both वयस्यान् and मूर्धन्यान् ॥ Now in denoting sacrificial bricks put up with such a mantra, the affix यत् would have come by IV. 4. 125 after both these words वयस्यान् and मूर्धन्यान् ॥ The present

sûtra ordains मतुष् after मूर्ज्जन्यान् ॥ Thus मूर्ज्जन्यैतीरुपरधाति 'he collects Mûrdhanvatî bricks'. The words वयस्याः and मूर्ज्जन्यस्यः denote the same object. See VI. 1. 176.

Why do we say वयस्यासु? The affix 'matup' will not be added to 'mûrdhan', if the Mantra contains only the word 'mûrdhan' and not 'vayas' also. In that case मूर्थन्याः will be the form, meaning 'bricks collected with the Mantra containing the word मूर्थन्, while मूर्थन्यस्यः means 'bricks collected with the Mantra containing the words mûrdhan and vayas'.

The sûtra contains the word मुर्ध: ablative singular of मुर्धन् ॥ It ought to have been मुर्धन्वतः, for the affix matup is added to मुर्धन्वत्, the वत् being elided then by IV. 4. 125. The author has mentally elided the affix वत्, and shown in the aphorism the last stage of the word to which मतुष् is to be added.

मत्वर्धे मासतन्वोः ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ मत्वर्थे-मास-तन्वोः (यत्) ॥ वृत्तिः ॥ यस्मिन्नर्थे मतुब्दिहितस्तर्सिमश्छन्दत्ति विषये यस्प्रत्ययो भवति मासतन्त्रोः पत्ययार्थ विशेषणयोः । वार्त्तिकम् ॥ मासतन्त्रोरनन्तरार्थेवा ॥ वार्त्तिकम् ॥ हुगकारेकाररेकाश्च वक्तन्याः ॥

128. The affix **va** comes in the Chhandas with the force of matup, after a word in the first case in construction, the word so formed meaning a month or a body.

This debars the affix मतुष् and those having the sense of मतुष् ॥ Thus नमांसि विद्यन्ते यस्मिन् मासि = नभस्यः 'the month of clouds' i. c. Junc-July. So also सहस्यः, नपस्यः मध्य्यः, being the names of the months Pausha (Nov-Dec), Phalguna (Feb-March) and Vaisâkha (April-May). The word मध्य्यः is thus formed:--मधु + यत् = मधा + यत् (VI. 4. 146) = मध्य्यः (VI. 1. 79) 'the month of honey'. Similarly झोजस्या सनूः 'the bodies full of vigour'.

Why do we say "in denoting a month or a body"? Observe मुध्रमता पात्रेण चरति, here मृतुष् is used.

Vart:—The affix यत् is optionally employed when the sense is 'immediately after'. As मध्यस्मित्रस्ति मध्यस्मितन्तरमिति वा = माधव्यः or माधवी मासः ॥

Vart:—Sometimes the affix is clided, and sometimes the letters अ, इ and र serve the same purpose as this affix. Thus तपः or तपस्यः, नभरा or नभस्यः, सहस् or सहस्यः, all in the neuter gender in the Chhandas. Sometimes अ serves the same purpose, e. g. इषो मासः, ऊर्जोमासः॥ Sometimes र e. g. कुको मासः॥

# मधोर्ज च ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ मधोः-अ-च ॥ वृत्तिः ॥ मधुग्रब्बान्मस्वर्धे मः प्रस्वयो भवति चकाराग्यद्य ॥

129. The affix ज as well as यत् comes with the force of matup, in the Chhandas, after the word मधु॥

Thus मार्थवः or मध्य्यः ॥ Sometimes the affix is elided, as मधुः, all these mean the month of Vaisâkha. So also माध्याः, मध्य्या and मधुः meaning तत्रः or body.

ओजसो ऽहिन यत्स्त्री ॥ १३० ॥ पदानि ॥ ओजसः-अहिन-यत्-स्त्री ॥ वृत्तिः ॥ मत्त्वर्यदृत्वेव । ओजः शब्हान्मत्वर्ये वस्त्वी प्रस्ववी भवतोऽह्नवभिधेवे ॥

130. The affixes **un** and **un** come with the force of matup, after the word 'ojas', when a day is meant.

Thus ओजस्यम् or ओजस्तिनं = भहः 'the day' lit. full of heat.
वेशोयशआदेभगाद्यल् ॥ १३१॥ पदानि ॥ वेशः-यशः-आदेः-भगात्-यल् ॥
वृत्तिः ॥ मत्वर्थद्दत्येव । वेशोयशसी आहै। यस्य प्रातिपहिकास्य तस्मादेशोयशआहेर्भगान्तास्प्रातिपहिकास्मत्वर्थे यल् प्रत्ययो भवति ॥

131. The afffix un comes in the Chhandas, with the force of matup, after the word bhaga, having the words 'vesas' or 'yasas' in the beginning.

The ल of खल shows that the accent falls on the vowel preceding the affix (VI. I. 193). Thus वेशोभगो विद्यात अस्य स = वेशोभँग्यः 'strong-fortune' so also बशोभँग्यः 'famous-fortune'. The word वेश means 'strength': भग means 'fortune, desire, effort, greatness, virility and fame.' The word वेशोभगः may be taken as a Dvandva compound of वेशास् 'force' and भगः 'fortune.' The word वेशोभग्यः would then mean 'possessed of power and fortune'.

#### स्रच॥१३२॥ पदानि॥स्र-च॥

वृत्तिः ॥ वेद्योयद्यभादेर्भगान्तात्मातिपदिकान्तम्त्रये खः प्रत्ययो भवति । योगदिभागो यथासंख्यनिरासार्थ उत्तरार्थम । चकाराद्यत् ॥

132. The affix walso comes after the words 'vesobhaga' and 'yasobhaga', in the Chhandas, with the force of matup.

Thus वेशोभगीनः and वशोभगीनः ॥ This sûtra has been separated from last in order to prevent the application of the वधासंख्य rule (I. 3. 10). For had the sûtra been वेशोयश आदेभगार् यन्त्यो, as it occurs in Siddhanta Kaumudi, then the affix बन् would apply to वेशोभग, and the affix ख to वशोभगः which is not what is intended. Another reason for making it a distinct aphorism is that the anuvitti of ख runs in the next sûtra, not so of बन् ॥

पूर्वैः कृतमिनयौ च ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ पूर्वैः-कृत-इन-यौ-च ॥
वृत्तिः ॥ मस्वर्षे इति निवृत्तम् । निर्वेशादेव समर्पविभक्तिः । पूर्वशब्दात् वृतीयासमर्थाकृतिमस्वेतिस्मिन्नर्थे इन व इस्वेतौ प्रस्ववौ भवतः । चकारास्य च ॥ 133. The affixes **दन** and **य** as well as **द्ध** come in the sense of 'made by them', after the word 'purva' (forefathers)'in the Instrumental case in construction.

The ख is read into the sûtra by force of the word च; the anuvritti of महार्थ ceases. Thus पूर्वै: इ.सं = पूर्विण: 'made by the ancestors' i. e. a road. So also पूर्व्य: and पूर्वीण: " The word पूर्वे: in the plural means पूर्वपुरुषा: "past generations, ancestors". These words occur generally in the plural, and mean "roads widened by the forefathers". Thus गम्भीरेभि: पिथिभि: पूर्विभि: " So also, वे से पन्था: सविसा: पूर्व्यांस: ( Rig I. 35. II ) Another reading of this sûtra is पुर्वे: इसिमिनियोच; the affixes then will be इनि (इन्), and ब; and ख will be drawn in by virtue of च ॥ The examples then will be पूर्विन; 3rd pl. पुर्विभि: (with इन्), as पिथिभि: पूर्विभि:, or पूर्विभि: (ख), or पूर्वें! (

अद्भिः संस्कृतम् ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ अद्भिः-संस्कृतम् (यत्) ॥ वृत्तिः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः । अप्शव्यात्वृतीयासमर्थात् संस्कृतमित्येतस्मिन्नथे बट्यस्ययो भवति ॥

134. The affix यद comes in the Chhandas in the sense of 'sanctified', after the word 'apas' in the 3rd case in construction.

Thus अप्यम् 'offering purified with water'. As यस्येदमप्यं हिनः॥ The case of construction is indicated in the sûtra itself.

सहस्रोण संमितौ घः ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ सहस्रोण-संमितौ-घ ॥ वृत्तिः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः । सहस्राध्यास्तृतीयासमर्थान्सम्मितादृत्येतस्मित्रये घःमत्ययो भवति ॥

135. The affix 'gha' comes in the Chhandas, in the sense of 'like', after the word 'sahasra', in the 3rd case in construction.

The case of construction is indicated by the sûtra. Thus सहस्रेण संमि-तः = सहित्रद्यः 'like unto thousand'. As in the following verse:— सहित्रद्यासोऽपां नोर्म-दः॥ अवनिमः सहित्रद्यः The word संमित means तुल्च 'equal to'. Some read the word समित instead of सम्मित, but the meaning will be the same.

मतौ च ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ मतौ-च ॥ वृत्तिः ॥ मत्वर्थे च सहस्राज्यात् घः प्रत्ययो भवति ॥

136. The affix 'gha' comes in the Chhandas with the force of matup, after the word 'sahasra'.

As सहस्रवस्य विद्याते = सहस्रिवः ॥ This debars the मस्त्रद्यं affixes विनि and इनि and अण् of V. 2. 102 and 103.

सोममईति यः ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ सोमम्-अईति-यः ॥
वृक्तिः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः । सोमशब्दावृद्धितीयासमर्थाद्वतिस्त्रतिस्त्रतिये वः प्रत्वयो भवति ॥

137. The affix **v** comes in the Chhandas, after the word 'Soma', in the second case in construction, when the sense is that of 'who deserves that'.

Thus सोममहिन्त = सोम्या ब्राह्मणाः "The Brahmanas who deserve Soma" i. e. honorable and learned, and worthy of performing sacrifices. The difference between यन and घ is in accent.

#### मये च ॥ १३८॥ पदानि ॥ मये-च (य) ॥

्वित्तः ॥ सोमग्रहणं, यश्चानुवर्तते । मय इति मयडयों लक्ष्यते । सोमशब्दान्मयडर्थे यः प्रस्ययो भवति । आ-गतिवकारावयवप्रकृता मयडर्था ॥

138. The affix **v** comes in the Chhandas, after the word 'Soma', with the force of the affix mayat.

The force of the affix मयर् is that of ततः आगतः (IV. 3. 74 and 82), ावकारावयव (IV. 3. 134 and 143) and प्रकृत (V. 4. 21). The case in construction will vary according to the sense. Thus सोम्यं मधुः पिवन्ति = सोनमयः मधुः ॥

मधोः ॥ १३९ ॥ पदानि ॥ मधोः (यत्) ॥ वृत्तिः ॥ यशब्दो निवृत्तः । मधुशब्दान्मयद्वर्थे यत् प्रत्ययो भवति ॥

139. The affix यत comes in the Chhandas, after the word 'madhu', with the force of the affix mayat.

Thus मध्यान् स्तोकान् = मधुमयान् ॥

#### वसोः समृहे च ॥ १४० ॥ पदानि ॥ वसोः-समृहे, च ॥

वृत्तिः ॥ वसुशब्दात्समृहे वाच्ये यत्प्रत्ययो भवति चकारान्मयदर्थे च । यथायोगं समर्थविभक्तिः ॥ वात्तिकम् ॥ अक्षरसमृहे छन्दसः स्वार्थउपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ वसुश्रब्दात्पि यहक्तव्यः ॥

140. The affix यत comes in the Chhandas after the word 'vasu', when a collection is meant, as well as with the force of mayat.

Thus वसच्यः = समूहः 'a collection'.

Vart:—The affix 'yat' comes without changing the sense, after the word छन्दस् when reference is made to the collection of letters. Thus the word छन्दस्य: in the following sentence: "सप्तादशासर छन्दस्य प्रजापतियज्ञो मन्त्रे विहिता". The 17 letters here referred to being भो श्रायम, four; मस्तु श्रोषट्, four; यज, two; ये यजा महे five; and वषट् two ॥

Vart:—The affix यत् comes after वस without changing the sense. As इस्तो गृहीतस्य बहुभिर्वसच्ये: ॥ Here वसच्ये: is equal to वसुभि: ॥ Similarly आग्निरीशे वस- वसाः ॥

नक्षत्राद् घः ॥ १४१ ॥ पदानि ॥ नक्षत्रात्, घः ॥ वत्तः ॥ नक्षत्रक्षत्रयः प्रस्वयो भवति स्वार्ये ॥ 141. The affix 'gha' comes in the Chhandas after the word 'nakshatra', without altering the meaning.

The anuvritti of समूह does not extend to this sûtra. Thus नक्षत्रियेभ्यः स्वाहा = नक्षत्रिभ्यः स्वाहा ॥

सर्वदेवात्तातिल् ॥ १४२ ॥ पदानि ॥ सर्व, देवात्, तातिल् ॥ वृत्तिः ॥ सर्वदेवज्ञान्यां तातिल् पत्ययो भवति छन्तसि विषये स्वार्थिकः ॥

142. The affix 'tâtil' comes in the Chhandas after the words 'sarva' and 'deva', without altering the meaning.

As सर्वतातिः and देवतातिः in the following hymns: "सविता नः सुवतु सर्वतातिम् and प्रदक्षिणिदेवतातिम्राणः ॥

दिावदाममरिष्टस्य करे ॥ १४३ ॥ पदानि ॥ दिाव,दाम्, अरिष्टस्य, करे (तातिल्) ॥ वृत्तिः ॥ करोतीति करः प्रत्ययार्थः । तत्सामर्थ्यलभ्या षष्टी समर्थविभक्तिः । शिवादिभ्यः शब्देभ्यः षष्टीसमर्थे-भ्यः कर इत्येतस्मित्रर्थे तातिल् प्रत्ययो भवति ॥

143. The affix 'tâtil' comes, in the Chhandas, after the word 'siva', 'sam', and 'arishta' in the sixth case in construction when the sense is 'he 'does'.

The word करः is equivalent to करोति formed by अच् (III. 1. 134)

This shows that the construction must be genitive. With a krit-formed word, it has accusative force, as, श्विनस्य करः = शिवं कराति॥

Thus शिवस्य करः = शिवतातिः, So शंतातिः and अरिष्टतातिः ॥ As याभिः शन्तांती भवेथा र्वाश्चेषं (Rig I. 112. 20) शंताती being dual of शन्तातिः, and meaning सुखस्य कर्तारीः, so also अथो अरिष्टतातये ॥

भावे च ॥ १४४ ॥ पदानि ॥ भावे-च (तातिल्) ॥ वृक्तिः ॥ भावे चार्थे छन्दसि विषये शिवादिश्यस्तातिल् परययो भवति ॥

144. The affix 'tâtil' comes in the Chhandas, after the words 'siva', 'sam' and 'arishta', being in the 6th case in construction, the sense being that of condition.

Thus शिवस्य भावः = शिवतातिः 'the condition of blissfulness'. शन्तातिः 'the state of happiness or peace', अरिष्टतातिः ॥ Here these words have the force of Verbal nouns.



#### BOOK V.

THE

## THE ASHTÁDHYÁYÍ OF PÁŅINI.

TRANSLATED INTO ENGLISH.

BY

#### SRISA CHANDRA VASU, B. A.,

Provincial Civil Service, N. W. P.

Benares.

Published by Sindhu Charan Bose,

at the Panini Office,

1897.

(All Rights Reserved.)



# Jou'ble Sir John Gdge, Bt., Q. Q.,

CHIEF JUSTICE OF THE NORTH-WESTERN POVINCES.

#### THIS WORK

IS,

WITH HIS LORDSHIP'S PERMISSION,

AND IN RESPECTFUL APPRECIATION OF HIS LORDSHIP'S

SERVICES TO THE CAUSE OF ADMINISTRATION OF

JUSTICE AND OF EDUCATION

IN

THESE PROVINCES,

Pedicated

BY HIS LORDSHIP'S HUMBLE SERVANT

THE TRANSLATOR.

#### ओ३म् ।

### अथ पञ्चमध्यायस्य प्रथमः पादः ।

#### BOOK FIFTH

#### CHAPTER FIRST

आक क्रीताच्छः ॥ १ ॥ पदानि ॥ प्राक्, क्रीतात्, छः ॥

वृत्तिः ॥ तेन क्रीतिभिति वश्यति, प्रागितस्मान्क्रीतसंशब्दनाद्यानित अर्ध्वमनुक्रमिष्यामञ्ख्यस्तेष्यपिः जो वेतिकव्यः ।

1. From this one forward to 'tena-krîtam' V. 1. 37, the affix 'chha' bears rule.

The affix we has the various senses taught in these thirty-seven sûtras I. I. I. to 37. Thus in the Sûtra ससीहतं 'suitable for that', V. I. 5. the word we nust be read to complete the sense. Thus वस्तेभ्योहितो = वस्तीयो गाधुक, करभीय उष्ट्रां, करभीय उप्टां, करभीय जा मार्थ के प्राप्त करभीय जा करभीय ज

#### उगवादिभ्यो यत् ॥ २ ॥ पदानि ॥ उ, गवादिभ्यः, यत् ॥ इतिः ॥ माक् कीतादिखेव । उवर्णान्तास्मातिपदिकाद् गवादिभ्यभ, यसस्ययो भवति, पाक्कीतीयेष्वर्येषु ।

2. The affix 'yat' comes after a prâtipadika ending with  $\sigma$  (long or short), and after the words  $\hat{m}$  and the rest, the senses of the affix being those taught upto Sûtra V. 1. 37.

The senses of Prak-kritiya affixes are three viz, those taught in satras 7. 1. 5, V. 1. 12, and V. 1. 16. This बन् debars छ ॥ Thus शक्क्षे हित = शक्क्षं + बन् चे क्ष्यं (VI. 4. 146, VI. 1. 79). As शक्क्ष्यं वाह, 'wood', 'fit for a stake' पिचव्यः कार्पासः॥ 30 also कमण्डलब्या चिनका 'earth' lit. 'fit for a water-pot'.

So also after गवादि words, e. g. गच्यम 'suitable for cows', हविष्यम् 'suitable or offering'.

The words सन्दु: meaning 'a kind of leather', and चहः 'a kind of हारिः 'ffering', and सन्दः 'a kind of food', all end in उ and are governed by this sûtra,

in spite of V. I. 15 which applies especially to leathers, and V. I. 4 and its vârtika which applies especially to 'offerings' and 'food modifications'. This is an example where a subsequent sûtra does not debar a prior sûtra (I. 4. 2). Thus सन्दु + यत् = सन्दु चर्म, 'leather fit for making Sanangu', चरु + यत् = चरव्या स्तिण्डुला 'rice fit for making charu', सन्दु + यत् = सन्तव्या धाना: 'barley' fit for making Saktu'.

In the list of गवादि given hereunder, occurs नाभि नभे च, which means that नाभि is replaced by नभ when the affix यत् is added. Thus नाभय हित: = नभ्य: meaning अक्त: 'axis, axle' lit. 'fitted for the nave of the wheel'; or a wood fit to be made the nave of a wheel or अञ्जनम् the grease. When the word नाभि means 'navel' of a living being, then it will not take this यत्, but it will take the यत् of V. I. 6. In that case, नभ will not replace नाभि; e. g. नाभि + यत् = नाभ्यम् 'suitable for navel' i, e. oil.

The word इवन् occurs in गवादि class. It takes samprasarana, द being changed to उ, and optionally this उ is lengthened; and the udatta accent falls on the final. As इवन् + यत् = शुन्यम् or शुन् + यत् = शुन्यम् 'fit for a dog'. Contrary to VI. 4. 144, the न् of इवन् is not elided before the taddhita affix यत्।

The word ऊथम occurs in the गर्याह् class. Its final is replaced by अनङ्; e. g. ऊथम + यन् = ऊथ + अन + य = ऊथन्य कृषः 'a well'.

1 गो, 2 हित्स, 3 अक्षर, 4 विष, 5 बहिंस, 6 अष्टका, 7 स्खरा (स्खर), 8 युग, 9 मेधा, 10 छुच् (स्क्र्), 11 नाभि नभे च, 12 तुनः संप्रसारणं वा च रीघंत्वं तत्संनियोगेन चान्तांशत्तत्वम्, 13 ऊधसं उनङ् च, 14 कूप\*, 15 खद\*, 16 रर (उदर), 17 खर, 18 असुर\*, 19 अध्वन् (अध्वन; अध्वा) 20 क्षर\*, 21 वेद\*, 22 बीज\*, 23 रीप्त\* (रीस), 24 स्कन्द ॥

कम्बलाश्च संज्ञायाम् ॥ ३॥ पदानि ॥ कम्बलात्, च, संज्ञायाम् (यत् ) ॥ वृत्तिः ॥ कम्बलात्माक्कीतीयेष्वर्येषु यत्मत्त्रययो भवति, छस्यापवादः संज्ञायां विषये ॥

3. The affix यद comes in the Prâk-krîtîya senses, after the word 'kambala', when a Name is meant.

This debars 'chha'. Thus कम्बल + यत् = कम्बल्यं 'A kambalya-measure of wool' = 100 Palas of wool. This is the name of a measure, such as कम्बल्यमूर्णा पलश्चतम् ॥

Why do we say संज्ञायां? Observe कम्बलीया ऊर्णा "wool" lit. 'fit for making blanket', which is formed by छ ॥

विभाषा हविरपूपादिभ्यः ॥ ४ ॥ पदानि ॥ विभाषा, हविः, अपूपादिभ्यः (यत्) वृत्तिः ॥ हविर्विशेषवाचिभ्यो ऽपूपादिभ्यभ प्रातिपदिकेभ्यः प्राक्कीतीयेष्वर्येषु विभाषा यत् प्रत्ययो भवति ॥

4. The affix va comes optionally after the words denoting 'offering,' and after aptipa &c, in the sense of Prak-krîtîya.

Thus आमिश्यं राधि, "fit for making आमिशा" i. e. curd :--or आमिश्रीयं with so also पुरांडाञ्याः or पुरांडाशीया स्तण्डुलाः, 'suitable for making Purodasa' i. e.

a kind of rice. The word इति occurs in the गवादि class (V. 1. 2) and it necessarily takes यत्, there being no option. The इति here, therefore, means things denoting sacrificial offerings, and not the word-form 'havi.'

So also after अपूपादि, as, अपूप्यम् or अपूपीयं, तण्डुल्यम् or सण्डुलीयं ॥

1 अपूप, 2 तण्डुल, 3 अभ्यूष (अभ्युष), 4 अभ्योष, 5 अवोष, 6 अभ्येष, 7 पृथुक, 8 ओहन, 9 सूप, 10 पूप, 11 िकण्य, 12 प्रदीप, 13 सुसल, 14 कटक, 15 कर्णवेष्टक, 16 इंगलं\*, 17 अर्गल, 18 अन्नविकारेभ्यस, 19 यूप\*, 20 स्थूणा, 21 दीप (पीप), 22 अभ्य, 23 पत्र, 24 कट, 25 अयः स्थूण,

Vart:—The affix बत् comes optionally after words denoting modifications of food: such as सन्ह ॥ In the case of 'saktu' however, no of option is allowed. See V. I. 2.

## तस्मै हितम् ॥ ५ ॥ पदानि ॥ तस्मै, हितम् ॥ कृतिः ॥ तस्माइति चतुर्थीसमर्थाद्धितमित्येतस्मित्रर्थे वथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

5. An affix comes after a word in the fourth case in construction, in the sense of 'good for that.'

Thus वस्सेभ्यो हितो गोधुक्=वस्सीयः 'fit for calves' i. e. a cow-milker. So भवस्सीयः, पटब्यम्, गब्यम्, हविष्यम्, अपूष्यम्, अपूष्यम्, अपूष्यम्, ॥

#### शरीरावयवाद्यत् ॥ ६ ॥ पदानि ॥ शरीर, अवयवात्, यत् ॥ वृत्तिः ॥ शरीरं प्राणिकायः । शरीरावयववात्त्रिनः प्रातिपक्काद्यत् प्रत्ययो भवति तस्मै हितमिस्येतस्मिन्विष-वे । छस्यापवादः ॥

6. The affix **यत्** comes in the sense of 'good for that,' after a word denoting a part of the body.

The word शरीर means animal organism. This debars छ, thus, हैन्स्यम् good for the teeth.' केण्ड्यम्, आष्ट्रधम्, नैस्थम्, नैस्थम् such as dentrifice, snuff, oil &c. See VI. 1. 213.

खलयवमाषतिलवृषब्रह्मणश्च ॥७॥ पदानि ॥ सल-यव-माष-तिल-वृष, ब्रह्मणः, च, (यत् )

वृत्तिः ॥ खलाहिभ्यो यव्यत्ययो भवति तस्मै हितमिरवेतिस्मिन्त्रपये । छस्यापवादः ॥

7. The affix चत्र comes in the sense of 'good for that,' after the word 'khala,' 'yava,' mâsha,' 'tila,' 'vṛisha' and 'brahman.'

This debars छ. Thus खैल्यम् "suitable for threshing floor.' So also

No secondary derivatives can, however, be formed of the following कृष्णे हितम, ब्राह्मणेश्यो हितम्; the full phrases must be used in these cases, for these words take neither छ nor यत though कृष is = कृषन्, and ब्रह्मन् is = ब्राह्मण ॥

The word च in the sûtra indicates that the rule applies to words other than those enumerated. Thus रथाय हिता = रथ्या ॥

अजाविभ्यां थ्यन् ॥ ८ ॥ पदानि ॥ अज-अविभ्याम्, थ्यन् ॥ वृत्तिः ॥ अज अवि इस्वेताभ्यां थ्यन् प्रस्ययो भवति तस्मै हितमिस्वेतस्मिन्वषये । छस्यापवादः ॥

8 The affix ध्यन् comes in the sense of 'good for that,' after the words 'aja' and 'avi.'

This debars 'chha,' Thus অজ্ঞ ৰুষে 'the yellow jasmine called yûthi.' অবিংয়া মুখি: ॥

आत्मन्विद्वजनभोगोत्तरपदात् खः॥९॥ पदानि॥आत्मन्-विद्वजन, भोगोत्तर-पदात्, खः॥

ृषृत्तिः ॥ आत्मन् विद्वजन इत्येताभ्यां भोगोत्तरपदाच प्रातिपदिकास्खः प्रत्ययो भवति तस्मैहितमित्येतस्मि-न्विषये । छत्यापवादः ॥

वात्तिकम् ॥ पञ्चजनातुपसंख्यानम् ॥ वात्तिकम् ॥ सर्वजनाद्रुञ्म् खश्च । वा॰ ॥ महाजनात्रित्यं ठम्यक्तव्यः ॥ वा॰ ॥ राजाचार्याभ्यांतु नित्यम् ॥ वा॰ ॥ आचार्यादणत्वं च ॥

9. The affix 'kha' comes in the sense of 'good for that,' after the words 'âtman,' and 'visvajana' and after compounds having the word 'bhoga' as their second term.

This debars छ ॥ In the sûtra, the म of मासन has not been elided, indicating that it should not be compounded with the word भाग which would have been the case otherwise. It therefore follows from this irregular construction of the sûtra, that the word भागान्य does not apply to the words भागान्य and विश्वसन, but these words are themselves prakiti. Thus मासन म स मासनीनम् 'suitable for ones self' the म of âtman, which required to be elided by VI. 4. 144, is saved by VI. 4. 169. So also विश्वसनीनम् 'suitable for all men.' The word विश्वसन must be a karmadhâraya compound, meaning 'all men,' for the application of this rule; when it is a Tatpurusha or a Bahuvrîhi compound, it will take छ. As, विश्वसनाय हितं = विश्वसनीयम्, 'beneficial for man-kind.'

Vart:—So also after Karmadharaya Compound पंचजन, e. g. पंचजनीनम, otherwise पंचजनीयम्॥

Vart:—After the Karmadharaya compound सर्वजन, there are the affixes and ख, as, सर्वजनीनं, and सार्वजनिक्स; otherwise सर्वजनीयम् ॥

Vart:—The affix उम् comes always after the word महाजन whether it be a Karmadharaya or a Tatpurusha, but not so when it is a Bahuvrihi Compound. As महाजनाय हितं = माहाजानिकं॥ In a Bahuvrihi it will be महाजनीय: with

Compounds having भोग as their final term, also take the affix ख. as, ।। हिभोगीणः and पितृभोगीणः ।। The word भोग means 'body.' But मान्नीयः and पित्रीयः with छ, when the word भोग does not follow.

Vart:—The words राजा and आचार्य followed by 'bhoga' take always the affix ख, as, राजभोगीन: and आचार्यभोगीन: ॥ In the case of आचार्यभोगीन:, the is not changed into ज (VIII. 4. 2.) The words do not take the affix ख when used singly. As, राज्ञे हितम, आचार्याय हितम, no affix being employed.

सर्वपुरुषाभ्यां णढञी ॥ १० ॥ पदानि ॥ सर्व - पुरुषाभ्याम्, ण-ढञी ॥ वृत्तिः ॥ सर्वपुरुषाभ्यां यथासंख्यं णढञी प्रस्ययो भवतः तस्मै हितमित्येतस्मिन्विषये । छस्यापवादः ॥ वार्त्तिकम् ॥ सर्वाण्णस्य वा वन्तनम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ पुरुषाद्वथविकारसमूहतेनकृतेश्विति वक्तव्यम् ॥

10. The affixes wand come in the sense of 'good for that' after the words 'sarva' and 'purusha'.

This debars 'chha'. Thus सर्वस्मै हितं = सार्वम्. So also पौरुषेयम् ॥

Vârt :—The affix ण comes optionally after सर्व, as, सर्वीयम् or सार्वम् ॥

Vârt:—The affix हज्ज comes after पुरुष when the word so formed means: 'slaughter', 'modification', 'a crowd', or 'made by him'. As पारुषेया बंध: &c. 'man-slaughter', 'a crowd of men', 'human action', 'made by man'. e. g. पीरुषेयो मन्यः 'a book written by man' contra. अपीरुषेया वेदाः 'The Vedas are non-human'.

माणवचरकाभ्यां खञ् ॥ ११ ॥ पदानि ॥ माणव - चरकाभ्याम्, खञ् ॥ वृत्तिः ॥ माणवचरकशब्दाभ्यां खञ् प्रत्ययो भवति तस्मै हितमित्येतस्मिन्वषये । छस्यापवादः ॥

11. The affix खञ्च comes in the sense of 'good for that', after the words 'manava', and 'charaka'.

This debars छ. As माणवाय हितं = माणवीनम्. So also चारकीणम् ॥
तद्र्यं विकृतेः प्रकृती ॥ १२ ॥ पदानि ॥ तद्र्थम्-विकृतेः, प्रकृती ॥
वृत्तिः ॥ प्रकृतिक्पादानकारणं, तस्यैव उत्तरमवस्थान्तरं विकृतिः । विकृतिवाचिनः प्रातिपदिकात्मकृताविनवृत्तिः ॥ प्रकृतिक्पादानकारणं, तस्यैव उत्तरमवस्थान्तरं विकृतिः । विकृतिवाचिनः प्रातिपदिकात्मकृताविनवृत्तिः ॥ प्रकृतिक्पादानकारणं, वस्यैव उत्तरमवस्थान्तरं विकृतिः ।

12. After a word being the name of a product, the above-mentioned affix comes, to denote a thing which is the primitive that is serviceable for that.

The word बक्ति means 'primitive or the material cause of a product'. The word बिक्ति means 'the product' or 'modification of such primitive' तर्थ 'serviceable for that' i. e. 'the primitive being serviceable for the product'. The word तर्थ shows that the primitive must be serviceable for that particular product and nothing else. That is to say, an affix will not come to

denote any product in general, but only when the primitive is serviceable for a particular product and nothing else. The word नक्ये shows also that the word must be in the 4th case, when the affix is added. Some read the words तस्में हितं also into this sûtra.

Thus अङ्गारे यो हितानि एतानि काष्टानि = अङ्गारीयाणि काष्टानि 'wood serviceable for making charcoal;' so also प्राकारीया इष्टकाः 'bricks serviceable for making a wall'. Here अङ्गारीय and प्राकारीय are formed by छ V. I, I. Similarly शङ्क्यं सह 'wood serviceable for a spear', पिचन्यः कार्पासः 'cotton plant serviceable for cotton'.

Why do we say तहर्यम् 'serviceable thereto'? Observe ववानां धानाः, धानानां सक्तवः ॥ Here there is modification of primitive, but सक्तु is the product also of other things than धानाः such as लाजा &c.

Why do we say विकृते: 'after a product'? Observe उदकार्यः कूपः, there is no affix. For कूपः 'a well' and उदक 'water' do not stand in the relation of प्रकृति and विकृति i. e. material cause and effect. As 'water' is not the modification or product of 'the well', though it is found in the well, and therefore, the affix is not employed.

Why do we say प्रकृती 'to denote a primitive'. Observe भस्यर्था कोशी 'a sheath serviceable for a sword'. The sword is a product of iron, but a sheath is not the primitive of the sword.

By using the words प्रकृति and विकृति it is further shown that the prakriti is liable to modification or vikâra.

#### छदिरुपधिवलेढें म् ॥ १३ ॥ पदानि ॥ छदिः उपाधि, बलेः ढम् ॥ इतिः ॥ छदिरादिभ्यः दार्धेभ्यो ढम् पत्ययोभवति तदर्थे विक्रतेः प्रकृतवित्येतस्मिन्वषये। छस्यापदादः ॥

13. The affix  $\overline{\operatorname{csq}}$  ( $\pm$ / $-\operatorname{qq}$ ) comes, in the sense of a primitive serviceable for a product, after the words 'chhadis', 'upadhi', and 'bali', denoting the product.

This debars छ. Thus छादियेयाणि तृणानि, भौपधेयं तरु, बालेयास्तण्डुलाः ॥

The affix comes after the word उपिध without changing the sense. उप धीयत इख्यिध:=रथांगम् 'part of a wheel between the nave and the circumference or the wheel istelf'. The word भीपधेय also means the same.

ऋषभोपानहोर्क्यः ॥ १४ ॥ पदानि ॥ ऋषभ, उपानहोः ज्यः ॥ वृत्तिः ॥ ऋषभ उपानह इत्येताभ्यां ग्र्यः प्रत्ययो भवति तदर्थं विकृतेः प्रकृतावित्येतस्मिन्विषये। छस्यापवादः॥

14. The affix sq (+/-q) comes, in the sense of a primitive serviceable for a product, after the words 'rishabha' and 'upanah' denoting the products.

Thus आर्थभ्यो वस्तः, भौपानह्याः मुड्जः ॥ This 'ñya' debars 'chha'. Even when the primitive is 'leather चर्म', the affix 'ñya' will come after उपानह् irregularly debarring अञ्च of V. I. 15. Thus भौपानह्यं चर्म ॥

#### चर्मणोञ् ॥ १५ ॥ पदानि ॥ चर्मणः, अञ् ॥

ृ वृत्तिः ॥ चर्मण इति षष्ठी । चर्मणो या विकृतिः तद्वाचिनः प्रातिपदिकाद्य् प्रत्ययो भवति तद्र्ये विकृतेः प्र-कृतावित्येत्तस्मिन्वषये । छस्यापवादः ॥

15. The affix  $\sqrt[4]{-3}$  comes, in the sense of a primitive serviceable for a product, after a word expressing the product of leather.

The word चमण: in the aphorism is in the genitive case. This अझ् debars छ. Thus वार्द्ध चर्म and वारजं चर्म a leather serviceable for making a 'vârdhra' and 'vârata' i. e. a leather thong.

तदस्य तदस्मिन्स्यादिति ॥ १६ ॥ पदानि ॥ तद्-अस्य, तद्-अस्मिन, स्यात्

वृत्तिः ॥ तिहिति प्रथमा समर्थविभिक्तिः, अस्योते प्रत्ययार्थः, स्याविति प्रकृतिविशेषणम् । हतिकरणो विवक्षा-र्थः । एवं द्वितीयेपि वाक्ये । सप्तम्यर्थे तु प्रत्यय इत्येतावान्त्रिशेषः । प्रथमासमर्थात्षब्न्यर्थे सप्तम्यर्थे च यथा-विहितं प्रत्ययो भवति । यत्तरप्रथमासमर्थे स्याचन्त्रवित । इतिकरणस्ततश्चिदिवक्षा ॥

16. The above mentioned affixes come after a word in the first case in construction, with the force of a genitive or a locative, when the word in the first case is agent of the verb 'syat';—in other words—the above-mentioned affixes have also the senses of 'very well sufficient there to' and 'very well sufficient to be made therein'.

The word तर् shows that the word in construction must be in the Ist case, the words अस्य 'of it' and अस्मिन् 'in it' show the senses of the affix, the word स्थान् 'it can be' qualifies the primitive, the word इति is for the sake of distinctness. Thus प्राकार आसाम इष्टकानां स्थान् = प्राकारीया इष्टकाः 'the bricks sufficient to raise a wall'. So also प्रासादीयं तर ॥ Similarly प्राकारोऽस्मिन्देशे स्थान् च प्राकारीयो देशः 'a place sufficient to make a wall therein'. प्रासादीया भूमिः ॥

The word स्यात् being in the Potential Mood (विधि लिङ्) of अस् 'to be,' has the force of संभावन 'potentiality, sufficiency' as given in Sûtras III. 3. 154 &c. Such as when the large number of bricks makes it possible to raise a wall, we say प्राकार आसामिष्टकानां स्थात्॥ Similarly when the quality (गुण) of a land, such as its area, situation &c, makes it possible to erect a palace therein, we say, प्रासावो स्थिन्वेशे स्थात्॥

In the examples under this sûtra, there is no modification ( বিকাर) of

the primitive (प्रकृति ) into a product, as was the case under sûtra V. I. 12. The examples under this sûtra show merely the 'adequacy, fitness or sufficiency' of a thing for a certain purpose. Herein lies the difference between this sûtra and the previous ones.

The repetition of the word तर twice in this sûtra shows the existence of this Grammatical maxim: अनेकस्मिन् प्रस्थयार्थे प्रस्थेकं समर्थ विभक्तिः संबन्धनीयः 'when the sense of an affix is more than one, the case in construction to which the affix must be added must be shown in each case.'

Why there is no affixing in this case: प्रासाहो देवरत्तस्य स्यात्? The use of इति in the Sûtra would prevent this, the force of इति being that the secular usage must be looked to in forming these derivatives.

## परिस्नाया ढञ्॥ १७॥ पदानि ॥ परिस्नायाः, ढञ्॥ इतिः ॥ परिस्नायाः ढञ् ॥ स्थयो भवति तदस्य तदस्मिन्स्यादिन्येतस्मिन्नये । छस्यापवादः ॥

17. The affix ভয় (+/— पय) comes, after the word 'parikhâ' in the above senses of 'this is sufficient for that', and 'this is sufficient therein'.

This debars os. Thus पारिखेयी भूमिः 'land sufficient to make a mote thereon'.

Up to this Sûtra was the governing force of the affixes  ${\bf v}$  and  ${\bf v}$  Hereafter another affix will be taught.

#### प्राग्वतेष्ठञ् ॥ १८ ॥ पदानि ॥ प्राग्वतेः, ठञ् ॥

्रशृत्तिः ॥ तेन तुल्यं क्रिया चेद्वातिर्रात वश्यति । प्रागितस्माद्वतिसंशब्दनाद्यानितउर्ध्वमनुक्रमिष्यामः द्रम् परः यस्तेष्विकतोत्रोतिन्वयः ॥

18. Upto Sûtra V. 1. 115 (excluding that) the affix z=(+/-z=0) bears rule.

The affix डज् governs all the succeeding sûtras upto तेन तुल्यं कि व चेहार and has the senses given to it in Sûtras V. I. 37 &c. Strictly speaking th affix डज् governs only upto V. I. 110 and not upto 115. Thus in Sûtra 7: the affix डज् must be read. as पारायणिकः, तौरायणिकः, चान्द्रायणिकः॥

आर्द्द्रा विज्ञान क्यापरिमाणाद्दक् ॥ १९ ॥ पदानि ॥ आ-अर्द्दात्-अ-गो-पुच्छ संख्या - परिमाणात् -ठक् ॥

्वृत्तिः ॥ तद्रईतीति वच्यति । आ एतस्मादर्हसंशब्दनायानितः कर्श्वमनुक्रमिष्यामः डक् प्रस्थयस्तेष्विश्वः वेदितब्यः गोपुच्छारीन्वर्जयस्वा । अभिविधावयमाकारः तेमार्हस्यर्धेपि डक् भवस्येव ॥

Karika कर्ध्वमानं किलोन्मानं परिमाणं तु सर्वतः । भावामस्तु प्रमाणं स्वात्संख्या बाद्या तु सर्वतः ॥

19. Upto Sûtra V. 1. 63, inclusive, the affix হছ ( +/—ফ্র or +/-ফ্র) bears rule, with the exception of the word 'gopuchchha', or a Numeral, or a word denoting a measure of capacity.

Strictly speaking उक् governs upto sutra V. I. 65. The word आहाँद् is made up of आ + अहाँत् The force of आ here is अभिविधि or inclusive, so that in the Sûtra तरहात (V. I. 63) also, the उक् will be employed. The affix उक debars उम् ॥ The sense will be the same as given in V. I. 37 &c. the difference between उक् and उम् being in accent only. Thus निष्क्रया क्रीतं = नैष्क्रिकेम, So also पाणिकेम ॥

But गोपुच्छेन क्रीतम् = गाँपुच्छिक्तम्, the accent falling on गाँ; so also with words denoting Numbers and Measures, as षाँष्टिकम्, पाँस्थिकम्, काँडिकिम्॥

The word परिमाण in this sûtra has its technical signification, and not its etymological sense. Technically मरिपाण does not include संख्या, etymologically it does. Pâṇini has used this word परिमाण in some sûtras in its technical sense, in others in its etymological sense. Thus in sûtras IV. I. 22, and V. I. 19 the technical sense is taken, while in sûtras IV. 3. 156 and V. I. 57 the etymological sense is meant. Technically परिमाण means सर्वतो मानं or a measure of capacity, and surface namely length and breadth and height or depth, such as प्रस्थः &c, i. e. a cubic measure and a square measure. In this sense it is to be distinguished from the measures of length or lineal measure, technically called प्रमाण, such as a दितस्थ 'a cubit' &c, on the one side, and the measures of weight, technically called उम्माण such as पल, &c on the other side. In short उम्मान means a measure of weight or gravity, परिमाण means a measure of volume or capacity, प्रमाण means a lineal measure, and a संख्या is beyoud all these.

असमासे निष्काार्दिभ्यः ॥ २० ॥ पदािन ॥ अस्मासे -निष्कादिभ्यः ( ठक् ) वृत्तिः ॥ आर्ह्मावृत्येव । निष्कादिभ्यः शब्देभ्यो ऽसमासे ठक् प्रत्ययो भवति आर्हीयेष्वर्थेषु । ठमोपवादः ॥

20. The affix zee comes after the words free &c, when they are not parts of a compound, the sense of the affix being that taught in the subsequent sûtras upto V. 1. 63.

The word आहात् is understood in this sûtra also. This हक् debars हझ. Thus नैस्किकेंस, पाणिकेंस, पादिकेंस, माधिकेंस॥

Why do we say असमासे 'when not compounds'? Observe पैरमनेष्क्रिकम् रैन्तननेष्क्रिकम् formed by उम् (V. I. 18.) Compare VII. 3. 17 by which the Vriddhi of the second term takes place and not of the first.

Q. Is not the employment of the word असमासे in the Sûtra redundant? For by the maxim महणवता प्रातिपदिकेन तदन्तिविधनास्ति "that which cannot

possibly be anything but a pratipadika, does, contrary to I. 1. 72, not denote that which ends with it, but it denotes only itself;" the pratipadika निष्क being especially mentioned in the sûtra, the rule will apply to the word निष्क and not to a word ending with निष्क ॥

A. The employment of the word असमासे in this Sûtra, indicates by implication (jñâpaka), that in spite of the above maxim, the तदन्ताविधः I. I. 72 applies in the previous sûtras, while in the subsequent sûtras its does not. As उगवाहिन्या यत् V. I. 2, the यत् applies not only to गा &c but to words ending in गा &c. As गन्यम् and सुगन्यम्, अतिसुगन्यम् ॥ Not only अपूज्यम् अपूर्णयम् V. I. 4. but also यवापूज्यम्, यवापूर्णयम् ॥ Not only इन्त्यम् V. I. 6. but also राजदन्त्यम् ॥

While in the sûtras subsequent to this V. I. 20, the tadanta-vidhi applies only to words preceded by a Sankhyâ and that also in Sûtras upto V. I. 115 and not there after as, देपारायणिक: and नेपारायणिक V. I. 72. Even in this latter case, when an affix is elided by लुक् the tadanta vidhi does not apply. Thus द्वाभ्यां अर्थाभ्यां कीतं निर्व अर्थ + उस् V. I 18 = दिश्चेष, the affix being elided by V. I. 28. Now in forming a tertiary derivative from this word दिश्चेष, the tadanta vidhi will not apply. Thus दिश्चेषण कीतं, here what affix are we to subjoin? If tadanta-vidhi applied, we get the affix अस् V. I. 26 in the alternative. But tadanta-vidhi not applying, we get the general affix उस् V. I. 8 and have दिशीपकम ॥ Here the affix उस् is not elided by V. I. 28, as there is no Dvigu compounding. The above rule is summarised in the following ishti भारकते: संख्यापूर्वपदानां तर्क्तमहणमलुकि॥

The words 1. निष्क, 2. पण, 2. माघ, 4. वाहद्वोण and 5. षाष् belong to निष्काहि class.

शताञ्च उन्यतावशते ॥ २१ ॥ पदानि ॥ शतात्, च, उन्-यंती, अशते ॥
वृत्तिः ॥ आर्हाद इत्येव । शतशब्हात् उन्यती प्रत्ययो भवतः अशते ऽभिधेये । आर्हीयेष्वर्थेषु । कनोपपादः ।

21. The affixes  $\mathbf{z}_{\mathbf{q}}$  (—/ $\mathbf{z}_{\mathbf{q}}$ ) and  $\mathbf{z}_{\mathbf{q}}$  (—/ $\mathbf{z}_{\mathbf{q}}$ ) come in the senses taught upto V. 1. 63 after the word  $\mathbf{z}_{\mathbf{q}}$ , when it is not a part of a compound, and when it does not mean merely a 'hundred'.

The word आहान V. I. 19 is understood here also. These affixes उन and यन debar the affix कन् V. I. 22. Thus श्रोतन क्रीतम् = शस्यम् or शातिकम् 'purchased for a hundred gold coins'.

Why do we say अश्रते 'when not meaning merely 'a hundred'? Observe शतं परिमाणमस्य = शतंत्र निरानम् 'a band whose measure is hundred'. The word अश्रते qualifies the sense of the affix, and not that of the base, the latter not being possible; for the word शत as a base must always mean 'a hundred'. The following examples will illustrate the meaning; शत्त्रमध्याया:परिमाणमस्य मन्यस्य = शतंकः'a book con

sisting of hundred Adhyayas'. In this case there is essentially no difference between the base (prakriti) and the sense of the affix (pratyayartha), though there is apparent difference, for the sake of applying the affix. For शतकः is a book essentially consisting of hundred: while शरं 'a carriage purchased for a hundred coins', does not contain hundred as its essential part. Similarly शतको गोसंघ: 'a herd of cows hundred in number'. Here the संच essentially consists of शत and so there is the affix का and not उन् or यत् (V. 1.58). But not so in the case of शरं शाटकशतं, शतिकं शाटकशतं, for here the sense of the affix is formed by the sentence, and not discovered merely from the word. Hence the following Vartika शतमतिषेधेऽन्यशतर्वेऽप्रतिषेध: 1

The word च in the sûtra draws in the word असमासे from the previous sûtra. Thus हो च चिह्नातं, हिश्गतेन सीतं = हिशातकम् 'purchased for a hundred and two coins'. Here the affix is कन् V. 1. 22. So विश्वतकम् ॥ According to the Ishti given in the last Sûtra, the tadanta vidhi applies here.

संख्याया अतिरादन्तायाः कन् ॥ २२ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः,अतिरादन्तायाः,कन्॥ वृत्तिः ॥ आहीहित्येव। संख्याया अत्यन्ताया अराहन्तायाश्च कन् प्रत्यया भवति आहीवेष्वर्थेषु । ठमा ऽपवादः ।

22. The affix kan  $(\bot - \pi)$  comes after a Numeral, when it does not end with ति or शत्, the sense of the affix being that taught hereafter upto V. 1. 63.

The word आहांत् is to be read into this sûtra also. The word संख्या is defined in I. 1. 23. This कन् debars उम्। Thus पंचिमः क्रीतः = पंचकः, बहुकः, गणकः॥

Why do we say 'when it does not end in ति or दात्'? Observe सामितिक, चैंग्लारिशतक: formed by ठज्ञ् But why कातिक is formed by कन् and not by ठज्ञ् or ठक्, as the word कित also ends in ति? The word कित is formed by adding the affix दित, while the rule applies to the numerals which in their primitive state end with ति such as समितः, अद्योतिः, विद्यति &c. Here apply the two maxims अर्थवर्महणे नानर्थकस्य 'a combination of letters capable of expressing a meaning denotes whenever it is employed in Grammar, that combination of letters in so far as it possesses that meaning, but it does not denote the same combination of letters void of a meaning;' and निर्मुबन्धक महण न सामुबन्धकस्य 'when a term void of Anubandhas is employed in Grammar, it does not denote that which has an Anubandha attached to it'. Therefore when ित is taken, it does not mean दित ॥

वतोरिद् वा ॥ २३॥ पदानि ॥ वतोः, इट् , वा ॥

शृति ॥ वस्यन्तस्य संख्याःवात् कन् सिद्ध एव, तस्य स्वनेन वा इडागमो विधीयते। वतोः परस्य कनो वा इडा-गमा भवति आर्क्षयेष्ययेषु ।

23. The affix 'Kan' coming after a Numeral end-

ing with बत, takes optionally the augment इत, the sense of the affix being those given upto V. 1. 63.

The words ending in वत् are संख्या; see I. 1. 23: and would consequently take कन् by V. 1. 22. The present sûtra ordains the optional affixing of हुई to this कन्।। Thus तावस्कः or तावतिकः, यावितकः or यावस्कः।

विंशतित्रिंशद्भ्यां ड्बुनसंज्ञायाम् ॥ २४ ॥ पदानि ॥विंशाति-त्रिंशतभ्याम्-ड्बुन्-असंज्ञायाम् ॥

वृत्तिः ॥ विशातित्रिशद्भ्यां द्वुत् प्रत्ययो भवति असंज्ञायां विषये आहीयेष्वर्येष ।

24. The affix इंद्रुत् ( — अक) comes in the senses taught upto V. 1. 63, after the words 'Vinsati' and 'trinsat', when it does not denote a Name: the ति and अत् of the base being dropped before this affix.

Thus विंशति + ड्युन् = विंश + अक (VI. 4. 142) = विंशकः; विशत् + ड्युन् = विंश् + अक (VI. 4. 143) = विंशकः ॥

Why do we say असंज्ञायाम् 'when not denoting a Name'? Observe, विश्वतिक, विश्वत्कः formed by affix कन् V. I. 22. Q. Why do you affix कन्, when it is prohibited by the phrase अतिश्वतन्तायाः; for विश्वति ends in ति and विश्वत् ends in श्वन्? The affix कन् will be added by dividing the sûtra into two: viz: (1) विश्वतिविश्वर्थां (2) उदुनसंज्ञायाम्; the meanings being (1) The affix 'Kan' is added to vinsati and trinsat; (2) The affix dvun is added to the same words, when not denoting a name.

कंसाष्ट्रिटन् ॥ २५ ॥ पदानि ॥ कंसात्-दिटन् ॥ वृत्तिः ॥ कंसाष्ट्रिटन् पत्ययो भवति भाईविष्वर्थेषु । ठमोपवादः । वार्त्तिकम् ॥ अर्द्धाचेति वक्तव्यम् ॥ वा० ॥ कार्यापणाष्ट्रिटन्वक्तव्यः ॥ वा० ॥ प्रतिशब्दश्चास्यादेशो वा वक्तव्यः ॥

25 The affix दिउन् ( — इक) comes in the senses taught upto V. 1. 63, after the word कंस ॥

This debars ठञ् ; the anubandha दि of टिडन् shows that the feminine of the word will be formed by इनिष् (IV. 1. 15), the इ of दि is for the sake of pronunciation, the न of टिडन् is for accent (VI. 1. 197). Thus कंसिक: fem. कंसिकी ।

V dr t:—So also it must be stated after the word आर्थ; e.g. आर्थिकः अर्थिका ।

Vârt:—So also after the word कार्यापण, e. g. कार्यापणिकः sem. कार्यापणिकः or कार्यापणिकः sem. कार्यापणिकः sem. कार्यापणिकः sem. कार्यापण before this affix, as, प्रतिकः sem. प्रतिकः ॥

श्चर्पादञन्यतरस्याम् ॥ २६ ॥ पदानि ॥ श्चर्पात्, अञ्च, अन्यतरस्याम् ॥ वृत्तिः ॥ शूर्षश्रव्यतरस्यामम् प्रत्ययो भवति आर्शयेष्वयेषु । ठञोपवादः ॥ पक्षे सोपि भवति ।

26. The affix अञ् (±'-अ) comes optionally in the senses taught upto VI. 1. 63, after the word 'sûrpa'.

This debars डज् which comes in the alternative. As, जूपेंण क्रीतं = शीर्पम् or शीर्पिकम् ॥

श्वतमानार्वेशतिकसहस्रवसनादण् ॥ २७ ॥ पदानि ॥ शतमान-विंशतिक-सहस्र-वसनात्-अण् ॥

वृत्तिः ॥ शतमानाहिभ्यः शब्देभ्यो ऽण् प्रस्ययो भवति आर्हीयेव्वर्थेषु । इक्ट ज्कानामपवादः ।

27. The affix अण (+-अ) comes in the senses taught upto V. 1. 63, after the words 'satamâna', 'vinsatika', 'sahasra', and 'vasana'.

This debars डब, डक् and कन्॥ Thus शतमानेन कीतं = शातमानं so also वेंशितकम् साहस्रम् and वासनम्॥

अध्यर्द्धपूर्वद्विगोर्श्वगसंज्ञायाम् ॥ २८ ॥ पदानि ॥ अध्यर्द्ध-पूर्व-द्विगोः, लुक्,असंज्ञा-याम् ॥ शृत्तिः ॥ आर्हाहित्येव । अध्यर्द्वशब्दः पूर्वी यस्मिन्तस्मारुधद्वपृत्वीत्मातिपरिकात् द्विगोश्र परस्य आर्हीयस्य लुग् भवति, असंज्ञायां विषये ।

28. The affix having the senses taught upto V.1.63, is elided by  $\sqrt[3]{5}$ , after a stem beginning with the word adhyardha, and after a Dvigu compound, when it is not a Name.

The word आहाँन् is understood here also. Thus अध्यद्धंकंसम, द्विकंसम, अध्य-द्वंशूर्पम्, द्विशूर्पम्, विकंसम्, चिशूर्पम् ॥ Here the affixes व्हिन् and अस् are elided.

Though in the words दिशुपंम् &c. the affix is elided, it is only so when the affixing of the taddhita occasions a Dvigu compounding (II. 1. 51) such as in द्वाग्यां शूर्पाण्यां क्रीतं = दिशूपंम् ॥ Here the resultant is a Dvigu compound. But in forming tertiary derivatives the affix is not elided, as दिशूपंण कीतं = दिशीएंकम् ॥ Hence the following rule: दिशीलंकि तिविभित्तमस्णम् ॥ See IV. 1. 88, V. 1. 20.॥

Why do we say असंज्ञायाम् 'when not a Name'? Observe पांचलोहितिकम् or पंचलोहितिकम् and पांचकलायिकम् being names of certain measures. The feminine word लोहिनी is changed into the masculine by the Vartika भस्यादे तदिने given under VI. 3. 35.

The word areas is a Sankhyâ (See I. 1. 23), and a word beginning with it will be a Dvigu compound. Its separate mention in this sûtra may appear superfluous. It is however so mentioned, in order to indicate (jūāpaka) that

this word is not always a Sankhyâ. Thus for the purposes of the application of the affix कृत्वसूच् (V. 4. 17), this word is not a sankhyâ.

विभाषा कार्षापणसहस्राभ्याम् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ विभाषा, कार्षापण, सहस्रा-भ्याम्, ( सुक्)॥

वृत्तिः ॥ अध्यर्द्धपूर्वाद् द्विगोश्च कार्षापणसहस्रान्तादुत्तरस्याशीयप्रत्ययस्य विभाषा लुग्भवति । बा॰ ॥ सुवर्णदातमानयोरुपसंख्यानम् ॥

29. The affix having the senses taught up to V-1.63 is optionally luk-elided, after the words karshapana, and sahasra, when they are preceded by adhyardha or are members of a Dvigu compound.

This sûtra makes the clision optional, when it was compulsory by the last sûtra. Thus अध्यद्धेकार्षापणम् or अध्यद्धेकार्षापणम् or दिकार्षापणिकं, दिकार्षापणम् or दिकार्षापणिकं कम्, here the affix टिटन् (V. 1. 25) is elided in one case, and not clided in the other. When it is not elided, प्रति may be substituted for कार्षापण (V. 1. 25). अध्यद्धेप्रतिकम्, दिप्रतिकम् ॥

So also after the word सहस्र, e. g. अध्यद्धंसहस्रम् or अध्यद्धंसाहस्रम्, द्विसहस्रम् or विसाहस्रम्। When the affix is not elided, the forms above shown with irregular Vriddhi of the second stem, are evolved by sútra VII. 3. 15.

Vârt:—The words सुवर्ण and शतमान should also be enumerated. As, धाध्यद्धंसुवर्णम् or अध्यद्धंसांवर्णिकम्, द्विसुवर्णम्, द्विसोवर्णिकम्, अध्यद्धंशतमानम्, अध्यद्धंशातमानम्, दिस्शतमान or द्विशातमानम्॥ The irregular Vriddhi of the second term takes place by VII. 3. 17.

द्वित्रिपूर्वाश्विष्कात् ॥ ३० ॥ पदानि ॥ द्वि, त्रि, पूर्वात्, निष्कात्, ( स्तुक् ) ॥ कृतिः ॥ द्विगोरित्येव । द्वित्रिपूर्वाक् द्विगोर्निष्कान्ताक्षरीयप्रत्ययस्य विभाषा सुग्भवति । वा० ॥ बसुपूर्वाक्षेति वक्तव्यम् ॥

30. The Arhîya-affix (V. 1. 63) is optionally elided after a Dvigu occasioning compound, of the word nishka, preceded by dvi and tri.

The word द्विगोः 'a taddhita occasioning a Dvigu compound' of V. 1. 28 is to be read into this sûtra. Thus द्विनिष्कम् or दिनेष्किकम्, त्रिनिष्कम् or त्रिनेष्किः कम् (VII. 3. 17).

Vârt:—So also when nishka is preceded by बहु, e g. बहुनिष्क्रम् or बहुने ष्किकम् ॥ The irregular Vriddhi of the second term is caused by VII. 3. 17.

बिस्ताख ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ बिस्तात्-च ( लुक् ) ॥ वृष्णः ॥ क्वित्रपूर्वावित चकारेणानुकृष्यते,क्विपूर्वाद्विस्तान्तावृक्तिः परस्यार्शीवप्रस्थयस्य विभाषानुग्भवति । 31. The ârhîya-affix (V. 1. 37-63) occasioning a Dvigu compound, is optionally elided after the word bista, preceded by dvi or tri.

The word च in the sûtra draws in the words द्वित्रपूर्वात् ॥ Thus द्विविस्तम् or द्विविस्तम्, निर्विस्तम् or त्रिवेस्तिकम्, नहिवस्तम् ॥

The separation of this sûtra is for the sake of the subsequent sûtra.

विश्वतिकात्स्वः ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ विश्वतिकात्-खः ॥
वृत्तिः ॥ अध्यद्धपूर्वात्प्रातिपदिकादिगाश्च विश्वतिकारुकार्वेषु खः प्रत्ययो भवति ॥

32. The affix kha (ईन) comes in the arhiya senses (V. 1. 37-63) after the word vińsatika, when preceded by the word adhyarddha or a Numeral, occasioning a Dvigu.

Thus अध्यद्धविश्वतिकीनम्, द्विविश्वतिकीनम् and त्रिविश्वतिकीनम् ॥ Being especially ordained, this affix ख is not elided by V. 1. 28.

### स्तार्या ईकन् ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ खर्याः, ईकन् ॥

ृष्तिः ॥ अध्यर्द्धपूर्व्वाद् द्विगोरित्येव । अध्यर्द्धपूर्वात्मातिपदिकाद् द्विगोश्च खारीशब्दान्तादा**र्हीयेष्वयेषु ईकन्** प्रत्ययो भवति ॥

र्याक्तिकम् ॥ केवलाचेति वक्तव्यम् ॥ वा० ॥ काकिण्याश्चीपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ केवलायाश्च ॥

33. The affix îkan  $(\angle - \xi \mathbf{a})$  comes in the Arhîya senses (V. 1. 37-63), after the word khârî, when preceded by the word adhyardha or a Numeral occasioning a Dvigu.

Thus अध्यद्भेखारीकम्, द्विखारीकम्॥

Vart :- So also after the word खारी alone, as खारीकम् ॥

Vart:—So also after the word काकिणी, as, अध्यद्धंकाकिणीकम्; दिकाकिणीकम्, विकाकिणीकम्, विकाकिणीकम् ॥ So also when the word is alone: as, काकिणीकम् ॥

पणपादमाषशताद्यत् ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ पण-पाद-माष-शतात्, यत् ॥ इतिः ॥ अध्यद्भपूर्वात् द्विगोरित्येव । अध्यद्भपूर्वात् द्विगोश्च पणपात्माषशतशब्दान्तादाहीयेष्यरेषु यत् प्रस्वयो भवति ।

34. The affix yat (4) comes in the ârhîya senses (V. 1. 37-63), after the words paṇa, pâda, mâsha and sata, when preceded by the word adhyardha, or a Numeral occasioning a Dvigu.

Thus अध्यक्षंपण्यम्, ह्विपण्यम्, त्रिपण्यम् so also अध्यक्षंपाद्यम्, द्विपाद्यम्, त्रिपाद्यम् ॥ Here पाद् is not changed into पद्, by VI. 3. 53. The substitution enjoined by VI. 3. 53 takes place when पाद् means the foot of a living being, while here it means a measure of capacity. So also अध्यक्षंमाध्यम्, द्विमाध्यम्, त्रिमाध्यम्, अध्यक्षं-भाष्यम्, द्विमाध्यम् ॥

#### शाणाद्वा ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ शाणात्-धा (यत् ) ॥

्वृत्तिः ॥ अध्यर्द्धपूर्वातृहिगारित्येव । शाणशब्दादध्यर्द्धपूर्वाद् द्विगोरार्शवेष्वय्येषु वा वत् प्रत्ययो भवति । ठम्रोः पवादः । पक्षे सोपि भवति ।

वार्त्तिकम् ॥ शताश्चेति वक्तव्यम् ॥

35. The affix yat comes optionally after the word sana, in the arhiya-senses (V. 1. 63), when it is preceded by the word adhyardha or a Numeral occasioning a Dvigu.

This debars हज्ज् which also comes in the alternative, and is then elided by V, 1. 28. Thus अध्यद्धशाण्यम् or अध्यद्धशाणम्, दिशाण्यम् or दिशाणम्, विशाणम्, विशाणम्, विशाणम्,

Vart:--So also optionally after the word ज्ञात, as, अध्यक्ष्यात्यम् or ज्ञातम्, ज्ञित्यम् or ज्ञातम्, ज्ञित्यम् or ज्ञातम्,

### हित्रिपूर्वादण्च ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ हि त्रि-पूर्वात्, अण्, च ॥

वृत्तिः ॥ शाणाद्वेरयेद, द्वित्रिपूत्राच्छाणान्तात्प्रातिपदिकादाहीयेष्यर्थेषु अण् प्रत्ययो भवति, चक्राराद्यस वा।

The श्रम् comes optionally by the last sûtra and is also drawn into this by the word च. Thus we have three forms, द्विशाण्यम्, द्वैशाणम्, and द्विशाणम्, so also विशाण्यम्, वेशाणम् and विशाणम् ॥

The irregular Vriddhi of the second term in cases of compounds of numerals, taught in VII. 3. 15-17, does not however take place in the case of sire, this word being especially excluded from the operation of those rules, see VII. 3. 17. The Vriddhi here is regular as taught by the general rule VII. 2. 117.

#### तेन क्रीतम् ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ तेन-क्रीतम् ॥

वृत्तिः ॥ ठञारयस्त्रयोदश प्रत्ययाः प्रकृताः तेषामितः प्रभातं समर्थविभक्तयः प्रत्ययार्थाम् मिर्दिश्यन्ते॥तेने ति ततीयासमर्थात् कीतमित्ये तस्मित्रर्थे यथाविहतं प्रत्ययो भवति ॥

37. The thirteen affixes taught in V. 1. 18-36, have the sense of "purchased with this price", and are added to a word in the third case in construction.

The thirteen affixes उम्, उक्, उन्, यत्, कन्, इन्नुन्, दिउन्, अम्, अण्, ख, इंकर, यत् and अण् have already been taught. Now is taught their sense, and the case in construction of the word to which they should be added. The तन shows that the word must be in the 3rd case in construction: and कीतम् shows that the sense is that of 'purchased'. The illustrations have already been given in the previous sûtras. Some more may be mentioned here. Thus समित्याकीतं = सामतिकम्, आश्रीतिकम्, नैष्किकम्, पाणिकम्, पारिकम्, नायिकम्, श्रास्थम्, श्रास्थम्, श्रास्थम्, श्रास्थम्, श्रिकम्, विकम्, विक्म, विकम्, विकम्, विकम्, विकम्, विकम्, विकम्, विकम्, विकम्, विक

The affix will come after a word in the 3rd case in construction when it means 'price,' and the force of the 3rd case is that of 'instrument' (II. 3. 18) and not that of 'agent.' Therefore, there is no affixing in the words रेवरसीन क्षीतं or पाणिना कीतं॥

Nor does the affix come after a dual or a plural. Thus मस्याभ्यां कीतं or मस्ये: कीतं, there is no affixing, as it is not the idiom. But ब्राभ्यां कीतं = बिकस, विकस, पंचकस, मुद्रे: कीतं = मैक्सिकस, माधिकस. Here there is affixing after a dual and plural, for the words दि, चि are essentially dual or plural, and in the case of मुद्रा: and माषः, those are always used in the plural, for it is not possible to purchase anything with a single grain of शुद्र or माषः ॥

तस्य निमित्तं संयोगोत्पाती ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ तस्य, निमित्तम्, संयोग-उत्पाती ॥ वृत्तिः ॥ तस्येति पष्ठीसमर्यात्रिमित्तमित्वेतस्मित्रयें बथाविहितं प्रत्ययो भवति, बत्तनिमित्तं संयोगभेत्स भव-ति वसातो वा ॥

वार्त्तिकम् ॥ तस्यनिमित्तप्रकरणे वातपित्तभ्लेष्मभ्यः श्वमनकोपनयोरुपसंख्यामम् ॥ वा॰ ॥ सम्निपाताचेति वक्तष्यम् ॥

38. The above affixes have further the sense of "for its sake", when the meaning is a relation or an unwonted appearance.

The word सस्य shows that the word in construction must be in the 6th case, the word निर्मिसं 'cause or occasion' gives the sense of the affix; संयोग means 'a connection, or relation': उत्पात: means 'a portend indicative of good or bad luck.' Thus शतस्य निर्मिसं धनपतिना संयोग:= शस्यः 'a connection with a rich man for the sake of getting a hundred.' So also शतिकः, साहसः॥ So also शतस्य निर्मिस- अन्यातो रक्षिणक्षिस्पश्चनम् = शस्यम्, शतिकम्, साहसम् "the twitching of the right eye for the sake of a hundred "i. e. indicative of acquiring or losing a hundred, a thousand &c.

Vart:—The above affixes come after the words बात, पित्त, and इतेष्म in the senses of allaying or vitiating. As बातिकम् 'allaying or vitiation of windy humour.' So also पैतिकम्, फेलिम्बकम् ॥

Vart:-Also after the word सन्निपात, as, सान्निपातिकम् ॥

गोद्वयचोऽसंख्यापरिमाणाश्वादेर्यत् ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ गो-द्वयचोः, अ-संख्या-परि-माण-अश्वादेः, यत् ॥

षृत्तिः ॥ गोश्वश्चात् ह्याचेश्व प्रातिपविकारसंख्यापरिमाणाश्वादिविवर्जिताचत् प्रत्ययो भवति तस्य निमित्तं संयोगोत्पातावित्येतस्मित्रये । ठञावीनामपवादः ॥

वात्तिकस् ॥ ब्रह्मवर्षसादुपसंख्यानम् ॥

39. After the word in and after a word having two syllables, with the exception of a Numeral, or a Measure of

capacity, or asva &c, the affix yat ( $\mathbf{q}$ ) is added, in the above sense of 'a relation or a portent for the purpose of that'.

This debars डझ्. As गो निमित्तं संयोग उत्पातो वा = गैंग्ब्य: 'a connection or a portent for the sake of a cow.' So also after a word of two syllables, as, धैन्यव, स्वर्यम, यशस्यम, आयुर्धम् ॥

Why do we say "when not a word denoting a Numeral, or a Measure of capacity or अद्द &c"? Observe पंचानां निमित्तं = पंचकम्, सप्तकम्, अष्टकम्; प्रास्थिकम् खाराकिम्, आश्विकः formed by V. 1. 22, 18, 19.

Vart:—The word ब्रह्मवर्ष्यस should be enumerated: e. g. ब्रह्मवर्ष्यस्य निमित्तं गुरुणा संयोगः = ब्रह्मवर्षस्यम् "relationship with a teacher in order to acquire Brahmavarchasa."

1 सम्ब, 2 अन्मन्, 3 गण. 4 ऊर्णा, 5 उमा, 6 शङ्गा ( भङ्ग भङ्गा ), 7 वर्षा (वर्ष), 8 वसु. ॥
पुत्त्राच्छ च ॥ ४० ॥ पदानि ॥ पुत्त्रात्, छ, च ॥
वृत्तिः ॥ पुत्त्रशब्शब्शच्छः प्रत्ययो भवति चकारासस्व तस्य निमित्तं संयोगोत्पातावित्वेतस्मिन्विषेत्र ॥

40. After the word putra, the affix chha (र्य) also comes, as well as yat (य), in the above sense of 'a relation or a portent for the purpose of that.'

The word पुत्र being a dissyllabic word would always have taken बत् by the last aphorism. This ordains छ also. Thus पुत्रस्य निर्मित्तं संयोग उत्पाता वा = पुः त्रीयम् or पुत्रयम् ॥

सर्वभूमिपृथिवीभ्यामणञी ॥ ४१ ॥ पद्ानि ॥ सर्वभूमि-पृथिवीभ्याम्, अण्-अञी ॥ वृत्तिः ॥ सर्वभूमिपृथिवीशब्दाभ्यां ययासंख्यमणञी प्रत्ययौ भवतः, तस्य निमित्तं संयोगोत्पाताविष्येतिस्य न्विषये । टकोपवारी ॥

41. The affixes an  $(\pm -3)$  and an  $(\pm -3)$  are respectively added to the words sarvabhûmi and prithivî, in the above mentioned sense of "a connection or a portent for its purpose".

This debars ढक्. Thus सर्वभूमेर्निमित्तं संयाग उत्पातो वा = सार्वभामः, so also पार्यिवः॥ In सार्वभीमः there is Vriddhi of both members of the compound by VII. 3. 20.

तस्येदवरः ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ तस्य, ईइसरः ॥ वृत्तिः ॥ तस्येति षष्ठीसमर्थाभ्यां सर्वभूतिमृथियीशब्दाभ्यामणजी प्रत्ययो भवत ईश्वर इत्येतस्मिन्विषये ।

42. To the same bases sarvabhûmi and prithivî, are added the same affixes an and an respectively, in the sense of "lord thereof".

Thus सर्वभूमेरी अरः = सार्वभौमः 'the lord of the whole earth', पार्थिवः 'the lord of the earth'.

The word तस्त्र, showing the genitive construction of the base, has been repeated in this sûtra, though its anuvitti was running into it from V. I. 38; in order to show that the senses given in V. I. 38 do not extend further. Had तस्त्र not been repeated here, the word श्वरः would have been an attribute, like the words संशोग and उत्पात, of the word निमित्तः ॥

तत्र विदित इति च ॥ ४३॥ पदानि ॥ तत्र-विदितः-इति-च (अण्-अजी) ॥
बृत्तिः ॥ तत्रेति सप्तमीसमर्थाभ्यां सर्वभूमिपृथिवीशब्शभ्यां यथासंख्यमणत्री प्रत्ययी भवतः, विदित इत्येतसिम्मर्थे ।

43. To the same bases sarvabhûmi and prithivî, being in the 7th case in construction, are added the same affixes an and an respectively, when the sense is that of "known therein".

The word विदितः means known published &c. सर्वभूमी विदितः = सार्वभौनः known in the whole world. So also पार्थिवः ॥

लोकसर्वलोकाद्ठञ् ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ लोक-सर्वलोकात्, उञ् ॥
वृत्तिः ॥ लोकस्वेलाकशक्ताभ्यां तनेति सप्रमीसमर्थाभ्यां विदित इत्येतसिन्विषये उग्र प्रस्ययो भवति ।

44 The affix than (+/— इक) comes in the sense of 'known therein', after the words loka and sarvaloka, in the 7th case in construction.

Thus लोकी विदितः = लैकिकः, सार्वलीकिकः ॥ The irregular Vriddhi of both members takes place by VII. 3. 20.

तस्य वापः ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ तस्य-वापः ॥ वृत्तिः ॥ तस्येति सप्तमीसमर्थाद्वाप इस्वेतस्मित्रथे यथाविहितं प्रस्ययो भवति ।

45. The above mentioned affixes (V. 1. 18 &c) come after a word in the sixth case in construction, in the sense of 'sown with so much'.

The word बाप: means 'sown therein' i. e. a field. Thus प्रस्थस्य वापः क्षेत्रं = मास्थिकम् 'sown with a Prastha', द्वीणिकम्, खारीकम्, i. e. a field sown with a quantity of grain measuring a Prastha or a Drona or a Khârî.

पाश्त्रारष्ठन् ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ पात्रात्-ष्ठन् ॥ वृत्तिः ॥ पात्वरास्त्रात् वृत् प्रत्ययो भवतिः तस्य वाप इत्येतस्मिन्विषये । ठञोपवादः ।

This debars ठड्य. The च of छन् is for accent (VI. 1. 197), the च is for some (IV. 1. 41). The word पाच denotes a measure of capacity. Thus प्राचस्थापार न्यानिक केचमू, fem पाचिकी केचभक्तिः॥

तदस्मिन्द्वद्व्यायलाभग्रुल्कोपदा दीयते ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ तद्, अस्मिन्, वृद्धि-भाय-लाभ-ग्रुल्क-उपदा, दीयते ॥

वृत्तिः ॥ तारिति प्रथमासमर्थारिसिनिति सप्तम्यर्थे वथाविहितं प्रत्यवो भवाति वत्तत्प्रथमासमर्थे वृद्धािदि चेत्तरीयते ।

बार्त्तिकम् ॥ चतुर्ध्वर्यउपसक्यानम् ॥

47. The above mentioned affixes have also the sense of "an interest, or a rent, or a profit, or a tax, or a bribe given thereby or in that".

The affix is added to a word in the first case (तर्) in construction. The sense of the affix is that of a locative (आस्मन्). The word दीयते 'is given' in the singular number joins with each one of the word वृद्धि, आय &c. The sum paid by a debtor to his creditor over and above the principal, is called वृद्धि or interest. The share of profit taken by landlord in villages &c. is called आय or rent. The increase over the capital by sale of cloth &c. is called आय or profit. The share of the king for protection &c. is called आक्य or tax. The present or bribe is called उपद्या । Thus पंचास्मिन् वृद्धि वा आयो वा लाभो वा सुल्को वा उपद्या वा दीयते = पंचतः 'that transaction &c. in which five per cent is given as interest, rent, profit, tax or bribe'. Similarly समकः, सुल्कः, साहकः &c.

Vârt:—So also in the sense of a Dative. As पंचास्नै वृद्धिया सावो वा लाभी वा उपरा वा रीवते = पंचको देवदत्तः "Devadatta to whom five per cent is given as Interest &c". This Vârtika may be redundant, if we take the locative as sometimes having the force of dative also. As in the sentence सममज्ञाह्मणे दानं ॥

#### पूरणाद्धार्ठन् ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ पूरण, अर्द्धात्, ठन् ॥

वृत्तिः ॥ पूरणवाचिनः शब्दादर्भ्रशब्दाव्या ठन् प्रत्वया भवति तरस्मिन्वृद्धायलाभशुस्कोपदादीयतद्दस्यतस्मिसर्थे । यथायथं ठक्टिटनोरपवादः ।

48. The affix than (1-14) comes in the same sense of "an interest, a rent, a profit, a tax or a bribe given thereby or therein", after a word denoting an ordinal, and after the word ardha.

This debars डक् and हिडन् ॥ Thus ब्रितीचो वृद्धाहिरस्मिन् हीयते = द्वितीचिकः, हृतीः विकः, पंचामिकः, सप्तमिकः, अद्भिकः ॥ The word अर्च्च is technically the name of इर्एकार्थ।

भागाद्यम् ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ भागात्, यत्, च ॥

वृत्तिः ॥ भागराब्सचात् परवयो भवति । चक्षाराद्ठंश्व । तर्रासम्बुद्धावलाभग्रस्कोपरा दीवतद्दयेतासिमर्थे ।

49. The affix yat (4) comes after the word bhaga in the sense of "an interest, a rent, a profit, a tax or a bribe given thereby or therein".



870

By the word च in the sûtra हम् also comes. This debars हम् ॥ Thus आगो वृद्धादिरस्मित् दीवते = भाग्यं or भागिकां दातम् ; भाग्या or भागिकां विद्यातिः ॥ The word आग also denotes कपकार्थ ॥

तस्यति वहत्यावहति भाराद्वंशादिभ्यः॥ ५०॥ पदानि॥ तत्, हरति, वहति, आवहति, भारात्, बशादिभ्यः॥

बृत्तिः ॥ तदिति द्वितीबासमर्थाद्धरत्वादिष्वर्थेषु बयाविहितं प्रत्ववो भवति ।

50. The above mentioned affixes, after the word are preceded by the word are &c, have the sense of 'who carries away, or conveys or brings that'.

The case in construction here is accusative (तर्). Thus वंशभारं इरित, वहति मावहति वा = वांशभारिकः, सौरजभारिकः, बाल्बजभारिकः ॥

Why do we say "after भार"? Observe वंशं हरति, no affixing. Why do we say "preceded by वंश &c". Observe ब्रीहिभारं हरति, no affixing.

According to another explanation, the phrase भाराव् वंशाविश्वः is explained as भारभूतेश्वो वंशाविश्वः. Then the sûtra will mean "the above named affixes come after वंश &c. when they denote a load". Thus भारभूतान् वंशान् इरित = वंशिकः, कौटजिकः, वाल्वजिकः॥ Why do we say "when denoting a load भार"? Observe वंशं इरित ॥ Why do we say after वंश &c.? Observe भारभूतान् वृशिन् वहाति ॥ Both these explanations are valid and traditional.

The word हरति means to carry to another place or to steal; वहीत means to carry on ones back or head, आवहाति means to produce or bring.

1वंश, 2 कुटज, 3 बल्वज, 4 मूल, 5 स्थुणा, (स्थुण), 6 अक्ष, 7 अदमन्, 8 अभ्य, 9 लक्षण\*, 10 उक्षु, 11 खदु ।।

घस्तद्रव्याश्यां ठन्कनी ॥ ५१ ॥ पदानि ॥ वस्त-द्रव्याश्याम्, ठन्, कनी ॥ वृत्तिः ॥ वस्तद्रव्यशस्त्राभ्यां दितीयासमर्थाभ्यां यथासंख्य वन् कत् इत्येती प्रत्ययी मवतो हरत्यादिष्वर्धेषु ।

51. The affixes than  $(-- \sqrt{\pi})$  and kan  $(-- \sqrt{\pi})$  come respectively after the words vasna and dravya, in the second case in construction, in the same sense of 'who carries &c.'

Thus वस्तं हरति वहति वा = वस्तिकः, द्रव्यकः ॥

संभवत्यवहरति पचिति ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ सम्भवति, अवहरति, पचिति ॥ शुन्तिः ॥ ताहिति हितीया समर्थविभक्तिरतुवर्त्तते । ताहिति हितीयासमर्थास्संभवत्याहिष्वर्थेषु यथाविहितं भव्ययो भवाति । तवाधेयस्य प्रमाणामतिरेकः संभवः । ढपसंहरणमवहारः । विक्वेशनं पाकः । बार्त्तिकम् ॥ तत्पचतीति ब्रोणाहण्च ॥

52. The above-mentioned affixes have also the

sense of "what is capable of holding that; or takes away that, or cooks that."

The word त्र is understood here, showing that the word in construction to which the affix is to be added should be in the accusative. The word संभव means the capacity to hold the exact quantity; अवहार means 'taking away, or containing.' Thus प्रस्थं संभवति = प्रास्थिकः 'a vessel capable of holding a Prastha measure.' So प्रस्थमवहरति or प्याचि = प्रास्थिकः 'a vessel or a person that takes away, holds or cooks a Prastha measure.' Similarly काउचिकः and खारीकः ॥ The word संभव does not govern the word प्यति, thus प्रस्थं प्यति ब्राह्मणी = प्रास्थिकी 'Brahmanî who cooks a Prastha.'

Vart:—The affix अज also comes after the word द्वाज in the sense of 'who cooks that.' e. g. द्वांज पचात बाह्मणी = द्वांजी or द्वांजिकी।

आढकाचितपाचात्र्यात्र्यास्याम् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ आढक, आचित, पात्रात्, स्नः, अन्यतरस्याम् ॥

श्रातः ॥ भावकाचितपात्रश्रादेश्यो दितीयासमर्थेभ्यो उन्यतस्यां संभवात्ष्यियेषु खः प्रस्थयो भवति । 53. The affix kha (ईन) may optionally be added in the above sense of 'being capable of holding &c,' after the words âdhaka, âchita, and pâtra.

This ख debars दश् which comes in the alternative. Thus आहक् संभवति, अवहरति, पचाति वा = आहक्तीना or आहक्तिकी, आचितीना or आचितिकी, पात्रीणा or पात्रिकी॥

द्विगोष्ठश्च ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ द्विगोः, ष्ठन्, च ॥ वृत्तिः ॥ भाढकाचितपाद्वादित्येव । भाढकाचितपाद्यान्ताद् द्विगोः संभवत्यादिष्वर्थेषु छन् प्रत्ययो भवति, भकाराध्यः, भन्यतरस्याम् ॥

54. The affix shthan ( — कि) as well as the affix & ( त) may optionally come, after the same words adhaka, achita, and patra, being final of a Dvigu compound, the sense being that of 'what can hold, &c.'

The ख is read into the sûtra by the word च of the aphorism These two affixes ख and छन् being especially ordained, are not to be elided by V. I. 28. But when in the alternative, we add the general affix डम्, then it is elided by V. I. 28. The न of छन् is for accent (VI. I. 19). and the च for हीच् ॥ Thus we have 3 forms:—प्रावकिकी, ब्याबकीन, or ब्याबकी; ब्याचितिकी, ब्याचितीना, ब्याचितीना, ब्याचिता In this case of ब्राचिता the feminine is not formed by हीच् (IV. I. 21) because of the specific prohibition contained in IV. I. 22. So also दिवानिकी, दिवानीण and दिवानी

कुलिजाल्लुक्**षो च ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ कुलिजात्, लुक्, स्रो, च ॥** वृत्तिः ॥ दिगोरित्येव कुलिजराष्ट्रान्ताद् द्विगोः संभवत्यादिष्वर्थेषु लुक्**सौ भवतः । चकाराखंत्र अ**न्यत<sup>रह्याः</sup> बंद्ग्लानुवृत्या लुगपि विकल्प्यते ॥ 55. After the word kulija, being the final of a Dvigu, there is optionally the elision of the above affixes, or the adding of the affix ख(इन), in the sense of 'what can hold that &c'

By च the affix छन् is also added. The elision being optional, the affix इज् V. I. 18 may optionally be elided by V. I. 28. Thus we get four forms: हिक्लिजिकी ( छन् ), हिक्लिजिकी ( उस् लक् ), हिक्लिजिकी ( उस् )।। In the last example, there is not vriddhi of the second term, though it was so required by VII. 3. 17. The anomaly is explained by holding that the word केलिज should be included in the exception along with पंजा and शाण of VII. 3. 17.

सोस्यांशवस्त्रभृतयः ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ स्रो, अस्य, अंश, वस्न, भृतयः ॥ वृत्तिः ॥ स इति प्रथमासमर्थावस्योति षष्ठपर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति यत्तत् प्रथमासमर्थनशब्धभृतये बत्ताः भवन्ति ॥

56. The affixes taught in V. 1. 18 &c have also the sense of 'this is his portion, price or pay.'

The सः shows that the case in construction is nominative. The word अंश means 'share,' दस्न means 'price,' भृति means 'wages.' Thus पंच अशो वस्नी वा भृतिर्वास्य = पंचकः 'whose portion, price or pay is five' So सप्तकः, साहस्रः ॥

तद्स्य परिमाणम् ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ तद्, अस्य, परिमाणम् ॥ वृत्तिः ॥ तर्शित प्रथमासमर्थाइस्येति षष्ठभर्थे यथाविवितं प्रथयो भवति यत् प्रथमासमर्थे परिमाणं चे तद्भवति ।

57. The affixes V. 1. 18 &c have the sense of "this is its measure."

The word तर् shows that the word in construction should be in the nominative case. Thus प्रस्थः परिमाणमस्य = प्रास्थिको राश्चिः 'a heap whose mass is a Prastha.' So also खारीकः, श्रास्थः, श्रातिकः, साहस्रः, द्वीणिकः, कौडविकः, वार्षश्चातिकः, वार्षसह- स्विकः।। So also खष्टिजीवित परिमाणमस्य = पाष्टिकः, द्विसाप्रातिकः॥

Why the words तरस्य have been repeated in this sûtra, when their anuvritti could have been drawn from the last aphorism, the word खें s स्य and तरस्य being the same? The repetition shows that the affixes are again ordained, so that the elision taught in V. 1. 28 does not apply. Thus हे पष्टी जीवित परिमाणपस्य = विचाष्टकः, दिसामितिकः, ॥ Here the affix is not elided by V. 1. 28.

संख्यायाः संक्रासंघसूत्राध्ययनेषु ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, संक्रा-संघ-सूत्र-अध्ययनेषु ॥

जन्य पन् भु ॥ वृत्तिः ॥ तदस्य परिमाणमिति वर्त्तते । संख्यावात्यिनः प्रातिपरिकात्परिमाणोपाधिकात्प्रयमासमर्थारस्येति षष्ठभर्ये यथाविद्यितं प्रत्ययो भवति । सज्ञासंघसूत्राध्ययनेदिति प्रत्ययार्थविशेषणम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ स्तोमे उविधिः पञ्चदशाद्यर्थः ॥ वा० ॥ श्रन्शतोडिनि श्टन्शिते ॥ वा० ॥ विदेतिभोति वक्तस्यम् ॥ 58. The affixes V. 1. 18 &c come after a word denoting a numeral, in the sense of "this is its measure," when the word so formed means a Name, a Multitude, a Book, or a fixed way and mode of study.

The phrase तरस्य परिमाणं is understood here. The word in construction to which the affix is to be added should be in the nominative case. When it is a Name, the affix does not change the sense of the radical. Thus पंचकाः = पंचः 'the Five' as पंचका सकुनवः, किकाः 'the Three' = सालक्षावनः ॥ The sense of the primitive is changed when it means a संघ 'a multitude or flock'; as पंचकः संघः, अहकः ॥ So also when it means a स्व 'a Book', as, अहावध्यायाः परिमाण मस्य सूचस्य = अहकं पाणिनीयम् 'The Ashṭaka of Pāṇini viz, a Book comprising Eight Adhyâyas'. So also रशकं वैयामपरीयम्, किकं काशकृत्वम् ॥ Is not a collection of Adhyâyas the same as संघः? No, the word संघः is confined to a collection of living beings only.

The word अध्ययन means 'study'. Its numerical measure (संख्या परिगण) means the particular number of times, or ways in which it should be read. Thus पंचकोऽधीतः 'what is studied five-times or in five modes' सप्तकोऽधीतः so also अष्टकः or नवकः ॥

Vart:—The affix द comes after the words पंचव्दा &c, when the word means a Stoma. As, पंचव्दा मन्त्राः परिमाणमस्य = पंचव्दाः स्तोमः, सप्तव्दाः स्तोमः &c. The indicatory इ causes the elision of final (ह) by VI. 4. 143, in the cases of words like एकार्विदाः &c. In the case of पंचव्दाः the न is elided by VI. 4. 144.

Vârt:—The affix दिनि comes in the Chhandas after words ending in श्वात and श्वत, as, पंचवशिनोद्धंमासाः, त्रिश्चानो मासाः॥

Vart :- So also after the word विश्वति, as विश्वनोऽद्गिरसः ॥

पङ्क्तिविंशति त्रिंशश्चत्वारिंशत्पञ्चाशत्पष्टिसप्तत्यशीतिनवतिशतम् ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ पङ्कि, विंशाति, त्रिंशत्, चत्वारिंशत्, पञ्चाशत्, पष्टि, सप्तति, अशीति, निवति शतम् ॥

वृत्तिः ॥ तदस्य परिमाणमिति वर्त्तते । पङ्क्तयादयः शब्दा निपात्यन्ते । बादिह लक्षणेनानुपपन्न तत्सर्वे निपातः नात्तिद्धम् ।

59. The following words are anomalous: pankti 'a verse', vinsati 'twenty', trinsat 'thirty', chatvârinsat 'forty', panchâsat 'fifty', shashthi 'sixty', saptati 'seventy', asîti 'eighty', navati 'ninty', and sata 'a hundred'.

The words মন্ত্র परি লেন্ are understood here also: पंक्ति is formed by adding নি to एच, the final being elided, meaning 'a verse the measure of which is five', i. e. a half-quarter consisting of 5 syllables. The word বিয়ানি is formed by adding মনিছ to the word বিৰু which replaces the two word হ্যা

हसतः as ही दशती परिमाणमस्य संघस्य = विश्वतिः ॥ So the affix शत् comes after विम् representing वयोदशतः; so for चतुर्णो दशतो we have चस्वारिन् and then add शत्, similarly with पंचाशत्॥ Similarly with the rest.

Note:—All the rest appears to be the conjectural etymology of Patanjali and Kåsikå-Kåra, and hence it is omitted.

The word पंक्ति also means 'a line'. As ब्राह्मणपङ्क्तिः, पिपीलिका पंक्तिः ॥ Here the sense has no relation to its etymology.

### पञ्चदृद्शती वर्गे वा ॥ ६० ॥ पदानि ॥ पञ्चत्-दशती-वर्गे-वा ॥ वृत्तिः ॥ पञ्चत् दशती दश्येती निपात्येते तदस्य परिमाणमित्यस्मिन्विषये वर्गेभिधेये ।

60. The words panchat and dasat in combination with varga, may be anomalously so formed, in the sense of 'this is its measure'.

This ordains उत्ति instead of कन् V. 1. 22, which also comes in the alternative. As पंचक्राः, इहाक्राः or पंचकावर्गः, इहाक्रोवर्गः॥

#### सप्तनोञ् छन्दासि ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ सप्तनः, अञ्, छन्दसि ॥ वृत्तिः ॥ वर्गद्रस्येव । सदस्य परिमाणमिति च । सप्तन्त्राम्बाच्छन्त्रसि विषये ऽम् प्रत्ययो भवति वर्गेभिधेये ।

As सप्त साप्तान्यस् अन्।। The phrase सदस्य परिनाण is understood here.

त्रिंशश्चत्वारिंशतोब्रीहाणे संज्ञायां उण् ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ त्रिंशस्-चत्वारिंशतोः, ब्राह्मणे, संज्ञायाम्, उण् ॥

वृक्तः ॥ तरस्य परिमार्णामरत्यव । वर्गद्दति निवृत्तम् । त्रिशचत्वारिशच्छव्शभ्यां संज्ञायां विषये उण् परययो भवति, तरस्य परिमाणमिरवेतस्मिन्त्रषये ब्राह्मणेभिधेये ॥

The word वर्ग does not govern this sûtra. The indicatory & causes the elision of the last vowel with the consonant that follows it (VI. 4. 143). The force of the locative case in जाग्रण is that of भिभेष and not विषय, i. e. when the word means a Brâhmaṇa itself. Had the force been that of विषय, it would have meant, 'in the Brâhmaṇa literature'. As विश्वस्थायाः परिमाणनेषां जाग्रणानां चिश्वालि जाग्रणानि 'The Brâhmaṇa containing thirty Adhyâyas'. So वारवारिशानि जाग्रणानि ॥ These being the names of certain Brâhmaṇas.

तद्रहित ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ तद्-अहित ॥ इतिः ॥ ताहिति हितीबासमधीव्हिति इत्वस्मिनधे यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥ 63. The affixes V. 1. 18. &c, have also the sense of 'who deserves that',

The case in construction here is accusative. Thus श्वेतच्छत्रमहीति = श्वेत-च्छिमकः "who deserves the White Umbrella". So also वास्त्रयुग्मिकः, श्वारवः, श्वितिकः साहसः॥

छेदादिभ्यो नित्यम् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ छेदादिभ्यः, नित्यम् ॥ वृत्तिः ॥ नित्यमहनं प्रत्ययार्थिविशेषणम् । छेशाहिभ्यो द्वितीयासमर्थेभ्यो नित्यमईतीत्यसिन्नरेथं यथाविहतं प्रत्ययो भवति ॥

64. After the words छद &c in the second case in construction, the above-mentioned affixes have the sense of "who deserves that under all circumstances".

Thus छेदं नित्यमहीत = छैदिकः, so also भैदिकः ॥

1 छेद, 2 भेद, 3 ब्रोह, 4 दोह, 5 नर्त ( वर्त ), 6 कर्ष, 7 तीर्थ\*, 8 संप्रयोग, 9 विप्रयोग, 10 प्रयोग\*, 11 विप्रकर्ष, 12 पेषण, 13 संप्रस, 14 विप्रस\*, 15 विकर्ष\*, 16 प्रकर्ष\*, 17 विराग विरहं च (from विराग is formed वैरिङ्गिक ), 11

र्शार्षच्छेदादा ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ शीर्ष-छेदात्,यत्, च ॥

वृत्तिः ॥ इतिर्वच्छेरसङ्गर् दितीयासमर्थात्रित्यर्गहतीत्यस्मित्रर्थे यत् प्रत्ययो भवति च काराग्रयाविहितस्य ॥

65. The affix yat (4) as well as the above affixes come after the word Sîrshachchheda in the accusative, in the sense of 'who deserves that under all circumstances'.

Thus शिरकंतरं नित्यमहीत = शीर्षच्छेचः, or शैर्षच्छेक्तिः ॥ The word शिरस् is changed irregularly into शीर्ष before the affix.

दण्डादिभ्यो यः॥ ६६॥ पदानि ॥ दण्डादिभ्यः, यः॥

वृत्तिः । निरवामित निवृत्तम्॥ रण्डाारिश्यो द्वितीयासमर्थेश्या ऽईतीत्यात्मन्नर्थे यः प्रत्ययो भवति । डकोपवारः।

66. After the words danda &c in the accusative, the affix ya comes in the sense of 'who deserves that'.

The word निस्य does not govern this sûtra. This य debars टक् V. 1. 19. Thus वण्डमहोति = वण्डम: 'deserving to be killed'. मुसस्य: &c.

1 हण्ड, 2 सुसल, 3 मधुपर्क, 4 कशा, 5 भर्घ, 6 मेघ, 7 मेधा, 8 सुवर्ण\*, 9 सहक, 10 वध, 11 युग, 12 गुहा, 13 भाग, 14 हभ, 15 भङ्ग\*, 11

Note.—The Sidhanta-Kaumudi gives the satra as क्ण्डाकियो यत्; another version gives the satra as दण्डाकिया only drawing the affix यत् from the last satra.

छन्दसि च ॥ ६७ ॥ पदानि । छन्दसि,च (यत्) ॥ वृत्तिः । प्रातिपश्किमात्राच्छन्दसि विषय तर्वतित्यासिक्षये यत् प्रत्ययो भवति । ब्रमादीनामपवादः ।

67. The affix yat  $(\bar{\mathbf{q}})$  comes in the sense of 'deserving that', in the Chhandas, after every prâtipadika.

This debars ठम् &c. Thus उद्क्या वृत्तयः, ग्रूँच्य पलाशः, गैंत्यों देशः ॥ See VI. 1. 213.

#### पात्राद् यंश्च ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ पात्रात्, घन्, च ॥ वृत्तिः । पात्रग्रब्सद् घन् परवयो भवति चकाराग्यच्च, तर्रहतीत्यस्मित्रर्थे । टक्टमोरपवादः ।

68. The affix ghan ( 🕹 इयं) together with yat (वं) comes in the sense of "deserving that", after the word pâtra.

This debars हक् and हम्॥ The word पात्र denotes measure also. Thus पात्रमहित = पात्रमः or पात्रमः॥

#### कडङ्करदक्षिणाच्छ च ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ कडङ्कर-दाक्षिणात्, छ, च ॥ वृत्तिः । कडङ्करराक्षिणाशब्दाभ्यां छः पत्ययो भवति, चकाराग्यच्च तर्वर्ततित्यस्मिन्विषये । ठकोपवादः ।

69. The affix chha (इंग) as well as yat (पं) comes in the sense of 'deserving that', after the words kadankara and dakshinā.

This debars ठक्।। Thus कडङ्करमहीत = कडङ्करीयः or कडङ्करीयः one deserving straw' such as a cow. So also दक्षिणीयः or दक्षिण्यो ज्ञाह्मणः a Brahmana deserving alms.'

# स्थालीविलातः॥ ७० ॥ पदानि । स्थालीविलातः-(छ-यते।) वृत्तिः । छयतावनुवर्तेते । स्थालीविलशब्दान्छयतौ प्रत्ययौ भवतः तर्रहतीत्यस्मित्रर्थे । ठकोपवाहै। ।

70. The affixes chha (ईय) and yat (यं) come in the sense of 'deserving that,' after the word sthâlîbila.

This debars ठक ॥ Thus स्थालीबिलीयास्तण्डुलाः or स्थालीबिल्याः 'rice deserving the pot' i. e. cookable rice.

यक्कार्त्वगभ्यां घखञ्जी ॥ ७१ ॥ पदानि । यक्क-ऋहित्वग्भ्याम्-घ-खञ्जी ॥ वृत्तिः । यत्कश्चराद्यत्वक्षशस्य यथासंख्यं घखञी प्रत्ययी भवतः तर्र्हतीत्यित्मिन्विषये । ठकोपवादी । वार्त्तिकम् ॥ यज्ञान्त्रिग्भ्यां तत्कर्माहेतीत्युपसंख्यानम् ॥

71. The affixes gha (इय) and खब्स (± — ईन) come respectively after the words yajña andritvija, in the sense of 'deserving that.'

This debars हक् ॥ Thus यतियो हाश्चणः 'a Brahmana worthy of honor at a sacrifice.' आर्थिजीनो हाहाणः॥

Vart:—After the words yajña and ritvija, these affixes have also the sense of "deserving the performance thereof". Thus यज्ञकर्माहति = यज्ञियो देशः 'a place fit for the performance of sacrifice.' फ्रांचिक कर्माहति = आर्वजीन ब्राह्मणकुलम् ॥

Here ends the governing power of इक् V. I. 19: hence forward is the government of इम् V. I. 18.

पारायणतुरायणचान्द्रायणं वर्त्तयति ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ पारायण-तुरायण-चान्द्रा-यणम्, वर्तयति ( ठञ् )

वृत्तिः । समर्थविभक्तिरतुवर्त्तते । अर्हतीति निवृत्तम् । पारायणादिश्यो दिसीबासमर्थेभ्यो वर्त्तयतीत्यास्पिन्नर्थे ढम् प्रत्ययो भवति ।

72. The affix than (+/— रक V. 1. 18) comes in the sense of 'who performs this', after the words parayana, turayana and chandrayana, being in the 2nd case in construction.

The force of अहंति ceases. Thus पारायणिक अष्ठाच 'a pupil, who reads under a teacher': तौरायणिको यजनानः, चान्द्रायणिकस्तपस्त्री ॥ The word पारायण means a 'teacher' (परस्य करोति) ॥

संदायमापन्नः ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ संदायम्-आपन्न (ठज्) ॥ वृत्तिः । संदायम्हाद्वाद्वीदीयासमर्थादापन्न इत्येतस्मिन्नथे ठम् प्रत्ययो भवति ।

Thus संवायनापनः प्राप्तः = सांवायिकः स्थाणुः "a doubtful pillar", i. e. in a precarious state.

योजनं गच्छति ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ योजनम्-गच्छति ( ठञ् ) ॥
वृत्तिः ॥ वोजनग्रन्ताद द्वितीयासमर्थाद् गच्छतीत्यस्मित्रयें वस् प्रस्वयो भवति ॥

वात्तिकम् ॥ कोशशतयोजनशतयोरुपसंख्यानम् ॥

बा॰ ॥ ततो ऽभिगमनमईतीति च कोशशतयोजनशतयोरुपसंख्यानम् ॥

74. The affix than comes in the sense of 'who goes', after the word yojana in the accusative construction.

Thus योजनं गच्छति = योजनिकः॥

Vart:—So also after the words क्रोशशत and ब्रोजनशत. As क्रोशशतिका,

Vârt:—The affix after these two words means also "who is worthy to be approached from so far". As कोशशतादिभगमनमहीत = कीशशतिको भिशुः, बीजन-शतिक आचार्यः॥

पथः ष्कन् ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ पथः- ष्कन् ॥

मृत्तिः ॥ पथिन्शब्हाद् द्वितीयासमर्थाद् गच्छतीत्वस्मित्रर्थे ष्कन्मस्ययो भवति ॥

75. The affix shkan  $(4-\pi)$  comes in the same sense of 'who goes there', after the word patha, being in the 2nd case in construction.

Of the affix ब्कन, ए is for डीए (IV. 1. 41), and न for accent (VI. 1. 197). As पन्यानं गच्छति = पैथिकः fem. पथिकी ॥ पन्थो ण नित्यम् ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ पन्थो,ण,नित्यम् ॥ इतिः ॥ नित्यमहणं प्रत्यवार्यविशेषणम् । पथः पन्य इत्यवमादेशो भवति णभ प्रत्यवो नित्वं गण्छतीत्वस्मि-न्विषये ॥

76. The affix na (± अ) comes after the word pantha, which becomes the substitute of pathin, the sense of the affix being "who always goes".

The word निस्त qualifies the sense of the affix. Thus पन्थानं निस्त्रं गच्छ-ति = पान्थः as पान्थो भिक्षां याचते ॥ Why निस्त्रं ? See पाथिकः ॥

उत्तरपथेनाहृतं च ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ उत्तरपथेन-आहृतम्-च ( ठञ् )॥
वृत्तिः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः । उत्तरपथशब्शक्तियासमर्थाशहृतमित्वेतस्मिन्त्रिषये ठम् प्रस्वयो
भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ भाइतप्रकरणे वारिजङ्गलस्थलकान्तारपूर्वपरादुपसंख्यानम् ॥

शा अजपथद्याङ्कुपथाभ्यां चोपसंख्यानम् ॥ वा ॥ मधुकमिरचयोरण् स्थलात् ॥

77. The affix उञ् comes, after the word 'uttarapatha' in the third case in construction, in the sense of 'who passes by that way' and 'what is conveyed by that way'.

The construction of the sûtra shows that the base must be in the 3rd case. The word च shows that the word गच्छति 'who passes by that way' should also be read into the aphorism. Thus उत्तरपथेनाहृतं = भौत्तरपथिकम् or उत्तरपथेन गच्छति = भौत्तरपथिकः ॥

Vart:—So also after the word प्य preceded by the words वारि, जङ्गल, स्थल, कान्तार the affix has the sense of 'conveyed by that way' or 'passing by that way'. As वारिपयेनाइनः = वारिपयिकम, वारिपयेन गच्छानि = वारिपयिकः, so also जाङ्गल-पिक, स्थालपथिक, कान्तारपथिक, masculine or neuter according as the affix means conveyed or passing.

Vart:—So also after the words अजपथ and शंकुपथ as, अजपथेनाहतं गच्छाति श = आजपथिकः, शांकुपथिकः ॥

Vart:—The affix अण् comes after the word स्थलपथ when the thing conveyed or brought means honey' or 'pepper'. As स्थालपथं मधुक्तं, स्थालपथं मिर्चम् ॥

कालात् ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ कालात् ( ठञ् ) ॥ वृत्तिः ॥ कालदिस्यधिकारः । यदित उर्ध्वनतकभिष्यामः कालदिस्येवं तद्वेदितष्यम् ॥

78. In the following sûtras, the phrase "after a word denoting time", should be supplied to complete the sense.

The word कालात् bears rule in the following aphorisms upto V. 1. 96 inclusive. Thus the next sûtra तेन निर्वृत्तम् means 'accomplished by means thereof'. We must read the word काल into it. As मासेन निर्वृत्तम् = मासिकम् &c.

## तेन निर्वेत्तम् ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ तेन-निर्वेत्तम् ॥ वृत्तिः ॥ तेनेति नतीयासमर्थान्कालवाजिनः प्रातिपदिकातिर्वत्तिमित्यस्मित्रथे दम् प्रस्वयो भवति ॥

79. The affix than  $(\pm/-\xi\pi)$  comes after a word denoting time, being in the third case in construction, in the sense of "to be accomplished by that time".

Thus अड्डा निर्वृत्तं = आह्निकम् "to be accomplished in a day" i. e. a certain portion of reading &c, आर्थमासिकम्, सांवत्सरिकम् ॥

तमधीष्टो भृतो भूतो भावी ॥ ८० ॥ पदानि ॥ तमधीष्टो, भृतः, भूतः, भावी ॥ वृत्तिः ॥ तमिति द्वितीयासमर्थाच्कालवाचिनः प्रातिपिक्काक्षीष्टो भृतो भूतो वा भावीत्वस्मित्रर्थे यथाविहितं प्रस्वयो भवति ॥

80. The above-affixes come after a word expressing time, in the accusative case in construction, in the senses of "solicited to instruct for such a period, hired for such a period, which had lasted for such a period, or which will last so long".

The word अधीष्ट: means "honorary office", therefore 'one solicited to teach, but who accepts no pay' III. 3. 161, भूतः means "engaged on wages", भूतः means 'the time pervaded or occupied by its existence', and भाषी the same as last in the future. The word denoting time will be in the second case by II. 3. 5. Thus मासमधीष्टः = मासिकोऽध्यापकः, so also मासंभूतः = मासिकः कर्मकरः, गासंभूतः = मासिको ब्याधिः, मासंभावी = मासिक उत्सवः ॥

Q. The solicitation (अध्यषण) and hiring (भरण) only take a short time, how can these acts extend over a month?

A. It is not these acts, but their results which extend over a month, such as, teaching and serving.

मासाद्वयसि यत्खञी ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ मासाद्, वयासि, यत्-स्रजी ॥ वृत्तिः ॥ मासग्रव्हाद्वयस्यभिषये यत्खनी प्रत्ययी भवतः । वन्नोऽपवासी ॥

81. The affixes yat ( य and khan ( + र्वन) come after the word masa, in denoting 'age'.

This debars हज्ञ ॥ The word भृतः of the previous sûtra should be read into this. Thus मासंभूतः = मास्यः or मासीनः 'a month old'.

Why do we say when denoting 'age'? Observe मासिकः ॥

### द्विगोर्थण् ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ द्विगोः, यप् ॥

वृत्तिः ॥ मासाद्वयसीति वर्तते । मासान्तार् द्विगोर्वप् प्रस्वयो भवति वयस्यभिधेये ।

82. The affix yap (4) comes after the word masa when forming a Dvigu compound; and meaning 'age'.

Thus ही मासी भूतः = दिमास्यः, त्रिमास्यः ॥

षण्मासाण् ण्यश्च ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ षण्मासात्, ण्यत्-च ॥ वृक्तिः ॥ वयतीत्येव । षण्मासादाद्यस्यभिषये ण्याः प्रत्ययो भवति, यण् च ॥

83. After the word shanmasa, come the affixes nyat (±—-vi) as well as vv and zz, in the sense of 'age'.

Thus पाण्नास्यः, पण्नास्यः, and पाण्नासिकः ॥

अवयसि ठंश्च ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ अवयसि, ठन्, च ॥ वृत्तिः ॥ षण्मासशब्दादवयस्यभिधेये वन् प्रत्ययो भवति ॥

84. The affix than  $(\angle -\xi \pi)$  comes also after the word shanmasa, when 'age' is not meant.

The च draws in the affix ज्यत् also. Thus षण्मासिकः or पाण्मास्यो रागः 'a disease lasting six months'.

समायाः खः ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ समायाः, खः ॥

वृत्तिः ॥ अधीष्टास्यश्रत्यारो ऽर्था अनुवर्त्तन्ते । समाराब्हार् द्वितीयासमर्थार् अधीष्टादिब्वर्थेषु खः प्रत्ययो भवति । ठञ्जोपवारः ॥

85. The affix kha (ईन) comes in the fourfold senses of solicited, hired, lasted, and will last, after the word samâ.

This debars **हम् ॥** Thus समामधी हो, भूतो भूतो भावी वा - समीतः ॥ Some say, the sense of the affix is तेन निर्वृत्तं V. 1. 79, as समया निर्वृत्तं = समीनः ॥

द्विगोर्वा ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ द्विगोः-वा ( खः ) ॥

वृत्तिः ॥ समायाः ख इत्येव । समाज्ञध्यन्ताद् द्विगोर्निर्वृत्तादिष्वर्थेषु पञ्चसु वा खः प्रत्ययो भवति ॥

86. The affix kha comes optionally in the senses taught in V. 1. 76, 80, after the word Samâ, forming a Dvigu.

In the alternative ट्रम् will also apply. The Vârtika taught in V. I. 20 (प्राग्वतेः रांख्यापूर्वप्रानां तवन्तप्रहण मलुकि) applies here also. Thus द्विमालीन or हैमा-सिकः, विमालीनः or नैमालिकः ॥

रात्रचहरसंबत्सराद्य ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ रात्रि-अहः-संवत्सरात्, च ( खः ) ॥

वृत्तिः ॥ रात्रि अहः संवस्सर इत्येवमन्ताद् द्विगोर्निर्वृत्तादिष्वर्थेषु वा खः प्रत्ययो भवति । खेन कुक्ते पक्षे ड-भिष्मित्तति ॥

87. The affix kha optionally comes in the fivefold senses (V. 1. 79, 82), after the words râtri, ahan, and samvatsara, occasioning a Dvigu.

In the alternative डम् will also come. Thus द्विरात्रीणः, द्वैरात्रिकः, इपहीनः VI. 4. 145 or देविद्वितः, द्विरांवत्सरीणः, द्विसांवत्सरिकः VII. 3. 15.

वर्षारुष्ठक् च ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ वर्षात् ' स्रुक्, च ॥ वृत्तिः ॥ हिगोरित्वेव । वर्षान्ताद् हिगोर्निर्वृत्तादिष्वर्थेषु वा खः प्रस्ववो भवति । पक्षे ठम् । तयोभ वा सुरभवति ॥

88. The above affixes kha and the may also be elided after a Dvigu ending in varshâ.

The affix ख as well as हम come in the five fold senses V. I. 79, 80, after the word वर्षा forming a Dvigu; and these two affixes may also be elided optionally. Thus we have three forms; ছিবর্ঘটা, ছিবার্থিকা or ছিবর্ঘটা: 'a disease that lasted two years'. Compare VII. 3. 16; but when the sense is that of সাবী, the form will be ছবর্থিক: ॥

### चित्तवति नित्यम् ॥ ८९ ॥ पदः नि ॥ चित्तवति-नित्यम् ( सुक् ) ॥

बृत्तिः ॥ चित्तवति प्रत्ववार्ये ऽभिधेवे वर्षशब्दान्ताद् द्विगोर्निर्वृत्तादिष्वर्थेषूत्पन्नस्य प्रत्यवस्य नित्वं लुग्भवित॥

89. The affixes meaning accomplished &c V. 1. 79, 80, are necessarily clided after the word varshâ forming a Dvigu, when it refers to a being endowed with reason.

षष्टिकाः षष्टिरात्रेण पच्यन्ते ॥ ९०॥ पदानि ॥ षष्टिकाः, षष्टिरात्रेण, पच्यन्ते ॥ वृत्तिः ॥ षष्टिकशब्शे निपास्वते. बहुतचनमतन्त्रम् । षष्टिरात्रशब्शचृतीवासमर्थास्कन् प्रत्ययो निपास्यते पच्यन्तदृस्त्रेतस्मिन्नर्थे, रात्रिशब्दस्य च लोपः ॥

90. The anomalously formed word shashtikan has the meaning of "what are matured in six nights".

The word पश्चिमाः may be said to be formed by adding कन् to पश्चिमां in the 3rd case in construction, then eliding the word पाणि, the force of the affix being 'matured'. Thus पश्चिमां पच्यन्ते = पश्चिमाः 'a kind of barley'. It is a name of barley and therefore does not apply to pulse, beans &c, though they may also ripen in six days.

वत्सरान्ताच्छदछन्द्सि ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ वत्सरान्तात्, छः, छन्द्सि ॥ वृत्तिः ॥ वत्सरान्तात्, छः, छन्द्सि ॥ वृत्तिः ॥ वत्सरान्तात्पातिपदिकान्निर्वृत्तादिष्यर्थेषु छन्दसि विषये छः प्रत्ययो भवातः । ठभोपवादः ॥

91. The affix chha (\$\frac{1}{4})\$ comes in the Chhandas, in the fivefold senses taught in V. 1. 79, 80, after a stem ending with vatsara.

This debars ठम् ॥ Thus इहत्सरीयः, इतावत्सरीयः ॥
संपरिपूर्वात्स्त च ॥ ९२ ॥ पदानि ॥ संपरिपूर्वात् स्त च ॥
वृक्तिः ॥ संपरिपूर्वाहत्सरान्तास्मातिपहिकाच्छन्त्रति विषये निर्वृक्तादिष्यर्थेषु सःप्रस्थयो भवति, स्वकाराच्छम्

92. The affixes ख (ईन) and छ (ईय) come in the Chhandas in the fivefold senses taught in V. 1. 79, 80, after the word vatsara, when preceded by sam and pari.

Thus संवस्तरीणः and संवत्सरीयः, परिवत्सरीणः and परिवस्तरीयः॥

तेन परिजय्यलभ्यकार्यसुकरम् ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ तेन-पारिजय्य, लभ्य, कार्य, सुकरम-(ठञ्) ॥

वृत्तिः ॥ तेनेति वृतीयासमर्थास्कालवाचिनः प्रातिपिक्कारपरिजय्य लभ्य कार्य्य सुकर इरयेतेष्वर्थेषु ठम् प्रस्ययो भवति ॥

93. The affix than (±/- इक or क) comes after a word denoting time, in the 3rd case in construction, in the sense of "to be subdued, to be gained or attained, to be completed and to be easily completed in that time".

Thus मासेन 'परिजण्यः (श्वयते जेतुं)⇒ मासिको ष्याधिः, सांवत्सरिको ष्याधिः, मासेन लभ्यः = मासिकः पटः, मोसेन कार्ये = मासिकं चान्द्रायणं, मोसेन सुकरो = मासिकः प्रासादः ॥

तदस्य ब्रह्मचयम् (ठ्रञ्)॥ ९४॥ पदानि॥ तत्-अस्य, ब्रह्मचर्यम्॥
वृत्तिः॥ तदिति प्रथमा समर्थादस्येति षष्ट्यार्थे ठञ् प्रत्ययो भवति, यत्तरस्येति निर्दिष्टं ब्रह्मचर्ये चेद्भवति॥
वर्तिति द्वितीयासमर्थास्कालवाचिनः प्रातिपिक्तित्रस्येति षष्ट्यार्थे ठञ् प्रत्ययो भवति ब्रह्मचर्ये चेद्गम्यते॥
वर्षात्तिकम् । महानाम्न्यादिभ्यः षष्टीसमर्थेभ्य उपसंख्यानम्॥ वा०॥ तद्यस्तीति च ॥
वा०॥ अवान्तरदीक्षादिभ्यो डिर्निवंक्तव्यः॥ वा०॥ अष्टाचत्यारिक्षतो इत्रुंथ डिनिथ वक्तव्यः॥
वा०॥ चातुर्मास्यानां यलेपश्च इ्युंथ डिनिश्च वक्तव्यः॥ वा०॥ चतुर्मासाण् ण्यो यहे॥
वा०॥ संज्ञायामण्यक्तव्यः॥

94. The affix than comes after a word of time in the sense of "an abstinence that lasts so long" or "who practises abstinence so long".

The word तद् shows that the word must be in the accusative case: अस्य shows the force of the affix, ब्रह्मचर्यः joins both. Thus मासं ब्रह्मचर्यमस्य = गासिको ब्रह्मचारी "who practises abstinence for a month". So also आर्थमासिकः, संवस्तिकः॥

Another explanation is, the affix than comes after a word in the first case in construction, when the sense is that of an abstinence which lasts for such a period. As मासोऽस्य ब्रह्मचर्थस्य = मासिकं ब्रह्मचर्यम् "an abstinence lasting for a month". आर्थमासिकं, सांवस्सरिकं ॥

In the first case the affix relates to a person, in the second, to the vow itself. Both these explanations are valid, as the structure of the aphorism is open to both constructions.

Vart :—So also after the words महानाझी &c in the genitive construction. As महानामिक म, गादानिक म, आदिस्य प्रतिक म

Vart:—After those words, the affix means also 'who practises that'.
As महानाम्रीश्वरीत = माहानामिकः, आहित्यत्रतिकः, गौदानिकः॥ महानाम्री + ठम् = महानामन् + ठम्
(VI. 3. 35 Vart) = माहानामिकः (VI. 4. 144). महनाम्न्य ऋषः, तत् सहचरितं त्रतं॥

Vart: - The affix डिनि comes after the words अवान्तरविक्षा &c, in the

sense of 'who practices'. As अवान्तरतीक्षांचरित = अवान्तरदीक्षी, तिलब्रतिन् ॥

Vart:— The affixes इंद्रुन् and डिनि come after the word अष्टचलारिशन्, as अष्टचलारिशन् प्रतंचरति = अष्टचलारिशनः or अष्टचलारिशन् ॥

Vart:—The same affixes come after the words चतुर्मास्य &c, the final य being elided. As चतुर्मास्यानि चरति = चातुर्मासकः or चातुर्मासिन् ॥

Vart:—The affix ण्य comes after चतुर्मास, in the sense of 'produced there'. As चतुर्षु मासेषु भवानि = चातुर्मास्यानि ॥ It refers to a sacrifice.

Vart:—The affix अण comes, when it is a Name, as, चतुर्धु मासेषु भवा= चातुर्मासी पार्णनासी ॥ So also आपाढी, कार्तिकी, फाल्गुनी ॥

तस्य च दक्षिणा यज्ञाख्येभ्यः ॥ ९५ ॥ ्पदानि ॥ तस्य, च,दक्षिणा,यञ्जाख्येभ्यः ( ठञ् )
वृत्तिः । तस्येति षष्टीसमर्थेभ्यो यज्ञाख्येभ्यो दक्षिणेत्यतिसम्मर्थे ठम् प्रत्ययो भवति ।

95. The affix than, comes after a word being the name of a sacrifice, in the sense of "the fee thereof".

As भग्निष्टोमस्य दक्षिणा = भाग्निष्टोमिकी, वाजपेयिकी, राजसूयिकी ॥

The word आख्या in the sûtra implies that the affix comes even after those sacrifice-denoting words which do not express time (V. 1. 78); had it not been used, the sûtra would have applied only to such sacrifice-denoting words as एकाइ., दारवाइ, which are time-denoting words as well. The Vartika in V. 1. 20 would apply to दारवाह &c. Some texts do not read च in the sûtra

तज्ञ च दीयते कार्ये भववत् ॥ ९६॥ पदानि ॥ तज्ञ, च, दीयते, कार्य्य, भववत (ठज्)॥

वृत्तिः ॥ तत्रेति सप्तमीसमर्थाल्कालवाचिनः प्रातिपिक्तादीयते कार्यमित्येतचे। प्रातिपिक्तादीयते कार्यमित्येतचे। प्रातिपिक्तादीयते कार्यमित्येतचे। प्रातिपिक्तादीयते कार्यमित्येतचे। प्रातिपिक्ति कार्यमित्येतचे। प्रातिपिक्तिकित्यमित्येतचित्यमित्येतचे। प्रातिपिक्तिकित्यमित्येतचे। प

"what is given in that, and what is done in that".

As मासे भवम् = मासिकं (IV. 3. 11). This word also means मासे दीयते and मासे कार्ये॥ Similarly सांवरसरिकं, प्रावृषेण्यं (IV. 3. 17), वासन्तिकम् (IV. 3. 20), वासन्त (IV. 3. 16), हैमनम् (IV. 3. 22), हैमन्तम् (IV. 3. 16), हैमन्तिकम् (IV. 3. 21), बार्रम् (IV. 3. 16). All these words mean also what is given or done in those season The word वस् in भववन् means that all the rules of सम्रभवः (IV. 3. 53) apply here

This sûtra should be divided into two parts, one joining with the previous sûtra, as तरा च दीयते, यज्ञाख्येभ्यः, as आग्निहोनिक भक्तं, राजसूबिकम्, वाजपेबिकम्

So far does the word काल V. 1. 78, bear rule. Hereafter general affixes will be taught.

ब्युष्टादिश्यो ऽण् ॥ ९७ ॥ पदादि ॥ ब्युष्टादिश्यः, अण् ॥ वृत्तिः । तत्रेति सप्तमीसमर्थेश्यो ब्युष्टादिश्यो शयते कार्यमित्यतयोरण् परवयो भवति । वर्णिकम् ॥ अण्पकरणे ऽग्निपदादिश्य उपसंख्यानम् ।

97. The affix an (±—अ) comes after the words ट्युप्ट &c in the 7th case in construction, the sense of "being given therein or done therein".

Thus ब्युष्टे रीयते कार्यं दा = वैयुष्टम्, नैत्यम् ॥

Vart:—So also after the words अग्निपद &c. As, आग्निपदम्, पैलमूलम् n This Vartika can be dispensed with, as the word अग्निपद &c can be included in the स्प्रदादि list of words.

1 च्युष्ट, 2 निश्य, 3 निष्क्रमण, 4 प्रवेशन, 5 उपसंक्रमण, 6 तीर्थ, 7 अस्तरण (आस्तरण), 8 संग्राम, 9 संघात, 10 अग्निपर, 11 पीलुमूल (पीलु, मूल), 12 प्रवास, 13 उपवास, 14 संभ्रम, 15 दीर्घ. ॥

तेन यथाकथाचहस्ताभ्यां णयतौ ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ तेन,यथा,कथाच,हस्ताभ्याम, णयतौ ॥

्वृणिः । **शयते कार्यमिति वर्त्तते** । तेनेति तृतीयासमर्थाभ्यां दथाकथाचहरतग्रद्धाः यथासंख्यं णदती प्रस्वयी भवतः ।

98. The affix  $\mathbf{w}$  ( $\pm$ — $\mathbf{w}$ ) and  $\mathbf{v}$  come respectively after the words yathâ-kathâ-cha, and hasta, being in the third case in construction, having the sense of what is "given or is done in this way or with this".

The words हीयते and कार्य apply to both; the rule of यथासंख्यः (I. 3. 10) not applying to it. The word यथाकथाच is an Indeclinable, meaning contempt. Of course this word cannot take any case-affix, it therefore only gives the sense of third case. As यथा कथाच हीयते कार्ये वा = याथाकथाचम्; हस्तेन हीयते कार्ये वा = सस्यम् ॥

संपादिनि ॥ ९९ ॥ हिपदानि ॥ संपादिनि (ठञ्) ॥ वृत्तिः ॥ तेनस्थेव । वृतीयासमर्थास्त्रपाहिन्यभिषये ठञ् प्रत्ययो भवति ।

99. The affix than  $(\pm \frac{1}{2})$  comes after a word in the Instrumental case in construction, in the sense of "fitted for that"

The word संपत्तिः means 'suitable, proper, fit'. The word संपाहिन् is formed by adding णिनि to संपद्, the force of the affix being that of necessity (III. 3. 170). As कर्णाविष्टकाभ्यां संपाहि सुखं = कार्णवेष्टकिकं मुखं 'a face fit for earings'. वाक्ययिकम् शरीरम् i. e. वक्ययुगेन् विशेषतः शामते ॥

#### कर्मवेषाद्यत् ॥ १०० ॥ पदानि ॥ कर्म्म-वेषात्-यत् ॥

वृत्तिः ॥ कर्मवेषशब्दाभ्यां तृतीयासमर्थाभ्यां यत्प्रत्ययो भवति संवादिनीत्येतस्मिनिषये । ठञ्जोपवादः ॥

100. The affix yat (4) comes in the sense of "being fitted with that", after the words karma and vesha, in the third-case in construction.

This debars than. कर्मणा संपद्मते = कर्मण्यं शरारम्, वेषेण संपद्मते = वेष्यो नटः॥ For accent see VI. 1. 213.

तस्मै प्रभवति संतापादिभ्यः ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ तस्मै-प्रभवति, सन्तापादिभ्य ( ठज् ) ॥

वृत्तिः ॥ तसाइति चतुर्थीसमर्थेभ्यः संतापारिभ्यः प्रभवतीत्यासान्वेषये टम् प्रत्ययो भवाति ।

101. The affix than (±/- रक) comes after the word santapa &c in the dative construction, in the sense of "what is able to effect that".

The word प्रभवति means 'able, capable'. The dative here has the force of अलम् (II. 3. 16). As, संतापाय प्रभवति = सांतापिकः, सात्राहिकः ॥

1 संताप, 2 संनाह, 3 संमाम, 4 संबोग, 5 संपराय, 6 संवेदान, 7 संवेप, 8 निब्वेष, 9 सर्ग, 10 निसर्ग, 11 विसर्ग, 12 उपसर्ग, 13 प्रवास, 14 उपवास, 15 संघात, 16 संवेप\*, 17 संवास\*, 18 संमोदन, 19 सकु, 20 मांसोदनाद्विगृहीताद्विप, 21 असर्ग, 11

योगाद्यश्व ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ योगात्, यत्, च ॥ वृत्तिः । योगश्रक्षायत्रस्ययो भवाते, चकाराद् उज्, तस्मै प्रभवतीत्यस्मिन्त्रियो ।

102. The affix yat (4) is also added in this sense of 'able to effect that', after the word yoga.

Thus बोमाब प्रभवति = दीग्वः or बैंगिकः॥

कर्मण उक्रञ् ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ कर्म्मणः, उक्रञ् ॥

वृत्तिः । कर्मश्रह्यकुक्तम् पत्ययोभवति तस्य प्रभवतीत्येतस्मिन्नर्थे । उम्रो ऽपवादः ।

103. The affix ukan (±/ বন্ধ) comes after the word Karman, in the same sense of 'able to effect that'.

This debars उन्न. As कर्मणे प्रभवति = कार्युकं धनुः॥ This word कार्युकम् means always a 'bow', and is never employed to designate anything else.

समयस्तदस्य प्राप्तम् ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ समयः, तत्, अस्य,प्राप्तम् ( ठज् ) ॥ वृत्तिः । समयशब्शन् ताविति प्रथमासमर्थाद् अस्थेति षष्त्र्येथे टज् प्रत्ययो भवति यत्तत्र्ययमासमर्थे प्राप्तः चेद् भवति ॥

Thus सामिथकं कर्म = 'a work for which the time has come'.

#### ऋतोरण्॥ १०५॥ पदानि ॥ ऋतोः, अण्॥

वृत्तिः । तरस्य प्राप्तमित्यतुवर्त्तते । ऋतुशव्या त्तार्वितं प्रथमा समर्थाद्, अस्येति षव्त्यथे ऽण् प्रत्ययो भवति, तरस्य प्राप्तमित्येतस्मिन् विषये ।

वार्त्तिकम् । तदस्य प्रकरंण उपवस्त्राद्भिय उपलंख्यानम् ॥

105. The affix an (±—आ) comes after the word ritu, meaning "that has come for it".

As ऋतुः प्राप्तोऽस्य = आर्त्तवं पुष्पम् (Guṇa by VI. 4. 146) "the flower for which the season has arrived".

Vârt:—So also after the words उपवस्त्र &c. As औपवस्त्रम्, प्राशित्रम् ॥

### छन्दसि घस्॥ १०६॥ पदानि॥ छन्दसि, घस्॥

वृत्तिः ॥ ऋतुत्राहृदाच्छन्दासि विषये घस् प्रत्ययो भवति तदस्य प्राप्तामित्यस्मिन्दिषये । अणोपवादः ।

106. In the Chhandas, the affix ghas (इय) comes after the word ऋत in the same sense of 'season has come for it'.

This debars भण्. As अयंते योगिर्कल्वियः ॥ Here there is no Guṇa by VI. 4. 146, because by sûtra I. 4. 16, ऋतु before the affix घस gets the designation of प्र, hence the guṇa rule which applies to भ (I. 4. 18) does not apply.

कालाद्यत् ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ कालात्, यत् ॥ वृत्तिः ॥ कालश्रव्शाखन्त्रस्ययां भवति तरस्य प्राप्तामस्यिमान्वषये ।

107. The affix yat (4) comes after the word Kâla, in the same sense of 'time has come for it'.

As काल्यस्तापः, काल्यं सीतं ॥ See VI. 1. 213.

प्रकृष्टे दञ् ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ प्रकृष्टे दञ् ॥

्वृत्तिः ॥ कालादिरयेव,तदस्येति च । प्राप्तार्मिति निवृत्तम् । प्रकर्षेण काङो विशेष्यते प्रकर्षे वर्तमानास्कालान्प्रथ-गासमर्थादस्येति षष्टच्येथे ठम् प्रत्यया भवति ।

As प्रकृष्टा कालाइस्व = कालिकमृणम् "long-standing debt". कालिकम् वैरम् "long-standing enmity".

In this sûtra काल and तरस्य are understood, but not so the word प्राप्तम् ॥

प्रयोजनम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ प्रयोजनम् (ठञ्) ॥ वृत्तिः ॥ तद्तित प्रथमासमर्थाद्वस्येति षष्ठवर्थे ठञ प्रत्ययो भवति, यत्तत्वयमासमर्थे प्रयोजनं चेत्तद्भवति ॥

109. The affix than (+/-इक) comes after a word in the first case in construction in the sense of "that whose occasion or purpose is this".

As इन्द्रमहः प्रयोजनमस्य = ऐन्द्रमहिकम्, गाङ्गामहिकम् ॥

विशाखात्राढाद्णमन्यद्गडयोः ॥ ११० ॥ पदानि ॥ विशाखा-अत्राढात्, अण्, मन्थ-दण्डयोः ॥

वृत्तिः ॥ विशाखाषाढाश्रद्धाभ्यामण् प्रत्ययो भवति तदस्य प्रयाजनिमस्येतस्मिन्निषये यथासंख्यं मन्यदण्डयोतः भिभेययोः ।

वार्त्तिकम्। चूडाविभ्य उपसंख्यानम्॥

110. The affix an (±—अ) comes in the sense of 'that whose purpose is this', after the words viśâkhâ, and ashâdhâ, when the derivative of the first is combined with मन्य and that of the second with दण्ड ॥

As वैशाखो मन्थः, आषाढो रुण्डः ॥

Vart:—So also after the words चडा &c. As चडा प्रयोजनमस्य = चौडन्, श्रद्धा प्रयोजनमस्य = श्राद्धम् ॥

अनुप्रवचनादिभ्यद्ञछः ॥ १११ ॥ पदानि ॥ अनुप्रवचनादिभ्यः, छः ॥ वृत्तिः ॥ अनुप्रवचनादिभ्यः पातिपदिकेभ्यभ्छः प्रत्ययो भवति तदस्य प्रयोजनित्यस्मिन्विषये । ठप्रोपवादः । वार्त्तिकम् ॥ विशिषूरिपतिरुक्तिस्त्रकृतेरनात्सपूर्वपहादुरसंख्यानम् ॥ वा० ॥ स्वर्गादिभ्यो यहक्तव्यः ॥ वा० ॥ पुण्याहवाचनादिभ्यो लुग्वक्तव्यः ॥

111. The affix Chha (ईय) comes in the same sense of 'that whose purpose is this', after the words अनुप्रवचन &c.

This debars उद्म् ॥ Thus अनुप्रवचनं प्रयोजनमस्य = अनुप्रवचनीयम्, उत्थापनीयम्॥

Vart:—So also after the derivatives formed by the affix भन (यु) from the radicals विश्, 'to enter', पूर, 'to fill', पन् 'to fall', and हह 'to mount', when preceded by a word. As गृहप्रवेशनीयम्, प्रपापूरणीयम्, अश्वप्रपत्तनीयम्, प्रासारारोहणीयम् ॥

Vart:—The affix यन् comes after the words स्वर्ग &c. स्वर्ग प्रयोजनमस्य = स्वर्ग्यम्, ब्राज्यम्, आयुष्यम्, काम्यम्, धन्यम् ॥

Vart:—The affix is elided after the words पुण्याहवाचन &c. As, पुण्याह

वाचनं प्रयोजनमस्य = पुण्याहवाचनं, स्वस्तिवाचनं, शान्तिवाचनम् ॥

1 अनुप्रवचन, 2 उत्थापन, 3 उपस्थापन, 4 संवेशन, 5 प्रवेशन, 6 अनुप्रवेशन, 7 अनुवासन, 8 अनुवचन, 9 अनुवाचन, 10 अन्वाराहण, 11 प्रारम्भण, 12 आरम्भण, 13 आरोहण, 14 अनुवेशन, 15 अनुवादन, 16 प्ररोहण 1

समापनात्सपूर्वपदात् ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ समापनात्, सपूर्वपदात् (छः)॥
वृत्तिः ॥ समापनशब्शान्पूर्वपशिद्धयमानपूर्वपशिष्ठः प्रत्यवा भवति तदस्य प्रयोजनिम्येतिस्मिन्विषये । ठप्रीः
पवादः ।

112. The affix Chha comes in the same sense of "that whose purpose is this", after the word samapana, when it has a word in composition preceding it.

This debars हम् ॥ Thus छन्दः समापनं प्रयोजनमस्य = छन्दः समापनीयम्, ज्याकरण समापनीयम् ॥ The specific mention of the word प्र in the aphorism indicates that the rule will not apply when a word other than a 'pada,' such as the affix 'bahuch,' V. 3. 68. precedes the word Samapana.

### पेकागारिकट् चौरे ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ पेकागारिकट्, चौरे ॥ वृत्तिः ॥ ऐकागारिकड् इति निपात्यते चौरेभिधेये ।

113. The word ऐकागारिक इ is irregularly formed, in the sense of a 'thief'.

The feminine will be in जीए. Thus एकागारं प्रयोजनमस्य = ऐकागारिकः fem. ° की॥ This word can be regularly formed by टग्, but it will always be restricted to mean a thief. When any other thing is designated, it will not take this affix. Thus एकागारं प्रयोजनमस्य भिक्षाः, here there will be no affixing. The feminine moreover will be in डीप्॥ Some say the word is formed by adding the affix इकट् with the irregular Vriddhi of the first syllable.

आकालिकडाचन्तवचने ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ आकालिक ट्, आचन्तवचने ॥ वृत्तिः ॥ आकालिकङ् इति निपात्यते आद्यन्तवचने । समानकालशब्दस्याकालशब्दः आरेशः । आद्यन्तयो-इचेताहिशोषणम् । इकट् प्रत्ययदच निपात्यते ।

वार्त्तिकम् । आकालाद ठंश्च ॥

The word âkâlikat is irregularly formed in the sense of "what coincides with the beginning and the end i. e. what lasts only an instant".

The word भाकाल is substituted for समानकाल. Thus भाकालिकः स्तनयिखः 'a thunder lasting for an instant'. आकालिकी विद्युत् "a lightening lasting a twinkle". i. e. whose death is equal to its time of birth or dying as soon as born.

Vart:—The affixes उन् and उम् also come after आकाल; as आकालिका विद्युत् ॥

So far is the governing power of the affix हम् V. 1. 18.

तेन तुल्यं क्रिया चेद्वतिः ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ तेन, तुर्व्यं-क्रिया-चेत् वतिः ॥ वृत्तिः ॥ तेनेति मृत्तीयासमर्थान्तुरूयामत्यथे वतिः प्रत्ययो भवति यत्तुरूयं क्रिया चत्सा भवति ॥

115. The affix vati (वत्) comes after a word in the third case in construction, in the sense of "like that", when the meaning is 'similarity of action'.

As ब्राह्मणेन तुल्यं वर्तते = ब्राह्मणवत्, राजवत् ॥

Why do we say "action"? The affix will not be joined when the similarity is in 'quality'. As पुत्रेणसह स्थूत: "as big as the son", पुत्रेण तुल्यः पिङ्गलः ॥

तत्र तस्येव ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ तत्र,तस्य,इव ( वितः ) ॥

वृत्तिः ॥ तवेति सप्तशीसमर्थात्तस्येति षष्ठीसमर्थाच इवार्थे वतिः प्रत्ययो भवति ॥

116. The affix vati comes also in the sense of "like what is therein or thereof".

As मथुरायानिव = मथुरावन् 'like that in Mathura'. as मथुरावन् सुन्ने प्राकारः, पाटाले-पुत्रवन् साकेते परिखा; देवदत्तस्यव देवदत्तवद् यज्ञदलस्य गावः &c.

तद्रहम् ॥ ११७ ॥ पदानि ॥ तद्-अर्हम् ( वतिः ) ॥ वृत्तिः ॥ तदिति द्वितीयासमर्थावर्हमित्येतस्मित्रथे वतिः प्रत्ययो भवति ॥

117. The affix vati comes after a word in the second case in construction, in the sense of "befitting that or suited to that".

As राजानमहीति=गाजवत् पालनम् "the protection as belits a king i.e.as a king should protect". ब्राह्मणवत्, ऋषिवत्, क्षत्रियवत् ॥

उपसर्गाच्छन्द्सि धात्वर्थे ॥ ११८ ॥ पद्मानि ॥ उपसर्गात्-छन्द्सि-धात्वर्थे(विति)॥ वृत्ति ॥ उपसर्गात्सार्थेन धात्वर्थे वर्तमानास्वार्थे वितः प्रत्ययो भवति छन्दिस विषये ॥

118. In the Chhandas, the affix vati is added to an Upasarga (Preposition), in the sense of a verbal root.

As the word उद्भतः and निवतः in the following Rik (X. 142. 4).

यदुद्वती निवने यागि बण्मन् पृथंगिष प्रगुर्धिनी से सेना ॥ "When thou O Fire! goest burning high (उद्गतः = उद्गतान्) and low (निवतः = निगतान्) trees &c.

तस्य भावस्त्वतळौ ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ तस्य-भावः- त्वतळौ ॥ वृत्तिः ॥ तस्यति षष्ठीसमर्थाद् भाव इत्येतस्मित्रथे स्वतला प्रत्यया भवतः ॥

119. The affixes tva (व) and tal (——/ त or ता) come after a word in the sixth case in construction, in the sense of "the nature thereof".

As अश्वस्य भावः = अश्वलं मू or अश्वता, गांत्वम or गोता ॥

आ च त्वात् ।। १२० ॥ पदानि ॥ आ-च-त्वात् (त्व-तली) ॥ वृत्तिः ॥ ब्रह्मणस्त्व इति वक्ष्यति । आ एतस्मात्त्वयंसंशब्दनाद् यानित कर्ध्वमनुक्रमिष्याम, स्तत्न स्वतली प्रत् त्ययाविधक्रती वेदितय्यो ॥

120. From this forward as far as the aphorism V. 1. 136, the affixes त्व and तल् bear rule.

Thus in V. I. 122, स्व and तल are read, giving the forms पृथुत्वम् and पृथुता &c. This rule is intended to secure admission for these two affixes not-withstanding the bars in the shape of subsequent aphorisms directing the employment of other affixes. These affixes signify, in addition to भाव (nature), क्यमें (action) also, in V. I. 124. The word च in the aphorism is intended to secure their admission notwithstanding the affixes नम् and क्यम् (VI. I. 87). Thus क्याः भावः = क्रेणम्, स्वीत्वम्, स्वीता 'the nature of a female'. पुंस्तम्, पुंस्ता, पेंग्नम् ॥

न नञ्पूर्वात्तरपुरुषाद्चतुरसंगतलवणवटबुधकतरसलसेक्ष्यः ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ ननञ्पूर्वात्, तत्पुरुषात्, अचतुर-संगत-लवण-वट-बुध-कत-रस्र-लसेक्ष्यः ॥ वृत्तिः ॥ इत दत्तरे वे भावप्रस्थवास्ते नञ्पूर्वात्तस्यस्यात्र भवति चतुराक्षन्वर्जविस्ता ॥

121. The affixes denoting 'nature', taught hereafter, do not come after a Tatpurusha compound formed by the negative particle नज्, with the exception of the following:—chatura, sangata, lavana, vata, budha, kata, rasa, and lasa.

Thus the words अपति, अपद्व and अरमणीय will have two forms only i. e. अपितत्वम् or अपितता, अपदुत्वम् or अपदुता, अरमणीयत्वम् or अरमणीयता ॥ While by V. I. 128, other compounds will have यक् also, as सैनापत्यम् ॥ An exception to this is आविवृर्य (VII. 2. 25), as used by the author himself. Why do we say नज् पूर्वात् "a Tatpurusha whose first member is नज्"? Observe बाईस्पत्यम्, प्राजापत्यम् ॥

Why do we say 'after a Tatpurusha?' Observe, when the word अपद्ध is a Bahuvrihi compound meaning नास्य पटवः सन्ति, its derivative will be आपटवम्. So also, भालाघवन् ॥

So also the compounds of चतुर &c, with नज्, e.g. आचतुर्वम्, आसंगत्रम्, आलस्यम्, आतस्यम्, आतस्यम्, आतस्यम्, आतस्यम्, आतस्यम्, आतस्यम्। In some texts, there is प्राय instead of ब्राय ॥

पृथ्वादिश्य इमनिज्वा ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ पृथ्वादिश्यः, इमनिच, वा ॥ वृत्तिः ॥ पृथु इत्वेवनाहिभ्यः प्रातिपहिकेभ्य इमनिच्यात्ययो भवति वा, तस्य भाव इत्वेतस्मिन्नर्थे ॥

122. The affix imanich (इमेन) comes optionally in the sense of 'nature thereof', after the words prithu &c.

The word वा 'optionally' is employed with the intention of securing admission for the affixes अण् &c. Thus पृथोर्भावः = प्रीयमन् nom. प्रीयमा (पृथु + इमन् चृष् + इमन् VI. 4. 155 = प्रयु + इमन् VI. 4. 161 = प्रीयमा), or पार्थवम् by V. 1. 131. So also सिहमा or मादवम् ॥ The उ of पृथु and मृदु is elided by VI. 4. 155, and इ is substituted for क by VI. 4. 161. Of course, the affixes स्व and तल् come here also as, पृथुस्वम्, मृदुस्वम्, पृथुता, मृदुता ॥

1 पृथ, 2 मृदु, 3 महत्, 4 पदु, 5 ततु, 6 लघु, 7 बहु, 8 साधु, 9 आशु (आखु!), 10 उरु (ऊरु), 11 ग्रुर, 12 बहुल, 13 खण्ड, 14 हण्ड, 15 चण्ड, 16 अकिचन, 17 बाल\*, 18 होड, 19 पाक, 20 वस्स, 21 मन्द, 22 स्वादु, 23 हस्व, 24 दीर्घ, 25 प्रिय, 26 वृष, 27 ऋजु, 28 िक्षप्र, 2 धुङ्ग, 30 अञ्जू 31 वेणु (!).

वर्णरदादिभ्यः प्यञ् च ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ वर्ण-रदादिभ्यः, प्यञ् च ॥
वृत्तिः ॥ वर्णविशेषवाचिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो दृढादिभ्यभ ध्यञ् प्रत्ययो भवतिः चकारादिमनिषः, तस्य भाव
स्थितस्मिन्विषये ॥

123. The affix shyañ  $(\pm /- \mathbf{v})$  also comes, as well as imanich, after a word denoting colour, and after the words dridha &c, in the sense of 'nature thereof'.

Thus शुक्लस्य भावः = शोक्ल्यम्, शुक्लिमन्, शुक्लस्य, शुक्लता, काष्ण्यम्, सृष्णिमन्, सृष्ण-स्वम्, सृष्णताः ; दार्क्यम्, द्रविमन् ( nom. °मा ), दृढस्वम्, दृदता ॥

. The ष् of ष्यम् shows that the feminine is formed by झीष् (III. 1. 41). As भौषिख: fem. भौषिती (VI. 4. 148. and 150).

1 हह, 2 वृढ\*, 3 परिवृढ, 4 भूश, 5 क्रुश, 6 वक्र (चक्र), 7 शुक्र\*, 8 चुक्र\*, 9 क्षाम्र 10 क्रुष्ट, (आक्रुष्ट), 11 लवण, 12 ताम, 13 शीत, 14 उष्ण, 15 जड, 16 बिधर; 17 पण्डित 18 मधुर, 19 मूर्प्य, 20 मूक्त, 21 वेर्यातलातमित्तमनःशारतानाम् (लाभ is also read The affix shyañ is added to compounds ending in yâta &c preceded by vi, as, विद्यातस्यम्, विद्यादात, विद्यातिमां, वैवादां, विलाभता, विलाभता, विलाभिना, वैत्रालभ्यं, विमित्तत्यं, विमित्ता, विमित्ता, विमित्ता, वैमित्त्यं, विशारदिना, वैशारदिना, वैशारदिना, वैशारदिना, वैशारदिना, वैशारदिना, विशारदिना, विशासदिना, विशारदिना, विशासदिना, विशास

गुणवचनब्राह्मणादिभ्यः कर्माणि च ॥ १२४ ॥ पदानि ॥ गुणवचन-ब्राह्मणादिभ्यः, कर्म्माणे, च (ध्यञ्) ॥

वृत्तिः ॥ ग्रुजमुक्तवन्तो ग्रुजवचनाः ग्रुवचनेभ्यो ब्राह्मणादिभ्यश्च तस्येति षष्टीसमर्थेभ्यः कर्मण्यभिषेये यम् प्रस्ययो भवति । चकाराद् भवि च ।

वार्त्तिकम् ॥ चातुर्वर्ण्यादीनां स्वार्थे उपसंख्यानम् ॥

124. The same affix shyan has after a word expressive of quality, and after Brâhmana &c, the sense of the activity or occupation of something or some one.

The च in the aphorism is employed with the intention of including भाव or "nature". The word कर्म denotes activity. जडस्य भावः कर्म वा = जाडधम् .so also ब्राह्मण्यम्, माणव्यम् ।

The words भाव and कर्म bear rule upto the end of the chapter. This class of ब्राह्मण &c, is akritigana i. e. the fact of a word belonging to which is known only from the forms met with in writers of authority.

Vârt:—The affix does not change the sense in चातुर्वण्यं &c, as चलार एव वर्णाः = चातुर्वण्यम् ॥ चातुराश्वम्यम्, चैलोक्यम्, चैस्वर्यम्, पाङ्गुण्यम, सन्यम्, साम्निध्यम्, सामीव्यम्, भीपम्यम्, सीख्यम् ॥

े ब्राह्मण, 2 वाउब, 3 माणव, 4 अहंतो तुम् च, as आहंन्त्यम् 5 चोर, 6 धूर्तं 7 आराध्य, 8 विराध्य, 9 अपराध्य, 10 उपराध्य, 11 एकभाव, 12 द्विभाव, 13 विभाव, 14 अन्यभाव, 15 अलेवर, 16 संवाहित, 17 संवेशित, 18 संभाषित, 19 बहुआषित, 20 शीर्षधातित, (शीर्षपातित्), 21 विधातित, 22 समस्य, 23 विषमस्य, 24 प्रमस्य, 25 मध्यमस्य, 26 अतीध्यर, 27 कुश्त, 28 चपल, 29 तिपुण, 30 पिशुन, 31 कुतूहल\*, 32 कोवज़, 33 तिदन\*, 34 बालिश, 35 अलस, 36 दुष्पुरूष,

37 कापुरुष, 38 राजन, 39 गणपित, 40 अधिपित, 41 गडुल, 42 दाबाइ, 43 विश्वास्त, 44 विषम\*, 45 विपात\*, 36 निपात\*, 46 सर्ववेदािदेश्यः स्वार्थे, सार्ववेद्यः = सर्ववेदः ॥ 48 चतुर्वेदस्योभयपद्वृद्धिश्च, a8 चातुर्वेद्यम् 49 शोडीर 50 मुक्त, 51 किप, 52 विश्वास, 53 पिशान्य, 54 विश्वाल, 55 धनपित, 56 नरपित, 57 वित्र 58 निधान 59 विष, 60 स्वभाव, 61 निर्धातन, 62 राजपुरुष, 63 विश्वाय 64 विश्वात, 65 विज्ञात, 66 नयात, 67 सुहित, 68 तीन, 69 विद्युध, 70 उचित, 71 समग्र, 72 शिल, 73 तत्त्वर, 74 इदंपर, 75 यथा सथा, 76 पुरस्, 77 पुनः पुनः, 78 अभाक्ष्ण, 79 तत्त्वम, 80 प्रकाम, 81 यथाकाम, 82 निष्कुल, 83 स्वराज, 84 महाराज, 85 युदराज, 86 सम्राज, 87 अविद्युर, 88 अपिशुन, 89 अनुशंस, 90 अयथान्य, 91 अयथापुर, 92 स्वध्मं, 93 अनुजुल, 94 परिमण्डल, 95 विश्वरूप, 96 ऋत्विज्ञ, 97 उदासीन, 98 कृथर, 99 प्रतिभू, 100 साक्षि(न्), 101 मानुष, 102 आस्तिक, 103 नास्तिक, 104 सुगपद, 105 प्रविधर, 106 उत्तराधर ॥ आकृतिगण॥

यक्र ॥

स्तेनाद्यन्नलोपश्च ॥ १२५ ॥ पदानि ॥ स्तेनात्-यत्, नलोपः, च ॥ वृत्तिः ॥ स्तेनशब्गत्वप्रीसमर्थाज्ञावकर्मणोर्यस्ययो भर्यातः नशब्स्य लापश्च मवित् ॥

125. The affix yat (4) comes in the sense of "nature thereof or action thereof", after the word stena, in the genitive, and  $\tau$  is elided before this affix.

As स्तेनस्य भावः कर्म वा = स्तेयम् ॥ Some divide the sûtra into two स्तिनात् ध्यम् भवति (2) तता यत्र लोपदच as स्तैन्यम् and स्तेयम् ॥

स्ख्युर्यः ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ सख्युः-यः ॥ वृत्तिः ॥ सखिशब्शद्द वः पत्ययो भवति भावकर्पणारर्थयोः ॥ वार्त्तिकम् ॥ दूतवणिम्भ्यां चेति वक्तव्यम् ॥

126. The affix च comes in the sense of 'nature or action thereof', after the word सांख ॥

As सख्यम् ' friendship '.

Vârt:—So also after the words हुन and विणक्त, as, हृत्यम् and विणक्यम्। The word वाणिक्यम् is formed by V. 1. 124, विणक् belonging to ब्राह्मणादि class.

कपिक्षात्योर्दक् ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ कपि क्षात्योः, ढक् ॥ वृत्तिः ॥ कपिज्ञातिशब्दाभ्वां ढक्र प्रत्ययो भवति भावकर्मणार्थयोः ॥

127. The affix dhak (±-qq) comes in the sense of 'nature or action thereof', after the words kapi and jñâti.

Thus कपे मांवः कर्म वा = कापेचम, जापेबम्। The rule of यथासंख्य (I. 3. 10) does not apply any where under this head.

पत्यन्तपुरोहितादिश्योयक् ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ पत्यन्त-पुरोहितादिश्यः, यक् ॥ कृत्तिः ॥ पत्यन्तात्मातिपदिकात्पुरोहितादिभ्यश्च यक् प्रत्ययो भवीतभावकर्मणार्थयाः ॥

128. The affix yak  $(\pm - \overline{4})$  comes in the sense of 'nature or action thereof', after a compound ending with pati, and after purchita &c.

Thus सेनापते भावः कर्न वा = सैनापत्यम्, गाईपत्यम्, प्राजापत्यम्, पीरहिस्यम्, राज्यम् ॥

1 पुरोहित, 2 राजासे (असमासे, राजन् असे), 3 मामिक (संमामिक), 4 पिण्डिक, 5 ग्रुहित\*, 6 बाल, 7 मन्द, 8 खण्डिक, 9 दण्डिक, 10 दिमंक (वर्मित), 11 कर्मिक, 12 धर्मिक\*, 13 शिलिक (शीलिक), 14 ब्रुहिक, 15 मूलिक, 16 तिलक, (तिलिका), 17 अज्ञालिक 18 अज्ञानिक, (अज्ञातिका), 19 ऋषिक, 20 पुत्रिक (पुत्रक), 21 अविक\*, 22 शित्रक, 23 पर्षिक\*, 24 पिक (पिथका), 25 चमिक, 26 प्रतिक, 27 सार्यि (सार्यिक), 28 आस्तिक\*, 29 सूचिक, 30 संरक्ष\*, 31 सूचक (संरक्षसूचक), 22 नारितक\*, 33 अज्ञानिक, 34 शाक्वर (राक्वर), 35 नागर\*, 36 चूडिक, 37 एषिक, 38 मिलिक, 39 स्तिनक, 40 चूडितिक, 41 कृषिक, 42 पूतिक, 43 पित्रक, 44 सलिनक, 45 पित्रक, 46 जलिक, 47 शिक, 48 तिथ्विक, 49 प्रचिक, 50 प्रविक, 51 परिक्षक, 52 प्रजनिक, 53 मूचिक, 54 स्वरिक॥

प्राणभृज्जातिवयोवचनोद्गात्रादिभ्यो ऽञ् ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ प्राणभृत्-जाति-घयो वचन-उदात्रादिभ्यः, अञ् ॥

् वृत्तिः ॥ प्राणभृज्ञातिवाचिभ्यः प्रातिपद्विभेश्यो वयोवचनेभ्यः उद्गत्रादिभ्यश्वाञ् प्रत्ययो भवति मावकर्मः णारर्थयोः ॥

129. The affix an (±'-अ) comes in the sense of 'nature or action thereof', after class names of animals, and words expressing age, as well as after udgâtri &c.

Thus अश्वस्य भावः कर्म वा = आश्वम्, ओष्ट्रम्, कीगारम्, कैशोरम्, औक्षात्रम्, भौनेत्रम्॥

1 उद्गात, 2 उन्नेत, 3 प्रतिहर्तृ, 4 प्रशास्त्, 5 होतृ, 6 पोतृ, 7 हर्तृ (कर्तृ), 8 रथगणक 9 प्रतिगणक (पिक्षगणक पत्रिगणक), 10 सुषु, ॥ दुषु, 12 अध्वर्यु, 13 वधू, 14 सुभग मन्ते ॥ In the Mantra literature subhaga takes अञ्च, as महते सभगाय; sometimes there is no अञ्च, as सौभाग्य मस्य दस्वाय ॥

हायनान्तयुवादिभ्योण् ॥ १३० ॥ हायतान्त-युवादिभ्यः, अण् ॥ वृत्तिः ॥ हायनान्तेभ्यः प्रातिपविकेभ्यो युवाविभ्यश्चाण् प्रत्ययो भवति भावकर्मणोर्र्ययोः ॥ वार्त्तिकव ॥ श्रोतियस्य यह्यपश्च वाच्यः ॥

130. The affix an  $(\pm - \Im)$  comes in the sense of 'nature or action thereof', after compounds ending in hayana, and after yuvana &c.

Thus द्विहायनस्य भावः कर्न वा = द्वेहायनम्, वेहायनम् ; यौवनम्, स्थाविरम् ॥

Vart:—The व of श्रोतिय is elided, as श्रोतियस्य भावः कर्न वा = श्रीत्रम् ॥

1 युवन्, 2 स्थितर, 3 होतृ, 4 यजनान, 5 पुरुषासे ( पुरुष असनासे ), 6 आतृ ( भातृ ), 7 कुं तुक ( कतक ), 8 भ्रमण ( भ्रणम ), 9 कहुक \*, 10 कमण्डलु, 11 कुकी, 12 सुकी, 13 हुःकी, 14 सुहर्य 15 हुईर्य, 16 सुहर्, 17 हुईर्, 18 सुआतृ, 19 हुर्भीतृ, 20 तृषल, 21 परित्राजक, 22 सबद्राचारिन्, 23 कान्शंस, 24 हर्यासे (हर्य असनासे ), 25 कुश्त, 26 चपल, 27 निपुण, 28 पिशुन, 29 कुत्हल, 30 के बज्ञ, 31 भ्रोजियस्य यलेपभा, 32 यातृ, 33 कृतक, 34 कुनुक, 35 कन्दुक, 36 मिथुन, 37 कुलली, 38 मर हस, 39 कितव, 40 पोत. 0

### इगन्ताच लघुपूर्वात् ॥ १३१ ॥ इगन्तात्-च-लघुपूर्वात् (अण्)॥ वितः ॥ इगन्ताच लघुपूर्वारण् प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः ॥

Thus शुचे भावः कर्म वा = शोचम्, मोनम् (सुनि), नागरम् (नगर), हास्तिकम् (हरीतकी) पाटवम् (पदु), लाघवम् (लघु). Why do we say लग्नुपूर्वान् 'the preceding syllable being light'? Observe कण्डूरवम्, पाण्डुत्वम् ॥ Why काज्यम् from कावि? The word कावि takes ध्वम् as belonging to Brâhmaṇâdi class V. 1. 124.

N. B. The word anta in the Sûtra may will be dispensed with. The aphorism laghupûrvâd ikah will give the same meaning.

योपधाद्गुरूपोत्तमाद्भुष्य् ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ योपधात्-गुरु-उपोत्तमात्-बुञ् ॥ वृत्तिः ॥ विप्रश्तीनामन्तस्य समीपुमुपोत्तमम् । ग्रुरुपोत्तमम् यस्य तहरूपोत्तमम् । यकारोपधाहुरूपोत्तमा-कुम् प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः ॥

वात्तिकम् ॥ सहायाद्वेति वक्तव्यम् ॥

The word उपोत्तमं means the last syllable but one in a word of three syllables or more. That word whose penultimate syllable is ग्रह 'heavy', is called ग्रह्मपोत्तमम्: the बोपधा means 'having penultimate ब्.'

Thus रामणीयकम् from रमणीय, वासनीयकं from वसनीय ॥

Why do we say "the penultimate letter being यू"? Observe विमानस्वं from विमान ॥

Why do say सुरूपात्तमं "the penultimate syllable being heavy"? Witness भित्रयसम्॥

Vart:—Optionally so after the word सहाय, as, साहायकम् and साहाय्यम्।

The words उपात्तम् and उपभा should be distinguished: the first means penultimate syllable (implying thereby the word is of more than two syllables), and the second means penultimate letter.

द्वन्द्रमनोक्षादिभ्यश्च ॥ १३३॥ पदानि ॥ द्वन्द्व-मनोक्षादिभ्यः,च (बुज्)॥
कृतिः ॥ द्वन्द्रसंज्ञकेभ्यो मनोज्ञादिभ्यभ दुज् प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः ॥

133. The affix vun comes in the sense of 'nature or action there of', after a dvandva compound and after the words manojña &c.

Thus गोपालपशुपालानां भावः क्रम वा = गोपालपशुपालिका, शैष्योपाध्यायिका, काल्सकुशि-किका, मानोज्ञकम्, काल्याणकम् ॥

1 मनोज्ञ, 2 ब्रियरूप, 3 अभिरूप, 4 कल्याण, 5 मेधाविन्, 6 आज्ञ्य, 7 कुलपुत्र, 8 छान्द्रस, 9 छात्र, 10 ओविय, 11 चौर, 12 धूर्न, 13 विश्वदेव (विश्वदेव ), 14 युवन्, 15 कुपुत्र\*, 16 आमपुत्रा, 17 सीमकुजल\*, 18 प्रामपण्ड ( मामखण्ड ), 19 मामकुनार, 20 सुकुनार, 21 बहुल, 22 अवस्यपुत्र (अवस्य); 23 अबुद्यपुत्र, 24 अबुद्यकुल, 25 सार्पत्रा\*, 26 सात्पुत्र।, 27 कुशल, 28 अहापुरुष, 11

गोत्रचरणाच्छ्राघात्याकारतद्वेतेषु ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ गोत्र-चरणात, रुलाघा-अत्याकार-तद्-अवेतेषु (बुञ्) ॥

बृत्तिः ॥ गोत्रवाचिनश्ररणवाचिनश्र प्रातिपहिकाद् दुम् प्रत्ययो भवति प्रत्येकं भावकर्मणोरर्थयोः श्लाघाः दिषु विषयभूतेषु ॥

134. The affix vun comes in the sense of 'nature or action thereof' after a family-name (Gotra), and after the Name of a Vedic School, when one boasts thereby, or manifests his contempt thereby, or when it means one who has attained that (or has come for an inspection or inquiring thereof).

The word श्लाचा means boasting; भस्याकार means 'contempt', तर भनेतः means तर्माप्तः 'who has gained that', or तज्ञः 'who inquires that'. The word तर्वेतः means "who has obtained that or who has known that".

To take first इलाघा as गार्गिकया इलाघते or काडिकया इलाघते "boasts of belonging to the family of Garga, or the school of Katha". To take अस्याकारः, as, गार्गिक्याखाकुरुते, काडिकयाख्यकुरुते "he manifests contempt upon another, because of his belonging to the clan of Garga or School of Katha". To take तर्वेता as, गार्गिकामवेतः काडिकामवेतः = प्राप्तः or अवगतवान् ॥

Why do we say "when it means boasting &c" Observe गर्ग्यत्वम्, कडत्वम्। The य of गार्थ is elided in the above examples by VI. 4. 148 & VI. 4. 151.

होत्राप्त्यद्रः ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ होत्राप्त्य छः ॥ वृत्तिः ॥ होत्राग्रद ऋत्विग्विगेषवचनः ऋत्विग्विगेषवाचिभ्यद्रछः प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः ॥

135. The affix chha (र्घ) comes in the sense of nature or action thereof', after words expressing Hotra priests.

Thus आच्छावाक्रीयम्, मैनावरुणियम्, ब्राह्मणाच्छंसीयम्, आग्नीधीयम् मातेपस्थान्नीयम् नेष्टी-यम् पात्रीयम् ॥ होत्रभ्यः is plural to prevent application of I. 1.68. therefore the rule does not apply to the word-form 'hota' derived from हु + स्वन meaning a ritorj. ब्रह्मणस्त्वः ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ ब्रह्मणः-त्व ॥

वृत्तिः ॥ होषाभ्य इत्यनुवर्त्तते । ब्रह्मन्शब्दाद्वात्रावाचिनस्त्वः प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः; छस्यापवादः ॥

136. The affix tva (स्व) comes in the sense of 'nature or action thereof', after the word Brahman, denoting a kind of Hotrâ priest.

This debars हु. Thus ब्रह्मणो भावः कर्म वा = ब्रह्मत्वम् ॥ This debars तृतः ॥ When ब्रह्मण् means a Brâhman, by caste, we have ब्रह्मत्वम् or ब्रह्मता ॥ So much for the province of the affixes नम् and स्नम् (IV. 1.87).



#### ओ३म् ।

### अथ पञ्चमध्यायस्य हितीयः पादः।

## BOOK FIFTH

#### CHAPTER SECOND

धान्यानां भवने क्षेत्रे खञ् ॥ १ ॥ पदानि ॥ धान्यानाम्-भवने-क्षेत्रे-खञ् ॥ वृत्तिः ॥ निर्देशोरव समर्थविभक्तिः । धान्यविशेषवाचिभ्यः षष्ठीसमर्थेभ्यो भवनेभिधेये खञ् प्रत्ययो भवीत, सच्चेडवनं क्षेत्रं भवति ॥

1. The affix khan  $(\pm'-\xi \pi)$  comes after the name of any particular corn, being in genitive case in construction, in the sense of a place of growing, when that place is a field.

According to Böhtlingk, the Sûtra should be thus translated. "To a corn-name is added in, to express the fields in which the corn grows". According to Ballantyne, it is translated "when we speak of a place for grain, or a field of it, there may be the affix khañ".

The word धान्यानां 'of grains', shows that the word in construction should be in the genitive case. The plural number shows that the affix is not to be added to the word-form धान्य, but to words which denote various kinds of dhânya (I. 1. 63). भवन means 'the place where a thing is produced or grows (भवन्ति जायन्ते)' ॥

Thus मुद्रानां भवनं क्षेत्रं = नीद्गीनम्, कीद्रवीणम्, कीलस्थीनम् ॥

Why do we say "of grains"? There will be no affixing in a case like this मुजानां भवनं क्षेत्रं॥

Why do we say "when it is a field"? Observe सुद्रानां भवनं कु शूलं 'a granary where kidney-beans grow'.

ब्रीहिशाल्योर्डक् ॥ २ ॥ पदानि ॥ ब्रीहि-शल्योः-ढक् ॥ वृत्तिः ॥ ब्रीहिशालिशस्त्रान्यां ढक् प्रत्ययो भवति भवने क्षेत्रे ऽभिधेये खमोपवादः ॥

2. The affix dhak (+-vv) comes in the above sense of 'a place of growing, when it is a field', after the words also and answer

Thus व्रीहानां भवनं क्षेत्र = व्रहेयम्, शोलयम् 'a field fit for growing rice'.

## यवयवकषष्ठिकाद्यत् ॥ ३ ॥ पदानि ॥ यव-यवक-षष्ठिकात्, यत् ॥ वृत्तिः ॥ वर्वादिश्वः ग्रव्हेश्यो बत्मत्ययो भवति भवने क्षेत्रे ऽभिषेये खत्रोपवादः ॥

3. The affix yat ( $\forall$  or  $\angle$  $\forall$ ) comes in the same sense of 'a place for growing, it being a field', after the words yava, yavaka, and shashtika.

This debars खुज् ॥ Thus यवानां भवनं क्षेत्रं = यैन्यम्, यवक्यम्, पष्टिक्यम् ॥ See VI. 1. 213 for accent.

विभाषा तिलमाषोमाभङ्गाणुक्ष्यः ॥ ४ ॥ पदानि ॥ विभाषा,तिल-माष-उमा-भङ्गा-अणुक्ष्यः( यत् ) ॥

वृत्तः ॥ तिल माष उमा भङ्गा अणु इत्येते स्यो विभाषा यत्यत्ययो भवति भवने क्षेत्रे ऽभिधये ॥

4. The affix yat comes, in the sense of 'a place for growing, it being a field', optionally after the words tila, mâsa, umâ, bhangâ and anu.

The affix khañ will come in the alternative. Thus नि ह्वम् or नैलीनम् 'a field for growing sesamum', माध्यम् or माधीणम् 'a field for growing beans', उम्यम् or भोभीनम् 'a field of hemp', अण्ड्यम् or आणवीनम् 'a field for small grain'.

सर्वचर्मणः कृतः खखजौ ॥ ५ ॥ पदानि ॥ सर्व-चर्मणः-कृतः-खखजौ ॥ पृतिः ॥ सर्वचर्मन्त्रव्हानृतीयासमर्थात्कृत इत्यस्मित्रथे खखनौ प्रत्ययौ भवतः ॥

5. The affix kha (ईन) and khañ (+'-ईन) come in the sense of "wholly made thereof", after the word sarvacharman.

The word सर्व is here a part of the sense of the affix, and joins with the word इत:, and not with चर्मन्. The compounding is in fact made by the affix. Thus सर्वश्वमीणहत: = सर्वश्वमीण: or सार्वश्वमीण: "made wholly of leather."

यथामुखसंमुखस्य दर्शनः खः ॥ ६ ॥ पदानि ॥ यथामुख-सम्मुखस्य,दर्शनः,खः ॥ वृत्तिः ॥ यथामुखग्रद्शस्त्रंषुखग्रद्शसम्बद्धीसमर्थादर्शन इत्येतस्मिन्नर्थे खः प्रत्ययो भवति ॥

6. The affix kha (in) comes in the sense of 'a mirror', after the words yathâmukha, and sanmukha being in the 6th case in construction.

The word दर्शन: means that in which something is seen, such as, looking glass, mirror &c, which reflect things. The word वयागुल is an Avyayîbhâva compound, the meaning of वया being that of likeness II. 1.6. Thus वयागुल दर्शन! =

वधामुखीनः 'showing or reflecting the likeness of the face mirror. सर्वस्य मुखस्य क्षानः = सम्मुखीनः 'showing or reflecting the whole face'—a looking-glass.

तत्सर्वादेः पथ्यङ्गकर्मपत्रपात्रं व्याप्नोति ॥ ७ ॥ पदानि ॥ तत्-सर्वादेः, पथि-अङ्ग कर्म-पत्र-पात्रम्, व्याप्नोति ( खः ) ॥

वृत्तिः ॥ तक्क्षिति द्वितीया समर्थविभक्तिः । व्याप्नोतीति प्रत्ययार्थः । परिश्विष्टः प्रकृतिविशेषणम् ॥ सर्वादेः प्रातिपदिकात् पथि अङ्ग कर्मन् पत्र पात्र इत्येवमन्ताद् द्वितीयासमर्थाद्धामोतीत्यस्मिन्नर्थे खः प्रत्ययो भवति ।

7. After the words pathi, anga, karman, patra or patra, preceded by sarva, being in the second case in construction, the affix kha (ईन) comes in the sense of "what pervades or fills the whole of that".

Thus सर्वपयं व्यामाति = सर्वपथीनोरथः; सर्वाङ्गीणस्तापः, सर्वेक्रमीणः पुरुषः, सर्वपत्रीणः सार्राथः, सर्वपात्रीण ओदनः ॥

आप्रपदं प्राप्नोति ॥ ८ ॥ पदानि ॥ आप्रपदम्-प्राप्नोति (खः) ॥ वृक्तिः ॥ प्रपदमिति पादस्याप्रमुख्यते । आङ्गर्यादायां तयोरव्ययीभावः । आप्रपदशब्दात्तविति श्वितीयासमः र्थाच्याप्नोतीत्यस्मित्रर्थे खः प्रत्ययो भर्यात ॥

8. The affix kha (ईन) comes after the word âprapada, in the sense of "reaching thereto".

The word प्रपद means the 'top of the foot'. आ means "upto". आप्रपद is an Avyayibhâva compound meaning 'to the top of the foot'. Thus आप्रपद प्रामोति = आप्रपदीनः पटः 'cloth reaching to the end of the feet', i. e. showing the width of the cloth by comparison with the body.

अनुपदसर्वान्नायानयं बद्धाभक्षयितनेयेषु ॥ ९ ॥ पदानि ॥ अनुपद-सर्वान्न-अया नयं, बद्धा-भक्षयित-नेयेषु ( खः ) ॥

वृत्तिः ॥ अनुपदादिभ्यः शब्देभ्यस्तरिति द्वितीयासमर्थेभ्यो यथासंख्यं बद्धा भक्षयति नेय इत्येतेष्वर्थेषु खः प्र-स्ययो भवति ॥

9. The affix kha comes after the words anupada, sarvanna, and ayanaya, being in the second case in construction, in the senses of 'so bound', 'eating that', and 'to carry thereto' respectively.

Thus अनुपर्व बद्धा = अनुपर्वाना 'a kind of shoe'; this word is always feminine. The force of अनु here is that of 'length' or 'likeness'. That is 'a shoe of the measure of a foot'. So सर्वात्रानि भक्षयति = सर्वात्रानोभिक्षु: 'a mendicant who eats the whole food'. So also अयानयीनः शारः 'a chessman or piece that is taken to the position on the chess called ayanaya'. The word अयानय is compounded of two words अय, meaning 'going from right to left', and अनय 'from left to right',

and it means a particular position in which the pieces moving from right to left and left to right cannot move further, and attack the other pieces.

According to some भयानयिन is the name of the front pieces in ones own row of chess-men. A piece which moves only in one side, does not admit of this affix. The piece which is carried from one side to another, admits of this affix. Others move only in one direction भय or भनय, but not both. Kaiyyaṭa: यस्तु शार एक पाइयं एव संचरित तत्र न भवित प्रस्था, यो हि शारः पार्थान् पार्थान्तरमानीयित, स एव भयानयं नीयते, अन्यास्तु अयमेव नीयते, अनयमेव नीयते वा ॥

परोवरपरम्परपुत्त्रपौतमनुभवति ॥ १०॥ पदानि ॥ परोवर-परम्पर-पुत्त्रपौत्त्रम्, अनुभवति ( खः ) ॥

वृत्तिः ॥ परोवर परम्पर पुत्त्रपौक्ष्त इत्येतेभ्यस्तविति द्वितीयासमर्थेभ्यो ऽनुभवतीत्यस्मित्रर्थे खः प्रत्ययो भवति ॥

10. The affix kha comes in the sense of "who witnesses or experiences that", after the words parovara, parampara and putrapautra, in the second case in construction.

The word परोवर is compounded of पर and अवर the ओ in रा being irregular, the compounding being caused by the affix. परांभावरांभ अनुभवति = परोवरीणः "who lives to see high and low". The word परम्पर is compounded of पर and परतर, the compounding being caused by the affix. As, परांभ परतरांभानुभवति = परम्परीणः ॥ Similarly पुत्रपौत्रीणः ॥

The word परम्पर is a separate word as well, not formed by or admitting this affix. As मन्त्रिपरम्परा मन्त्रं भिनत्ति ॥

आवारपारात्यन्तानुकामं गामी ॥ ११ ॥ पदानि ॥ अवारपार-अत्यन्त-अनुकामं, गामी ( खः ) ॥ वृत्तिः ॥ अवारपार अत्यन्त अनुकाम इत्येतेभ्यो द्वितीयासमर्थेभ्यो गामीत्येतस्मिन्नर्थे खः प्रत्ययो भवति ॥

वात्तिकम् ॥ विपरीताच ॥

11. The affix kha comes in the sense of "who purposes to go", after the words avarapara, atyanta, and anukama, being in the accusative case in construction.

The word गामी means 'गभिष्यति', see III. 3. 3. The genitive case is prohibited by II. 3. 70: the word गामी governing the accusative. Thus अवारपारं गामी = अवारपारीण: ॥

Vart:—So also when the words are reversed. As पारावारीणः ॥ So also when the words are taken separately as, अवारीणः and पारीणः ॥

So also अत्यन्तं गामी = अत्यन्तीनः = भृद्यं गन्ता ॥ As अनुकामीनः = यथेष्टं गन्ता ॥

समांसमां विजायते ॥ १२ ॥ पदानि ॥ समांसमां-विजायते ॥ वृत्तिः ॥ समांसमामिति वीष्सायां सुबन्तससुवायः प्रकृतिः । विजायते गर्भे धारयसीति प्रस्ययार्थः । गर्भधा-रणेन सकलापि समा व्याप्यतद्दति अत्यन्तसंयोगे दितीया ॥

ार अजाणान राता ज्यान्यवद्यात नावनायना । ह्यान्य । वार्त्तिकम् ॥ पूर्वपदे सुपो ऽछुग्वक्तब्दः ॥ दा० ॥ अन्तयत्तादुत्तरपदस्य च दा बलोपो दक्तव्यः ॥ 12. The affix kha comes after the word samamsamam in the sense of 'who bears in the womb'.

The word विजायते means गर्भे धारयति 'who bears in the womb'. This verb governs the accusative of time स्नांसमां by II. 1. 29. Thus समांसमां विजायते = समांसमीना गी:, समांसमीना वडवा ॥

Vart:—According to others the aphorism means 'the affix comes in the sense of to give birth to or to get a young". i. e. विजायते = गर्भमोचनं ॥ According to them, the verb governs the locative: समायां समायां विजायते = समासमीना, the ब् of the first समायां being elided, the rest of the vibhakti(भाम्) remaining. The word will mean "an animal that gives birth to a young one every year".

Vart:—Sometime there is no affixing, but the whole sentence is to be used to express this meaning, or the ए only of both members is to be elided and a sentence formed. As समां समां विज्ञायते or समयां समयां विज्ञायते ॥

अद्यश्वीनावप्रव्धे ॥ १३ ॥ पदानि ॥ अद्यश्वीन-अवप्रव्धे ॥ वृत्तिः ॥ विजायतइति वर्त्तते । अद्यश्वीन इति निपास्यते अवष्ठक्षे विजने । आसन्ने प्रसर्वे । आविद्वें हि मूर्थन्यो विधीयते, अवाद्यालम्बनाविदूर्ययोगिति ॥

13. The word adyasvînâ is anomalous, meaning

"a female near delivery".

The word विजायते is understood here. The word अवष्टक्य means 'imminent, near'. It is formed by अव + स्तंभ + क, the स् being changed to स् by VIII. 3. 68. Thus अस वा भो वा विजायते = अस्थिता गी: "a cow likely to give birth to-day or to-morrow". So also अस्थिता वडवा ॥

Some do not read विजायते into the sûtra, which then means "The word adyasvîna is irregularly formed meaning imminent". As अध्यक्षीनं मरणं 'imminent death'. अध्यक्षीनो वियोगः 'separation likely to take place to-day or to-morrow'.

आगवीनः ॥ १४ ॥ पदानि ॥ अगवीन ॥ वृक्तिः ॥ आगवीन इति निपास्यते । आङ्पूर्वाद् आ तस्य गोः प्रतिपादनात् कर्मकारिणि खः प्रस्ययो निः पास्यते ॥

14. The word agavina is irregularly formed.

This word is formed by adding ख to the word जो preceded by the preposition आ, as आगो + ख = आगरीन। ॥ The force of the affix is that of 'a servant'. A person who is engaged in business till the return of the cows, i. e. a day-labourer.

अनुग्वरूंगामी ॥ १५ ॥ पनानि ॥ अनुगु-अरूंगामी (खः) वृत्तिः ॥ गोः पश्चाद् अनुगु । अनुगुरुष्टाक्त्राक्लंगामीत्यास्मन्नये खः प्रत्ययो भवति ॥

15. The affix kha comes after the word anugu in the sense of 'who is fit to follow'.

Thus the word अनुग्र means गो: पश्चाद् ॥ Thus अनुग्र पर्याप्तं गच्छति = अनुगवीनः 'who is suited or able to follow after the cows' i. e. a cowherd.

# अध्वनो उत्त्वो ॥ १६ ॥ पदानि ॥ अध्वनः, यत्-खो ॥ वृत्तिः ॥ तिति दितीया समर्थविभक्तिरतुर्वतेते । अलगामीति च प्रत्ययार्थः । अध्वन्शब्दाद् दितीयासमर्यावलंगामीत्वेतात्मभर्थे यस्खीपत्ययौ भवतः ॥

16. The affixes yat (यं) and kha (ईन) come after the word adhvan, in the above sense of 'who is fit or able to follow'.

Thus अध्यानमलंगामी = अध्यानीनः or अध्यान्यः 'able to undertake a journey'. By aphorisms VI. 4. 168, 169, the word अध्यान् retains its original form before the affix य and ख, not losing its final अन् which it does before other affixes, by VI. 4. 144.

## अभ्यमित्राच्छ च ॥ १७ ॥ पदानि ॥ अभ्यमित्रात्-छ-च (यत् खी ) वृत्तिः ॥ अभ्यमित्रशब्शद् दितीयासमर्थाइतंगाभीत्यस्मित्रर्थे छः प्रत्ययो भवति । चकाराद्यस्त्वी च ।

17. The affix Chha (ईय) also as well as yat and kha, comes after the word abhyamitra, in the sense of 'who is able to go'.

The च् draws in बत् and ख. Thus अभ्यमित्रं अलगानी = अभ्यमित्रीयः, अभ्यमित्रयः, अभ्यमित्रीयः 'an warrior who valiantly encounters his enemy '⇒ अमित्राभिसुखं सुष्टु गच्छति ॥

#### गोष्ठात्खञ् भूतपूर्वे ॥ १८ ॥ पदानि ॥ गोष्ठात्, खञ्, भूतपूर्वे ॥ वृत्तिः ॥ गावस्तिष्ठन्यत्रेति गोष्ठम् । गोष्ठशब्देन सन्निहितगोसमूहो देश उच्यते । भूतपूर्वप्रहणं तस्येव विशे-षणम् । गोष्ठशब्दाञ्चतपूर्वोपाधिकात्स्वार्थे खः प्रत्ययो भवति ॥

18. The affix khan (+/--ईन) comes after the word goshtha in the sense of 'it formerly had been'.

The word गोष्ठ is a compound of गो + स्था i. e. a cow-pen, it means the place all around a cow-pen. The word भूतपूर्व qualifies it. Thus गोष्ठा भूतपूर्वः = गोष्ठीनो देशः 'a place which was formerly a Goshtha'. Otherwise when not meaning formerly, we have गोष्ठो वर्तते ॥

# अश्वस्येकाहगमः ॥ १९ ॥ पदानि ॥ अश्वस्य, एकाहगमः ( खञ् ) ॥ कृतिः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः । अश्वशब्दात्वष्ठीसमर्थादेकाहगमइत्येतदर्थे खञ् प्रत्ययो भवति ॥

19. The affix khan comes after the word asva, in the genitive case in construction, the sense being 'what is travelled over or traversed in one day'.

The word अश्वस्य being in the sixth case shows the construction it should have before the affix. The एकाहरामः means एकाहन गम्यते i. e. what is or can be gone over in one day. Thus अश्वस्येकाहरामोऽध्या = आश्वीनः, as आश्वीनानि शतं पतिस्या = यायन्ति योजनान्येकहिनाश्वेन गम्यते तावतां शतं गस्या ॥ सहस्राश्वीने या इतः स्वर्गो लोकः ॥

शालीनकीपीने अधृष्टाकार्ययोः ॥ २० ॥ पदानि ॥ शालीन कोपीने, अधृष्ट-अका-र्ययोः ॥

वृक्तिः ॥ शालीनकीपीनशब्धी निपारयेते यथासंख्यमधृष्टे ऽकार्ये चाभिधेये अधृष्टो ऽप्रगल्भः । अकार्यमकः रणाई विरुद्धम् । शालानकीपीने अधृष्टाकार्ययोः पर्यायी यथाकथं चिद् ब्युत्पादयितन्यौ ॥

20. The word salina and kaupina are anomalous, when meaning 'modest' and 'a shameful action' respectively

The word अधृष्ट means 'not proud', अकार्यम् means 'unfit to be done' i. e. an infamous act. The words come from शाला "a hall" and कूप 'a well'. It is not easy to trace any connection between 'modesty' and 'a hall', or between 'shameful' and 'a well'. However some say शालाप्रवेशनमहीत 'who deserves to enter a hall',= शालीनः, कूपायतारमहीत 'who deserves to be thrown into a well'= कीपीनः, hence a thing to be concealed, and the dress that conceals it. As शालीनो जडः, कीपीनं पापं॥

#### ब्रातेन जीवति ॥ २१ ॥ पदानि ॥ ब्रातेन, जीवति ( खञ् ) ॥ वृत्तिः ॥ निर्देशांत्रव नृतीया समर्थविभक्तिः । ब्रातशब्शात्तृतीयासमर्थाज्ञीवतीरवस्मित्रथें सम् प्रस्ययो भवति।

नानाजातीया अनियतवृत्तय उत्सेधजीविनः संघा ब्राताः ॥

21. The affix khan comes after the word vrata in the third case in construction, the sense being "who leads this life, or who lives by this".

The word ब्रात means a multitude or mass composed of various castes, who have no fixed employment, and live by violence, or by bodily labor. ब्रातेन जीवित = ब्रातीन: 'a person who lives by the labour of his body, not of his brain'.

साप्तपदीनं सख्यम् ॥ २२ ॥ पदानि ॥ साप्तपदीनं,सख्यम् ॥ वृत्तिः ॥ सामपदीनमिति निपात्यते सख्ये ऽभिधेये ॥

22. The word saptapadina is anomalous, when meaning 'friendship'.

The word सामप्रीन comes from सम्भव but the connection of senses is not very clear. It is said सम्भिः परिश्वाच्यते = सामप्रीनम् "formed by walking together seven steps or by talking together seven words". The circumambulation of the Fire by the bride and bridegroom in seven steps makes the marri-

age irrevocable. सामपशीनं seems to have some connection with that. The word सामपशीनः or °नं means 'a friend' also; the abstract sense being made applicable by analogy to the person as well.

हैयक्कविनं संज्ञायाम् ॥ २३ ॥ पदानि ॥ हैयक्कवीनम्, संज्ञायाम् (खञ्)॥ वृत्तिः ॥ हैयक्कवीनं निपास्यते संज्ञायां विषये । ग्लोगोरोहस्य हियङ्ग्वादेशः, तस्य विकारे खञ् प्रत्ययो भव-ति संज्ञायाम् ॥

23. The word haiyangavîna is anomalous, when it is a Name.

The word हैयद्भवीनम् means 'fresh butter'. The word comes from हा: 'yesterday' and गां 'cow'. ह्यां गांदाहस्य विकारः 'prepared from yesterday's milk' i.e. "fresh butter". The affix does not come in the sense of any विकार in general. There is no affixing in ह्यां गांदाहस्य विकार when it means उद्धावत् or 'whey'.

तस्य पाकमूळे पील्वादिकर्णादिक्ष्यः कुणव्जाहचौ ॥ २४ ॥ पदानि ॥ तस्य, पाक-मुळे, पील्वादि, कर्णादिक्ष्यः, कुणए-जाहचौ ॥

वृत्तिः ॥ तस्येति षष्ठीसर्मेभ्यः पील्वादिभ्यः कर्णादिभ्यश्च यथासंख्यं पाकमूलयोरर्थयोः कुणक् जाहज् इत्येती प्रस्वयो भवतः ॥

24. The affixes kuṇap (कुण) and jâhach (जाह) come after the words pilu &c and karṇa &c respectively, when the senses are respectively 'the fruiting-season of this' and 'the root of this'.

The word तस्य shows that the construction must be genitive. The affix कुण्ण् comes after पील्यारि words, signifying 'ripening', and the affix जारण् comes after क्णारि words signifying the 'root'.

Thus पीलुनां पाकः = पीलुकुणः, कर्कन्धुकुणः, so also कर्णस्य मूलं = कर्णजाहम्, अक्षि-जाहम् ॥

1 कर्ण, 2 अकि, 3 नख, 4 सुख, 5 केश, 6 पाइ, 7 गुल्फ, 8 भू, 9 शृङ्ग ( भूभङ्ग ! भूगङ्ग ), 10 इन्त, 11 ओष्ठ, 12 पृष्ठ, 13 मख, 14 अङ्गुष्ठ. ॥

 ${f 1}$  पीलु,  ${f 2}$  कर्कन्धु ("न्धू),  ${f 3}$  द्यामी,  ${f 4}$  करीर,  ${f 5}$  कुवल,  ${f 6}$  बदर,  ${f 7}$  अश्वस्थ,  ${f 8}$  खिंदर. ॥

पक्षात्तिः ॥ २५ ॥ पदानि ॥ पक्षात्, तिः ॥ वृत्तिः ॥ तस्येत्येद । तस्येति षष्ठीसमर्थात्पक्षशब्दान् मूर्लेभिषये तिः प्रत्ययो भवति ॥

25. The affix ti (a) comes after the word paksha in the genitive case in construction, in the sense of 'the root of it'.

The word मूल of the last sutra is drawn into this aphorism; and not the word पाक as well. This is an exceptional case of अनुवृत्ति, generally the whole is drawn and not a portion. Hence arises the following maxim क्वि

हैकहेशोऽच्यनुवतंते "Sometimes it also happens that only a part of the words of a rule which are mutually connected is valid in a subsequent rule, while the rest ceases to be valid".

Thus पक्षस्य मूल = पक्षाति: i. e. मतिपत् 'the root or the first, day of a Paksha or a fortnight'.

तेन वित्तरा चुञ्चुप्चणपी ॥ २६ ॥ पदानि । तेन, वित्तः, चुञ्चुप्-चणपी ॥ वृत्तिः ॥ तेनेति तृतीवासमर्थाद्वित इत्येतिसमन्नर्थे चुञ्चुप् चणप् इत्येती प्रत्यवी भवतः ॥

26. The affixes chunchup (च्रुच) and chanap (च्रु) come after a word in the third case in construction, in the sense of 'celebrated through this'.

The word वित्त means known, illustrious. Thus विद्याया वित्तः = विद्याचुञ्चुः, विद्याचणः, क्रेशचणः ॥ The initial च् in these affixes is not इत् (I. 3. 7).

विनञ् भ्यां नानाञी नसह ॥ २७ ॥ पदानि ॥ वि-नञ्भयाम्,ना-नाञी,नसह ॥ वृक्तिः ॥ वि नज् इत्वेताभ्यां वयासंख्यं ना नाज्ञ इत्वेती भवतः । नसहिति प्रकृतिविशेषणम् । ससहार्थे पृयन् स्भावे वर्त्तमानाभ्यां विनञ्भ्यां स्वार्थे नानाजी प्रत्ययी भवतः ॥

27. The affixes ना and नाञ् come respectively after the words वि and नञ्, in the sense of 'not being together'.

Thus fa + ना = विना 'without'; नम् + नाम = नाना 'several'.

वेः शालच्छङ्कटची ॥ २८ ॥ पदानि ॥ वेः, शालच् , शङ्कटची ॥ वृक्तिः ॥ विश्वव्याच् शालच् शङ्कटज् इत्येती भवतः । साधनिकवावचनादुपसर्गास्वार्थे प्रत्येवी भवतः ॥

28. The affixes sâlach (शालें) and sankaṭach (शंकरें) come after the preposition वि, without changing the sense.

Thus বিদান মূদ্ধ = বিয়াল, বিয়ানই ॥ Thus these words may apply to a cow, as বিয়াল; বিয়ানহ: ॥ According to some these words are adjectives meaning 'great, large' &c. There is no connection here of sense of base and the affix.

संप्रोदश्च कटच् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ सम्-प्र-उदः, च, कटच् ॥
वृक्तिः ॥ सम् प्र उद् इत्येतेभ्यः कटच् प्रत्ययो भवति । चकाराह्रेष ॥
वार्तिकम् ॥ कटच्प्रकरणे ऽलाबूतिलोमाभङ्गाभ्यो रजस्युपसंख्यानम् ॥
वा० ॥ गोष्ठादयः स्थानादिषु पद्यनामादिभ्य उपसंख्यानम् ॥
वा० ॥ संघाते कटच् वक्तव्यः ॥ वा० ॥ विस्तरि पटच् वक्तव्यः ॥ वा० ॥ द्वित्वे गोयुगच् ॥
वा० ॥ प्रकृत्यर्थस्य घट्त्वे षड्गवच् ॥ वा० ॥ विकारि स्नेहने तैलच् ॥
वा० ॥ भवनेक्षेत्रे दृक्वाविभ्यः द्वाकटद्वाकिनी ॥

29. The affix kaṭach (कर्ट) comes after the words sam, pra, ud, (and vi).

The वि is read into the sûtra by virtue of the word च ॥ Thus संकटम्, मकटम्, उस्कटम्, विकटम् ॥

Vart:—The affix कटच् comes after अलाबु, तिल, उमा, and भङ्गा in denoting dust thereof. As अलाबुना रजः = अलाबुक्तटम्, तिलकटम्, उमाकटम्, भंगाकटम् ॥

Vart:—The affix गोष्ठच् comes after the names of animals, in denoting the places. As गर्वा स्थानं = गोगोष्ठं, महिषीगोष्ठं, &c.

Vart:—When a flock is denoted, the affix कटच् is added, as अविकटम् ॥ Vart:—When spreading is denoted, the affix is पृष्टच्, and अविषटः ॥

Vart:--When a couple is denoted, the affix is गोयुगच्, as, अश्वगोयुगम्, इष्टगोयुगम्।

Vart:—When six is denoted, the affix is षड्गवच्, as, हस्तिषड्गवम्, अध-

Vart:--The affix तेलच् comes when it means the oil of it. As एरण्ड- तेलम्, इंग्रवीनेलम्, तिलतेलम् ॥

Vart:—The affixes शाक्षद and शाकिन denote 'a field where it grows', after the words इक्ष &c. As इक्षुशाक्षटम, मृतशाक्षटम, इक्षुशाकिनं, मृतशाकिनं, मृतशाकिनं,

अवात्कुटारश्च ॥ ३० ॥ पदानि ॥ अवात,कुटारच्, च ॥ वृत्तिः ॥ अवात,कुटारच् प्रत्ययो भवति । चकारात् कटच् ॥

30. The affix कुदारच् as well as कटच comes after the word अव॥

As अवक्दारम्, अवकटम् 'downwards', 'very deep'.

नते नासिकायाः संज्ञायां टीटञ्नादज् भ्रटचः ॥३१॥ पदानि ॥ नते, नासिकायाः, संज्ञायाम्, टीटच्-नाटच-भ्रदचः ॥

वृत्तिः ॥ अवादिरवेव । नमनं नतम् । नासिकायाः संबन्धिन नतेऽभिधेवे टीटच् नाटच् भ्रटच् इरवेते प्रस्ववा भवन्ति संज्ञावां विषये ॥

31. The affixes दोटच, नाटच and म्रटच come after the word अब, in the sense of a hooked nose, when the word so formed is a Name.

Thus नासिकायां नतम् = अवटीटम्, or अवनाटम्, अवश्रटम् ॥ The word signifies the nose, as well as the person also, as अवटीटा नासिका, अवटीटः पुरुषः ॥

निर्विडन्बिरीसची ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ नेः, बिडच्-बिरीसची ॥ वृत्तिः ॥ नते नासिकाया इथ्यनुवर्त्तते, संज्ञायानिति च । निश्चवात्रासिकाया नते ऽभिषेये विडच् विरीस-च् इत्येती प्रस्ययी भवतः ॥

32. The affixes बिडच and बिरीसच् come after the word नि, in the above sense of a hooked nose, the whole word being a Name.

Thus निविडम् and निवित्तिसम् ॥ How do you say निविडाम्केशाः or निविड वस्त्रम् It is by analogy.

इनच् पिटिश्विक चि च ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ इनच्, पिटच्, चिक, चि च ॥ बृत्तिः ॥ नेरित्येय, नते नासिकाया इति च । निशब्शन्नासिकाया नर्ताभधेये इनच् पिटच् इत्येतौ प्रत्ययौ भवतस्तत्सान्नेयोगेन च निशब्रस्य यथासंख्य चिक चि इत्येतावादेशौ भवतः ॥ वार्त्तिकम् ॥ ककारः प्रत्ययो वक्तन्यश्रिक्च प्रकृत्या देशः ॥

वा॰ ॥ क्रिजस्य चिल् पिक्राश्वास्य चाक्षुषां ॥ वा॰ ॥ चुलादेशो वन्तव्यः ॥

33. The affixes इनच् and पिटच् come after the word नि in the above sense of a hooked nose; and चिक् and चि are the substitutes of नि before those affixes respectively.

Thus नि + इनच् = चिक् + इनच् = चिकिनः; नि + पिटच् = चि + पिटच् = चिपिटः॥

Vart:—So also comes क, and चिक् replacing नि, as नि+क = चिक्+क = चिकः॥

Vârt:—The affix ल comes after the word क्रिज़ in the sense of 'its eyes'; and चिल् and पिल् are substitutes of क्रिज़: as, क्रिज़े अस्य चशुपी = चिल्लः, पिल्लः 'blear-eyed'

Vârt:—चुल is also the substitute. As, चुह्नः ॥ These words apply to 'eye' also, as चिह्ने, पिह्ने, चुह्ने "sore-eyes." They apply to person also.

उपाधिभ्यां त्यकन्नासन्नारूढयोः ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ उप-अधिभ्याम्, त्यकत्, आसन्न-आरूढयोः ॥

वृत्तिः ॥ उप अधि इत्येताभ्यां यथासंख्यमासैन्नारूढयोर्वर्त्तमानाभ्यां स्वार्थेत्यकन्यस्ययो भवति ॥

34. The affix tyakan ( — स्वक्त) comes after the words upa and adhi, in the sense of 'nearness' and 'elevation' respectively; the words so formed being Names.

Thus उपत्यका = पर्वतस्यासन्नम् lowland, a land at the foot of the mountain', अधित्यका = पर्वतस्यारूढम् 'a table-land, high-land'. The rule VII. 3. 44 does not apply here, so we do not get the forms उपत्यका or अधित्यका ॥

कर्माणि घटो ऽठच् ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ कर्म्माणि, घटः, अठच् ॥ वृत्तिः ॥ निर्देशारेव समर्थविभक्तिः। कर्मशस्त्रात्सप्तमीसमर्थाद् घट इत्येतस्मित्रथें ऽठच् प्रत्ययो भवाति ॥

35. The affix athach (अउँ) comes after the word karma in the seventh case in construction, in the sense of 'employing oneself zealously in it'.

The word घट: means zealous work. Thus कर्मण घटत = कर्मठः पुरुषः 'a clever, proficient person'.

तदस्य संजातं तारकादिभ्य इतच् ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ तत्, अस्य, संजातम, तारकादिभ्यः, इतच् ॥

वृक्तिः ॥ तरिति प्रथमासमर्थेभ्यस्तारकारिभ्यः शब्देभ्यो ऽस्येति षष्ठपर्थे इतच् प्रत्ययो भवति ॥ संजातप्रहणं प्रकृतिविशेषणम् ।

36. The affix itach (इत) comes after the words târakâ &c. in the first case in construction, in the sense of 'that whereof this is observed'.

Thus तारकाः संजाता अस्य नभसः = तारिकतं नभः 'a starry sky' i. e. a night in which stars are visible. पुष्पितो वृक्षः 'a tree in which flowers have grown'.

The तारकादि class is आकृतिगण॥

1 तारका, 2 पुष्प, 3 कर्णक\*, 4 मञ्जिरी\*, 5 ऋजीप, 6 क्षण\*, 7 सूच (सूचक), 8 मब, 9 निष्क्रमण, 10 पुरीष, 11 उच्चार, 12 प्रचार, 13 विचार 14 कुड्मल, 15 कण्टक, 16 सुसल\*, 17 सुकुल, 18 कुसुन, 19 कुत्रहल, 20 स्तबक, 21 किसलय, 22 पृष्ठव, 23 खण्ड, 24 वेग, 25 निद्रा 26 सुद्रा, 27 बुसुका, 28 घेतुच्या, 29 पिपासा, 30 भद्धा, 31 अस, 32 पुलक, 33 अङ्गारक, 34 वर्णक, 35 द्रांह, 36 होह, 37 सुख, 38 हु ख, 39 उरक्षण्डा (उरक्षण्ड), 40 भर, 41 व्याधि, 42 वर्मन्\*, 43 ल्रण्", 44 गौरव\*, 45 शास्त्र, 46 तरंग, 47 तिलक, 48 चन्द्रक (चन्द्र), 49 अन्धकार, 50 गर्व, 51 मुकुर, 52 हर्ष, 53 उरक्ष्म, 54 रण\*, 55 कुवलय, 56 गर्ध, 57 कुध् (क्षुधा), 58 सीमन्त, 59 ज्वर, 60 गर\*, 61 रोग, 62 रोमाडच, 63 पण्डा, 64 कुजल, 65 हृष्\*, 66 कोरक, 67 कुझेल, 68 स्थपुट\*, 69 फल, 70 कुज्युक\*, 71 भूङ्गार\*, 72 अङ्कुर, 73 देवल, 74 बकुल\*, 75 भ्रभु\*, 76 आराल\*, 77 कलङ्ग, 78 कर्रम, 79 कन्दल, 80 मुक्लं\*, 81 अङ्गार, 82 हस्तक (हस्त), 83 प्रतिबिन्दव\*, 84 विद्रातन्त्र (विद्रा, तन्त्र)\*, 85 प्रत्यव\*, 86 री-का\*, 87 गज, 88 गर्भाव्याणिनि. (गर्भिताः शालयः but गर्भिणी गीः) 89 तन्द्रा, 90 स्रवक, 91 कर, 92 आन्दोल, 93 गोर, 94 राग.

प्रमाणे द्वयसज्द्रघ्रमात्रचः 🛘 ३७ ॥ पदानि ॥ प्रमाणे, द्वयसच्-दघ्नच्-मात्रचः ॥

वृत्तिः ॥ तद्दस्येत्यतुवर्त्तते । तद्दिति प्रथमासमर्थादस्यति षष्ठपर्थे द्वयसच् दप्तच् मात्रच् इत्येते प्रत्यया भव-न्ति यत्तत्प्रथमासमर्थे प्रमाणं चेत्तज्ञवति ॥

वात्तिकम् ॥ प्रमाणे लो वक्तव्यः ॥ वा० ॥ द्विगोर्नित्यम् ॥ वा० ॥ डट् स्तोने वक्तव्यः ॥

बा॰ ॥ शनशतोडिनिर्वक्तब्यः ॥ वा॰ ॥ विशतेश्रीत वक्तब्यम् ॥

वा॰ ॥ प्रमाणपरिमाणाभ्यां संख्याया श्वापि संशये मात्रज्वक्तव्यः ॥

वा० ॥ वस्वन्तास्त्वार्थे द्वयसम्मात्रची बहुतम् ॥

37. The affixes dvayasach (इयसँ), daghnach (दन्नें) and mâtrach (मार्ज), come in denoting "that whereof this is the lineal measure" after a word in first case in construction.

The word सदस्य is understood here. Thus ऊरुः प्रमाणमस्य = ऊरुद्वसम्, उरुद्वसम्, उरुद्वसम्, करुनावम् 'as high as the thigh'. So also जानुमात्रम्, जानुद्वसम् and जानुद्वप्नम् ॥ As ऊरुद्वससपुद्वन्नम् 'water reaching upto the thigh'. According to some the first and the second affixes (dvayasa and daghna) come in denoting the measure of altitudes and depths, and not horizontal measures. The affix भावच् comes in a general sense also. As प्रथमात्रम् 'a cubit long'.

Vart:—The affixes denoting lineal measure are elided after words which are themselves recognised as standards of measure, Thus ग्रनः प्रमाणनस्य

च हामः 'that which is sama (a hand) in length'. Similarly हिहः, वितस्तिः ॥ The affix matra only is elided, the other two affixes are never applicable to these words.

Vârt:—The elision is invariable after a Dvigu. As द्वी श्री प्रमाणमस्य = द्विश्वमः, द्विवितस्तिः ॥ Why do we say "invariable"? The elision will take place even where there is doubt. द्वे दिटी स्यातां वा न वा = दिविष्टिः ॥

Vdrt:—The affix डद् comes after a word, when it denotes a stoma; as, पंचदशस्तोमः, पंचदशी राजिः ॥ The द् causes ङीप् (IV. 1. 15).

Vârt:—The affix जिनि comes after words ending in शन् or शत्, as पंच-विश्वेताद्वीमासाः, त्रिश्वेनो मासाः ॥

Vart:—So also after the word विश्वति, as विश्वनोऽद्विरसः ॥

Vârt:—The affix मात्रस् comes after words denoting lineal measure, and mass measure, and after a numeral, even when there is doubt. As श्रममात्रस्, = श्रमः प्रमाणमस्य स्थात्र वा, विष्टिमात्रस्, प्रस्थमात्रस्, कुडवमात्रस्, पंचमात्रस्, रश्रमात्रा गावः ॥ An exception to this is contained in the 2nd Vârtika, where mâtra is elided in Dvigu compounds, owing to the word नित्य being used there.

Vârt:—The affixes ह्यसच् and मात्रच् come without changing the sense, diversely after a word ending in वतु; as तावह्यसम्, = तत् परिमाणमस्य धान्याहिस्तावत् तावन्मात्रम्, एतावह्यसम्, एतावन्मात्रम् &c.

पुरुषहस्तिभ्यामण्य ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ पुरुष, हस्तिभ्याम्, अण्, च् ॥ वृत्तिः ॥ तहस्येत्येव, प्रमाणहति च । पुरुषहस्तिभ्यां प्रथमासमर्थाभ्यां प्रमाणोपाधिकाभ्यामस्येति पष्टपर्थे ऽण् प्रस्थयो भवति, चकाराद् इयसजात्यभ्र ॥

38. The affix an  $(\pm \pm 3)$  also, as well as dvayasach &c, comes after the words purusha and hasti, in the first case in construction in the sense of 'that whereof this is the lineal measure'.

The phrase तदस्य प्रमाणं is understood here. By च the affixes इयसच् &c are drawnin. Thus पुरुषः प्रमाणमस्य = पौरुषम्, पुरुषद्वयसम्, पुरुषद्वम्, पुरुषप्तम्म, इस्तिइयसम्, इस्तिइयसम्, इस्तिइयसम्, इस्तिइयसम्, इस्तिइयसम्, इस्तिद्वयसम्, इस्तिवयसम्, वस्तिवयसम्, वस्तिवयसम्,

Vârt:—The affix is always clided after a Dvige. As हिपुरुषपुक्तम्, विपुरुषप्, विपुरुषप्, विपुरुषप्, विपुरुष्, विपुरुष, विपुरुष,

यत्तदेतेभ्यः परिमाणे वतुप् ॥३९॥ पदानि॥यत्-तद्-पतेभ्यः, परिमाणे, वतुप् ॥
कृतिः ॥ तक्स्वेत्वेव । यत्तदेतेभ्यः प्रथमासमर्थेभ्यः पारिमाणोपाधिकोभ्योस्यति षष्ठभर्थे वतुप् प्रस्ववो भवति ॥

Kûrikû डावतावर्धवैशेष्यान्निर्देशः पृथुगुच्यते । मात्राद्यप्रतिघाताय भावः सिद्धश्र डावतोः ॥

वार्त्तिकम् ॥ वतुप्रकरणे युष्मदस्मद्रभ्यां छन्दसि सादृदयउपसंख्यानम् ॥

39. The affix vatup (an) comes after the words yad, tad, and etad, being in the first case of construction, in signifying "that where of this is the measure of volume".

The phrase तरस्य is understood here. As यन परिमाणमस्य = यावान, This form is thus evolved; यन् + वतुण् = यावन् (the ti अन् being replaced by आ by VI. 3. 91) = यावन्न (the जुम being added by VII. 1. 70) = यावान्न (the अ being lengthened by VI. 4. 41); the vibhakti सु being elided by VI. 1. 68, and न being elided by VIII. 2. 23 we get finally यावान, तावान, एतावान ॥ The परिमाण is used in this sûtra, in order to distinguish it from the word प्रमाण used in the last aphorism (See V. 1. 19). Therefore यन, तद & एतद take the affixes 'mâtra' &c also in the sense of प्रमाण, which would not have been the case, had परिमाण not been used in the sûtra, for then the special affix वतुण would have debarred matrach &c in the case of यन् &c. The word दावतु in the kârikâ is the name given to this affix वतुण् by the ancient grammarians; so that according to them there was no necessity of VI. 3. 91 to replace fe of यन् &c, by आ; thus यन् + दावतु = यावन् ॥

Moreover the affix बतुष् being added in the sense of परिमाण, (capacity) only after अन् &c, it follows that the words so formed, may take the further affix माज्य &c in the additional sense of प्रमाण (length); which would not have been the case had the word परिमाण not been used in the sûtra. Thus तत् परिमाण मस्त = तावत् as धान्यं राशीकृतं। From this तावत् we have तावत् प्रमाणमस्य कुडधारेः = तावन्माजम् meaning यावद् राशीकृतस्य धान्यस्य रेड्यं, ताटग् अस्यापि॥

Vârt:—The affix बतुष् comes in the sense of 'like this', after the words युष्मद् and अस्मद् in the Chhandas. As न्वावतः पुरुवसो यज्ञं विषस्य मावतः ॥

किमिदं भ्यां वो घः ॥ ४०॥ पदानि ॥ किम्-इदम्भ्याम्, वः, घः ॥ यक्तिः ॥ किमिदं भ्यायुन्तरस्य यतुपो वकारस्य घकारादेशो भवति ॥

40. After the words kim and idam, च (इय्) is substituted for the च of vatup.

Thus किम् + वतुप् = की + वतुप् (VI. 3. 90) = क् + घतुप् (VI. 4. 148) = कियत् nom. कियान्. Similarly इयत् nom. इयान् ॥

किमः संख्यापरिमाणे उति च ॥४१॥ पदानि ॥ किमः,संख्यापरिमाणे,उति,च ॥
कृतिः ॥ संख्यायाः परिमाणं, संख्यापरिच्छेद इत्यर्थः । संख्यापरिमाणे वर्त्तमानात् किमः प्रयमासमर्यादस्येति पष्टपर्थेदतिः प्रत्ययो भवति । चकाराद्वतुप् । तस्य च वकारस्य पाँदेशो भवति ॥

41. The affix dati ( अति with the elision of इम ) as well as the affix vatup comes after the word किम, in the first ease in construction, in the sense of 'numerical quantity'.

The च introduces the affix बतुप् which is changed into घतुप् (इयत्) ॥

The word संख्यापरिमाण means संख्यायाः परिमाण i. e. संख्यापरिच्छेरः 'making estimate by numbers'. As का संख्या परिमाण मेषां ब्राह्मणानां = कित ब्राह्मणाः or कियन्ता ब्राह्मणाः 'how many Brahmanas in number do you estimate these'. This always comes in the plural.

This word is formed, in fact, when a question is put relating to the numerical quantity (sankhyâ-parimâṇa) of any thing. But the word sankhyâ-parimâṇa may be explained also as a Karmadhâraya, in which the attributive word has been placed second. It will then mean "quantitative number". The sûtra will be rendered thus: "kim takes ḍati, when it means a quantitative number". It should not be objected that numbers are always quantitative, and therefore parimâṇa is redundant in the aphorism. For sometimes numbers are used not to define any quantity but merely to mark contempt. As in the following:—

अव्रतानाममन्त्राणं जातिमात्रोपजीविनाम्। सहस्रवाः समेतानां पारषत्वं न विद्यते ॥ Here the word सहस्रवाः is used indefinitely in a contemptuous sense. Therefore, it is not true that a number always defines a quantity. Where किम् is used to express contemptuous number, no affixing takes place: as केयेमेषां संख्या द्वाः नाम्॥ The word parimâṇa in this sûtra is not used in its technical sense; as in Sûtra 39 ante: for its very repetition here shows that it is used here to denote 'quantity' in general, and not 'capacity', for a number cannot mear 'capacity'.

संख्याया अवयवे तयण् ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, अवयवे, तयण् ॥ वृत्तिः ॥ तदस्येक्षेत्र । संख्याया अवयवे वर्त्तमानाया अस्येति षष्टपर्थे तयण् प्रत्ययो भवति ॥

42. The affix tayap (ব্ৰু) comes after a numeral, in the sense of "that whereof the parts are so many".

The word तरस्य is understood here. Thus पंच अवयवा अस्य = पंचतयस् 'having five parts'. The part being connected with the whole, the force of the affix is to denote the whole. So also स्शतयम्, चतुष्ट्यम्, चतुष्ट्यां (VIII. 3. 101 and IV. 1. 15)

ब्रितिभ्यां तयस्यायज्वा ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ द्वि-त्रिभ्याम्, तयस्य, अयच्, घा ॥ वृत्तिः ॥ पृष्ठेण विहितस्य तयस्य दिनिभ्यां परस्य वा ऽयजादेशो भवति ॥

43. The affix ayach (अयं) is optionally the substitute of tayap, after words dvi and tri.

As द्वाववयवावस्य = द्वयम् or द्वितयम्, चयम् or वित्तयम् 'a couple' 'a triad' (VI. 4

The word तव is used in the sûtra to indicate the sthânin or thing to be replaced. Had it not been used, the sûtra would have run thus दिशासाय वा "ayach optionally comes after dvi and tri". Here ayach would have be

iome a separate affix, instead of being a mere substitute. Where is the harm n its being a separate affix? Then the word चयम् or इयम् will not form their eminine in डीप्; but अय being taken as sthânivat to तय (I. I. 56), the affix हीप् which by IV. I. 15, applies to तय, applies to अय also. Thus we have चयी गितः ॥ Moreover by I. I. 33, words ending in तय are declined as Pronouns optionally before nominative plural termination. By the rule of sthanivat idesa (I. I. 56), the words ending in अय will also be Pronouns. As द्ये or द्याः, क्ये or चयाः ॥ The च् in अयम् is for accent, showing that the substitute 'aya' liffers in accent from the sthânî taya.

### उभावुदात्तो नित्यम् ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ उभात्,उदात्तः,नित्यम् ॥ वृत्तिः ॥ अभवत् अदात्तः ॥

43. After the word ubha, ayach is always the substitute for tayap, having the acute (udâtta) accent on its first syllable.

The affix अर्थेस having indicatory स takes the acute accent on the final syllable (VI. 1. 163), i. e. on z, the special mention of the udâtta in the sûtra shows that the accent should be on a syllable which would otherwise not have taken it i. e. the first syllable i. e. अ; for had this not been the meaning, there was no necessity of using the word udâtta in the sûtra.

If तम is a Sankhyâ word (I. 1. 23) in the secular sense, it would have taken तथ्य, the present sûtra ordains अर्थे instead as a substitute always. If it is not a Sankhyâ, then we should first ordain तथ्य after it, by the process of splitting the sûtra 42 ante into two, thus संख्यायाः तथ्य, अवयंत्र तथ्य and then replace तथ्य by अर्थे॥

Thus दभी पीतलोहितो अवयवी यस्य = उभयः ॥ उभैये देवमतुष्याः ; उभैयोः मणिः ॥
तद्स्मिन्नधिकमिति द्शान्ताडुः ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ तत्-अस्मिन्-अधिकम्-इतिदशान्तात् डः ॥

र्वित्तः ॥ तदिति प्रथमासमर्थादस्मिन्निति सप्तम्यथे दशान्तात्प्रातिदिका**डुः** प्रस्ययो भवति यत्तत्प्रथमासमर्थ-मिथकं चेत्राद्भवति । इतिकरणस्तत्रभदिवक्षा ॥

Kârikâ अधिके समानजाताविष्टं शतसहस्रयोः।
यस्य संख्या तराधिक्ये उः कर्त्तक्यो मतो मम ॥

45. The affix da (with the elision of war of the base), comes after a Numeral ending in dasan, being in the first case in construction, in the sense of "this is surplus in it"

Thus एकाव्य अधिका अस्मिद् राते = एकाद्यं रातं "hundred + eleven". So also एकाद्यं सहसं॥

Why do we say ending in रशन्? Observe पंचाधिका अस्मिन् शते ॥ Why do we say "ending"? Observe रशाधिका अस्मिन् शते ॥

Ishti:—This rule applies when both words denote a thing of the same denomination. As एकाइश कार्यापणा अधिका आस्मन् कार्यापण शते = एकाइश कार्यापणा अधिका आस्मन् कार्यापण शते = एकाइश कार्यापणशते ॥

Ishti:—This applies only after श्वास and सहस्र, therefore it does not apply here:—एकारशाधिका अस्यां त्रिशति॥

The word इति in the sûtra is for clearness. The rule applies to शतसहस्रं also, as एकादशं शतसहस्रं which may mean either (1) एकादश शतान्यधिकान्यस्मिन् or (2) एकादश सहस्राण्यधिकान्यस्मिन् ॥

रादन्तिविशतेश्च ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ शदन्त-विशतेः च (डः) ॥ वृत्तिः ॥ तरस्मित्रधिकमित्वनुवर्त्तते, उ इति च । शदन्तात्मातिपिरिकाद्विशतेश्व डः प्रत्ययो भवति तरस्मिन्न-धिकमित्वेतस्मिन्विषये ॥

बार्त्तिकम् ॥ तहन्तादपीति वन्तव्यम् ॥

46. The affix da comes in the sense of "this is surplus in it", after a Numeral ending in श्रात् and after विशाद ; with the clision of अत् and आति॥

The indicatory इ causes elision of दि portion VI. 4. 142 &c. Thus विश्वरिक्त अस्मिञ्छते = विश्वं शतं, एकविश्वं शतं, एकचत्वारिशं शतं ॥ This rule applies to abstract Numerals. Hence not here, गोविश्वरिक्ता अस्मिन् गोशते ॥

So also after विश्वति ; as विशं शतं॥

Vârt—So also after compounds ending in विश्वति, as, एकविशं शतं॥ Thi also applies to pure Numbers. Therefore not here, गा विश्वतिरिधका अस्मिन् गा शत्।

संख्याया गुणस्य निमाने मयद् ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ संख्याबाः, गुणस्य, निमाने, मयद् ॥

वृत्तिः ॥ तदस्येत्यतुवर्त्तते तदस्य संजातमित्यतः । तदिति प्रथमासमर्थास्त्रख्यावाचिनः प्रातिपदिकादस्येवि षष्ठचर्ये मयद् प्रत्ययो भवति यत्तत्प्रथमासमर्थे गुणस्य चेन्निमाने वर्त्तते ॥

47. The affix mayat (मय with feminine in इतिए) comes after a Numeral in denoting a thing given in exchange; in the sense of "containing so many times more of something" or "the price of a portion of this is so many equal portion of the other".

The word तदस्य from V. 2. 36 should be read in this. The sense of the aphorism is "after a Numeral in the first case in construction (तर्), with the force of a genitive (अस्य), comes the affix मयद, when the word in the first case in construction denotes the value (निमान) of a portion (युज)". The word युज means माग or "portion", and निमान means 'price'. In comparing the quality of one thing with another, निमान is the value or price. Thus ख्वानां ही भागी निमान

भस्योदिश्वरुभागस्य = दिमयपुरिश्वर्यवानाम् "two parts of Yava is the price of one part Udasvit". Similarly त्रिभयम्, चतुर्भयम्, lit. "Udasvit is दिमय or 'two-times' the value of yava".

The word गुणस्य is in the singular number. The comparison must therefore be made with *one* portion of a thing, with the several portions of the other. The ratio must be x: 1, but never x: 2, or x: 3 &c. Therefore the rule does not apply here, शा आगो यवानां वय उत्थितः॥ The x also must be more than one. The rule therefore does not apply here: एको भागो निमानमस्य॥

The word राज denotes an integral number, therefore the rule will not apply to fraction. As ही भागी बवानामध्यद्धं उद्धितः॥

The affix also comes in the sense of purchasing or the comparative value of a thing, i. e. in denoting the thing received in exchange.(निमय) As उद्भिता हो भागो निमयमस्य यवभागस्य = द्विमयाः, as द्विमया यवा उदिभितः = "उदिभितो हो गुणा निमयो येषामिकगुणानां यवानां "the exchange value of Udasvita is twice as much as that of a Yava". The word निमान means the thing given in exchange; and निमय the thing received in exchange. Both words are reciprocal and are terms of barter or exchange, but they do not apply to sales or purchases for coins.

Why do we say गुणस्य 'of a portion'? Observe हो त्रीहियवी निमानमस्योद-भितः॥ Here being no comparison of ratios, there is no affixing.

Why do we say निमाने "In denoting the thing given in exchange"? Observe, हो गुणो भीरस्य एकस्तैलस्य विग्रणं पच्यते तैलं भीरेण "one part of oil cooks or absorbs as much as two parts of milk". Here the sense is that of 'cooking' and not of purchasing.

In short मयर has the meaning of 'time or fold'. As द्विमय "two time", the word qualifying sometime the निमान, sometime the निमय; e.g. द्विमयमुक्थिन् बवानां "Udasvit is two-times or two-fold of Yava in value'; or द्विमया यवा उद्धितः "two-times Yava are equal to one Udasvit'.

तस्य पूरणे उद् ॥ ४८ ॥ पदाति ॥ तस्य, पूरणे, उट् ॥ वृत्तिः ॥ तस्यति षष्टीसमर्थात्संख्यावाश्विनः प्रातिपविकारपुरणइर्खास्मन्नर्थे उट् परवयो भवति ॥

48. The affix dat ( $\Im$ , causing the clision of the last vowel with the consonant following it) comes after a Numeral in the sixth case in construction, when the sense is "making full this number".

That by which a thing is completed is called पूरण। Thus एकारशानां पूरण: = एकारश: the "eleventh" (i. e. the one which, added to ten, completes the eleven). Similarly श्रशोदशः॥ By this affix, ordinals are formed. The rule therefore, does not apply to a case like this:—प्यानां मुश्कानां पूरणो घटः॥

नान्तादसंख्यादेर्भद् ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ नान्तात् असंख्यादेः मद् ॥ वृत्तिः ॥ उडिति वर्त्तते । नकारान्तारसंख्याताचिनः प्रातिपरिकादसंख्यादेः परस्य उटो मडागमा भक्षति ॥ 49. The augment mat (n) comes before sz, in the above sense, after a Numeral which ends in z when no other Numeral precedes it.

Thus पंचमः 'fifth' (the completer of the five), सप्तमः ॥ Why do we say 'ending in न्'? Observe विश्वतः पूरणो = विश्वः 'twentieth'. Why do we say 'not preceded by a Numeral? Observe एकादशानां पूरणं = एकादशः॥

#### थट् चच्छन्द्सि ॥ ५० ॥ पदानि ॥ थट्, च, छन्द्सि ॥ बूत्तिः ॥ नान्तारसंख्यादेः परस्य डटम्छन्दसि विषये थडागमी भवति, चकारात्पक्षे मडपि भवति ॥

50. The थर is the augment of इर, in the Chhandas, after a Numeral ending in द and not preceded by another numeral: as well as the augment मर।

Thus पंचयः, सप्तयः or पंचमः, सप्तमः ॥ As पर्णमयानि पञ्चथानि भवन्ति and पञ्चममिन्द्रियमस्यापाऋामन् ॥ See V. 2. 56.

षट्कतिकतिपयचतुरां थुक् ॥५१॥ पदानि ॥ षट्-कति-कतिपय-चतुराम्, थुक्॥ वृक्तिः ॥ डडिच्यनुवर्त्तते तत्सप्तम्या विपरिणस्यते । षद् कति कतिपय चतुरदृत्येतेषां डटि परतस्थुगागमी भविति ॥

वार्त्तिकम् ॥ चतुरम्छयतावाद्यक्षरतंषभ्र ॥

51. When dat follows, you is the augment of the words shat, kati, katipaya and chatur.

The उद is to be read into this sûtra, and it should be changed into locative, as उदि 'when dat follows". The word कतिपय is not a Numeral, it takes उद by force of this sûtra. Thus पण्णां पूरणो = पष्टः 'sixth'. कतियः 'the which in order?' कतिपयथः 'the one in order after several', चतुर्थः 'the fourth'.

Vart:—The affixes छ (ईय) and यत् come after चतुर् and there is clision of the first letter. As तुरीय: or तुर्य: ॥

In this and the two following sûtras, the action of the \( \) of \( \) vanishes when an augment is added.

# बहुपूगगणसंघस्य तिथुक् ॥ ५२ ॥ बहु-पूग-गण-संघस्य, तिथुक् ॥ शृतिः ॥ बहित्येव । बहु पूग गण संघ इत्येतेषां डिट परतिस्तिथुगागमी भवति ॥

52. When dat follows, तिशुक् is the augment of the words bahu, pûga, gaṇa, and saṅgha.

The word बढि is understood here also. The words पूग and संघ are not Numerals; they take the affix बद by virtue of this sûtra. Thus बहुनां पूरणा = बहुतियः, पूगतियः, गणतियः, and संघतियः॥

वतोरिशुक् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ वतोः, इथुक् ॥ वृत्तिः ॥ उडिस्थेव । वतेर्उटि परत इथुगांगमा भवति । वस्यन्तस्य संख्यास्वास्पूर्वेण जिब्नुहितस्तस्मिनव्यमा<sup>गमी</sup> विभीवते ॥ 53. When dat follows, रधक is the augment of a stem ending in vatu.

The word दृष्टि is understood here also. The words ending in बृतु are Numerals (I. 1. 23): and they will take दृह् by V. 2. 48; the present sûtra declares the augment. Thus बावता पूरणा = बावतियः, त्रावितयः, एतावितयः ॥

द्वेस्तीयः ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ द्वेः, तीयः ॥ वृत्तिः ॥ द्विशक्तात्तीयः प्रत्ययो भवति तस्य पूरणइत्यस्मिन्विषये । उटोपवादः ।

54. The affix  $\pi \bar{\tau}$  comes in the sense of 'completer thereof', after the word dvi.

This debars उद् ॥ Thus इयोः पूरणो = दिनीयः 'the second'—that which completes the two.

त्रेः संप्रसारणं च ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ त्रेः, संप्रसारणं, च (तीयः) ॥ वृत्तिः ॥ त्रिश्रव्यात्तीयः प्रत्ययो भवति तस्य पृरणइत्यतद्विषये । ढटोपवादः । तस्त्रियोगेन हेः संप्रसारणं च भवति ॥

55. The affix tîya comes in the sense of 'completer thereof', after the word tri; and there is samprasâraṇa (vocalisation) of the stem.

The substitution of a vowel for a semi-vowel is samprasâraṇa (I. 1. 45). Thus वि + सीय = तृ + इ + सीय = तृतीयः (VI. 1. 108, the इ of वि assumes the form of the prior letter फ which is substituted for र्). In तृतीयः the फ is not lengthened by VI. 4. 2, because that rule applies to the lengthening of the अण् letters only, this word being read into VI. 4. 2, by anuvritti from VI. 3. 111. The pratyâhara अण् is formed by the first ण्, and means the letters अ, इ and उ॥

विश्वत्यादिभ्यस्तमङन्यतरस्याम् ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ विश्वत्यादिभ्यः, तमद्, अ-

वृत्तिः ॥ विद्यात्यादिभ्यः परस्य उटस्तमजागमी भवत्यन्यतरस्याम् ।

56. After the words vinsati &c, tamaț (तम fem. in कीप्) is optionally the augment of daț.

This rule falling under the jurisdiction of पूरण, we must read the word डर into this sûtra, as the affix to which the augment तमद is added. Thus विश्वतिः पूरणः = विश्वतितमः or विश्वः 'twentieth'. एकविश्वतितमः or एकविशः, विविश्वतितमः or विश्वः, विविश्वतितमः or विश्वः, विश्वश्वनित्तमः or विश्वः, विश्वश्वनित्तमः or विश्वः, विश्वश्वनित्तमः or एकविशः, विश्वश्वनित्तमः or विश्वः, विश्वश्वनित्तमः or विश्वः, विश्वश्वनित्तमः or विश्वः, विश्वश्वनित्तमः or एकविश्वः, विश्वश्वनित्तमः or विश्वः, विश्वश्वनित्तमः or विश्वनित्तमः or विश्वन

There is no विद्याच्यादि class given in Ganapatha. These are ordinary words like विद्यात, विद्यात् &c. The words विद्याति, विद्यात् &c of V. 1. 59, should not be taken as the विद्याचादि alluded to by this sûtra. For had it been so, we

could not have formed the words like एकविश्वतितमः; because the rule applying to विश्वति specifically mentioned, will not apply to विश्वति as the end of a compound. As this maxim declares, महणवता मानिपश्किन तरन्तिपिर्नास्ति "that which cannot possibly be anything but a Pratipadika, does, contrary to I. 1. 72; not denote that which ends with it, but it denotes only itself". This being the case, the word विश्वति &c must be taken in their popular signification, and not as particular prâtipadikas; and hence also becomes valid the exception given in V. 2. 58, in the case of पष्टि &c when preceded by another numeral. For the very prohibition असंख्यादेः in that rule, shows, that with the exception of पष्टि &c, the present rule applies to other संख्यादि words, as, एकविश्वति &c.

Böhtlingk takes मह, यह and तमह as separate affixes and not as augment. He says "The commentators take तमह here and in the following Sûtras as an Augment of उर (V. 2. 48), because विश्वति &c with the affix तमह would yield विश्वति by III. I. 3, whilst otherwise it would be accented as विश्वति में । According to this interpretation मह V. 2. 49 and यह V. 2. 50 are Augments, though they would yield the right form as affixes also. That Pâṇini by forms मह, यह and तमह so much resembling उह, should not have meant an affix, is not probable. Moreover one does not understand well this, why he, if he intended that म, य and तम should be taken as augments, does not, for the sake of clearness, ordain this after the stem, which could have been expressed by adding of the servile क (i. e. यक, यक and तमक), as he does in the case of the augments यक V. 2. 51, तियक V. 2. 52 and हयक V. 2. 53. I also think this, that Pânini, when he designated this affix तमह, did not think of the accent."

In the case of मृद् and थुद् there will be no difference whatever whether we take them as affixes or as augments. Thus पंचन्+मृद्⇒पंच्+मृद् (VI. 4. 144) = पंचम ॥

नित्यं शतादिमासार्द्धमाससंवत्सराश्च ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ नित्यम्, शतादि, मार्स्सर्क, मास्त, संवत्सरात, च, (तमद्)॥

्वृत्तिः ॥ शतादयः संख्याशब्श लैक्तिका गृह्यन्ते । शतादिभ्यो मासार्द्धमाससंवरसरशब्देश्यश्च परस्य उटो निः स्यं तमडागमो भवति ॥

57. Always after the words sata &c, and after mâsa, ardha-mâsa, and sam-vatsar; tamaț is the augment of daț.

The words ज्ञातात्व are numerals. The words मास &c, are not numerals; they would not have taken इट, but by the implication of this sûtra. Thus ज्ञातस्य पूरणः = ज्ञातताः 'hundreth'; सहस्रतमः, लक्षतमः ॥ Similarly मासस्य पूरणः = मासत्रों दिवसः 'the last day of the month'. अर्द्धमासतमः, संवस्तरतमः ॥

By the next Sûtra V. 2. 58, the words चत &c, would also have taken तमद; but the scope of that sûtra is confined to numerals not preceded by another numeral. There is no such restriction here. Hence we have एकचत-समः, हिचततमः॥

षष्ट्यादेश्चासंख्यादेः ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ षष्ट्यादेः, च, असंख्यादेः, (तमद्)॥ वृत्तिः ॥ षष्ट्यादेः संख्याराब्दादसंख्यादेः परस्य बटो नित्यं तमदागमी भवति ॥

58. After the words shashti &c, when no other Numeral precedes them; tamat is always the augment of dat.

By sûtra V. 2. 56, the augment was optional, this makes it compulsary. Thus पश्चितमः, सप्तितिन ॥

Why do we say "when not preceded by a Numeral"? Observe, एकपष्टः एकपष्टितमः, एकसप्तमः or एकसप्तितमः॥ Here V. 2. 56, applies also.

मतौ छः सूक्तसाम्नोः ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ मतौ, छः सूक्त, साम्नोः ॥ वृत्तिः ॥ मताविति मत्वर्थ उच्यते । प्रातिपदिकान्मत्वर्थे छः प्रत्ययो भवति सुक्ते सामनि चाभिधेवे ॥

59. When a Sûkta or a Sâman is to be expressed, the affix Chha (ईय) comes after a prâtipadika (nominal-stem), in the sense of the affix matup (V. 2.94).

The word मतौ means 'in the sense of मतुष् affix'. The sense of मतुष् is "whose is it or in whom it is". Thus अच्छावाक् शब्दोऽस्मिन्=अच्छावाकीयम् सूक्तम्॥ मित्रावरुणीयम्, यज्ञायज्ञीयम् साम, वारवन्तीयम् साम ॥

The affix comes after a collocation of words, as अस्यवामीय 'the Sûkta containing the words अस्य वाम' e. g. Rig Veda Mandala I. sûkta 164. Here the words अस्य वामस्य are considered as a Nominal Stem. So also क्याप्रशीयम् ॥

अध्यायानुवाकयोर्छक् ॥ ६० ॥ पदानि ॥ अध्याय, अनुवाकयोः, सुक् ॥ वृत्तिः ॥ नतांवित्येव । मस्वर्धजस्पन्नस्य छस्य सुग् भवति, अध्यायानुवाकयोर्गभधेययोः ॥

60. When an Adhyâya or an Anuvâka is to be expressed, there is luk-clision of the affix Chha having the above sense of matup.

This sûtra indicates by implication (ज्ञापकः), that the affix छ comes after a nominal stem, to denote an Adhyâya or an Anuvâka. According to Patanjali the elision is optional. Thus गर्वभाण्ड शब्दोऽस्मित्रस्ति = गर्वभाण्डोऽध्यायः, अतुवाको या ॥ In the alternative, गर्दभाण्डीयः ; so also रीर्घजीवितः or रीर्घजीवतीयः, पलितस्तम्भः or पलितस्तम्भीयः ॥

विमुक्तादिभ्यो ऽण् ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ विमुक्तादिभ्यः, अण् ॥ <sup>वृक्तिः ॥ मतादित्वेद, अभ्यायानुदाकयोरिति च । विषुक्तादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो ऽण् प्रत्ययो भवति मत्त्रर्थे, <sup>अभ्याया</sup>नुदाकयोरिभधेयकोः ॥</sup>

Thus विमुक्तशब्होडस्मित्रस्ति = वैमुक्तोडध्यायोडनुवाको वा ॥ So also देवासुरः &c.

1 विश्वक्त, 2 देवासुर, 3 रक्षोऽसुर, 4 उपसद, 5 सुवर्ण ( सुपर्ण ), 6 परिसारक ( परिषादक! ) 7 सदसत्, 8 वसु, 9 महत् ( महत्वत् ), 10 प्रज्ञीवत्, 11 वसुनत्, 12 महीयत्व ( महीयत ), 13 सत्वत्, 14 वहंवत्\*, 15 दशार्ण, 16 दशार्ह, 17 वयस् ( दशार्हपयस् ), 18 हविर्धान, 19 प्रतिवत् ( प्रतिव ), 20 मिहन्दी, 21 अस्यहत्य, 22 सोमापूषत्, 23 हडा, 24 अग्नाविष्णु ( विष्णू ), 25 उर्वसी, 26 वृत्रहत् ( वृत्रहति ), 27 मित्री, 28 सोम, 29 हेतु. 11

गोषदादिश्यो बुन् ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ गोषदादिश्यः, बुन् ॥ वृत्तिः ॥ मतावित्येव, अध्यायातुवाकयोरिति च । गोषदादिभ्यः प्रातिपिविकेभ्यो बन्प्रत्ययो भवति मस्वर्थे ऽध्या-यातुवाकयोः ॥

62. After the nominal stems goshada &c, there is the affix vun (—अक), in the sense of matup, when an Adhvâya or an Anuvâka is to be expressed.

Thus गोषदशब्दोऽस्मिनस्त = गोषदकोऽध्यायोऽनुवाको वा॥ इषेत्वकः, मातस्थिकः &c.

Another reading is गोषर the final consonant being mute.

1 गोषद् ( गोषद ), 2 इषे स्वा ( स्व ), 3 मातस्थित, 4 देवस्य स्वा, 5 देवीरापः, 6 कृष्णो ऽस्या, खरेष्ठः, 7 देवीं ( देवीं ) थिय थिया ( थियम् ), 8 रक्षोहण, 9 युञ्जान, 10 अञ्जन, 11 प्रभूत, 12 प्रतूर्त, 13 कृशानु ( हशान ). 14 सहस्रशीर्षा, 15 वातस्य ते, 16 कृशाश्व, 17 स्वाहाप्राण, 18 प्रसप्त (!). ॥

तत् कुशालः पथः ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ तत्, कुशालः, पथः, ( बुन् ), ॥ बृत्तिः ॥ बुनियंव । तत्रेति सप्तमी समर्थात्पथिन् शब्शात्कुशल इत्यस्मित्रथें वृत्यत्ययो भवति ॥

63. The affix vun comes, after the word pathin, being in the seventh case in construction, when the sense is "versed therein or skilled therein".

Thus प्रि क्रशलः = प्राप्तः (प्रिन् + बुन् = प्र् + बुन् VI.4.144 = प्र् + अक् VII.1.1.)

आकर्षादिभ्यः कन् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ आकर्षादिभ्यः, कन् ॥
वृत्तिः ॥ तत्रेत्वेव, कुशल इति च । आकर्षादिभ्यः प्रातिपश्किभ्यः सप्तमीसमर्थेभ्यः कुशल इत्येतस्मित्रथें कः
व्यययो भवति ॥

64. The affix kan (4-x) comes in the sense of 'versed therein, skilled therein', after the nominal stems akarsha &c, being in the seventh case in construction.

Thus आकर्षे कुशलः = आकर्षकः, स्सरुकः. Another reading has आकर्ष (Böhtlingk)

1 आकर्ष ( आकप ), 2 स्तरु, 3 पिशाच ( पिपासा ), 4 पिचण्ड, 5 अशमि, 6 अदमम्, 7 निं चय ( विचय ), 8 चय, 9 विजय\*, 10 जय, 11 आचय, 12 नय, 13 पाइ ( निपार ), 14 दीप, 15 ह्र<sup>त</sup>, 16 हार, 17 हु, 18 गहर, 19 शकु। 17 शकु। 18 शकु।

धनहिरण्यात्कामे ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ धन्, हिरण्यात्, कामे (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ तत्रेत्येव, कनिति च । धनहिरण्यक्षकाश्यां तत्रेति सप्तमीसमर्थाग्यां कामक्ष्यास्मित्रपें कन्यस्ययो भवति ॥

65. The affix kan comes, after the words dhana and hiranya, being in 7th case in construction, in the sense of 'a desire thereafter'.

The word काम means 'desire, wish'. Thus धने कामः = धनको देवदरास्य, हिरण्यको देवदत्तस्य॥

स्वाङ्गिभ्यः प्रसिते ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ स्याङ्गिभ्यः, प्रसिते (कन्) ॥ वृत्ति ॥ तंत्रेत्येव, कनिति च । स्वाङ्गवाचिभ्यः शब्देभ्यस्तजंति सप्तमीसमर्थेभ्यः प्रसितद्दयेतस्मिन्नर्थे कन्पत्य-यो भवति ॥

66. The affix kan comes after a word denoting a part of one's body, in the sense of 'who takes care of it, who bestows care upon it'.

The words तच and कन् are understood in this sûtra. The word प्रसित means 'devoted to, intent upon, craving after'. Thus केशेषु प्रसितः = केशकः i. e. केशादिरचनायां प्रसक्त एवष्डच्यते ॥ The स्वाहेश्यः is in the plural number, indicating that the affix comes even after a collective compound of Svånga terms. Thus दन्तीष्ठकः, केशनखकः ॥ See II. 3. 44.

उदराह्ठगाद्यूने ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ उदरात्, ठक् आद्यूने ॥ वृत्तिः ॥ तत्रेत्येव, प्रसितइति च । उदरशब्शन्सप्रसीसमर्थात्मसितइत्येतस्मित्रयें ठक् प्रत्यया भवति ॥

67. The affix thak  $(\pm - - \xi \overline{\pi})$  comes in the sense of 'voracious', after the word udara.

The translation given above is according to Dr. Bohtlingk. According to the Kâsikâ, the ânuvritti of प्रसित is also read into this sûtra. The meaning then would be "thak comes after the word udara in the seventh case in construction, in the sense of 'who is devoted therein', when the word so formed means "voracious". A person who is very much distressed by hunger is so called; उन्हेडविडिंग्जीयभैण्यते ॥ Thus उन्हें प्रसित: = भौडिक्ति (i. e. भाग्यनः).

Why do we say when it means 'voracious'? Observe उसक: 'abdominal'.

सस्येन परिजातः ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ सस्येन, परिजातः, (कन्)॥
वृक्तिः ॥ कन्यस्यय इत्येव स्मर्थते, न टक्। निर्देशादेव तृतीया समर्थविभक्तिः । सस्यशब्शन्तिवासमर्थात्परिजात इत्यस्मित्रर्थे कन्यस्ययो भवति ॥
•

68. The affix kan  $(4-\pi)$  comes after the word sasya, being in the third case in construction, when the sense is "to supply richly with it".

The anuvritti of कन्, not of हक्, is to be read here. The word सस्य here means 'good quality', and not 'corn'. Another reading is सस्य. The word परि means 'all, every where'. That which is full of (परिजात) good qualities (सस्य) in which there is no defect, that is the signification here. Thus सस्येन परिजात: = सस्यकः शालः 'a rice, above all praise', सस्यकः साधः 'a good man, not equalled by any'. सस्यको गणिः 'a precious stone of the best quality', i. e. perfect in form'.

### अंदां हारी ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ अंदाम्, हारी, (कन्)॥ वृत्तिः ॥ अंदाकाकाक्षिरेंसादेव दितीयासमर्थाद्धारीत्येतासमर्थे कन्यत्ययो भवति ॥

69. The affix kan comes after the word ansa 'a share' in the second-case in construction, the sense being 'who must take that'.

The word क्षेत्र is used in the accusative in the aphorism, showing that the construction must be accusative. The word हारिन nom. हारी is formed by adding जिनि to the root ह, the force of the affix being that of "must, or necessity". See III. 3. 170. The word हारिन will govern accusative and not genitive II. 3. 70.

Thus अवां हारी = अंदाकः 'an heir', i. e. who is entitled to take a share at partition i. e. a दायादः । अंदाकः पुत्रः ॥

## तन्त्राद्विरापद्दते ॥ ७० ॥ पदानि ॥ तन्त्रात्, अचिर, अपदृते, ( कन् ) ॥ वृत्तिः ॥ तन्त्राक्तात्रिर्देशादेव पञ्चमीसमर्थाद चिरापद्दतद्वर्धसम्त्रथे कम्प्रत्ययो भवति ॥

70. The affix Kan comes after the word tantra 'a loom', in the sense of "taken off therefrom not long ago or shortly before".

The word तन्त्र must be in the fifth case in construction, by the very fact of its being so employed in the sûtra. The word अचिर means 'short time, not long' अपहत means "taken off". Thus तन्त्रार्थिरापहतः = तन्त्रकः 'a cloth just taken off the loom' i. e. an unbleached cloth. As तन्त्रकः परः, तन्त्रकः प्रावारः 'a new mantle' = प्रत्यवः or नवः ॥

ब्राह्मणकोष्णिके संज्ञायाम् ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ ब्राह्मणक, उण्णिके, संज्ञायाम् (कन्)॥ वृत्तिः ॥ ब्राह्मणक उष्णिक इत्येती शब्दी निपात्यते कन्यत्वयानी संज्ञायां विषये ॥

71. The words Brâhmanaka and ushnika are anomalous, when they are a Name.

Thus ब्राह्मणको देशः, उष्णिका ययागूः ॥ The affix कम् is added to ब्राह्मण, with the force of 'a place where Brâhmanas who live by profession of arms dwell'. Similarly उष्णिक means अल्याझाः ॥

इतिरोष्णाभ्यां कारिणि ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ इति, उष्णाभ्याम, कारिणि, (कम्) ॥ वृत्तिः ॥ शीतोष्णशस्त्रभ्यां कारिण्यभिधेव कन्परययो भवति ॥

72. The affix kan comes after the words sita and ushna, in the sense of 'who goes to work thus'.

The word शास and उष्ण being used as adverbs will be in accusative construction. As शीसं करोति 'who goes to work coldly' i. e. a lazy man = शीस-का: = शालका: , जुड:. Similarly उष्णका: = शीप्रकारी, क्का 'who goes to work hotly'.

अधिकम् ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ अधिकम्, ( कन् ) ॥ वित्तः ॥ अधिकमिति निपात्वते । अध्याक्रवस्योत्तरपदलोपः सभ्य पत्ययः ॥

73. The word adhika is anomalous.

The word भिषक: meaning 'more', is formed by adding क्रन् to the word भाषाहर ; there being elision of the second term before the affix. Thus भिषकी होणः खार्याम् "a Droṇa is superior to Khârî" भिषका खारी होणेन "a Khârî is inferior to Droṇa". The word भाषाहर governs nominative or accusative indifferently.

अनुकाभिकाभीकः कमिता ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ अनुक, अभिक, अभीकः, कमिता ॥ ं दुत्तिः ॥ अनुक अभिक अभीक इत्येते शब्दाः कन्परययान्ता निपायन्ते कमितेय्वेतस्मित्रर्थे ॥

74. The words anuka, abhika and abhika are anomalous, meaning 'being at liberty to do or being fond of'.

Thus अनुकामयते = अनुकाः 'desirous, libidinous'. अभिकामयते = अभिका or अभीकः 'a lover, voluptuous person'.

पार्श्वेनान्विच्छाति ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ पार्श्वेन, अनु, इच्छाति, ( कन् ) ॥ वृत्तिः ॥ पार्श्वशब्शकृतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छतीयासमर्थावन्त्रिच्छति ।

75. The affix  $kan(\bot - \pi)$  comes after the word parsva, in the third-case in construction, signifying "who strives to gain something by that".

The word पार्श्वम् means 'a fraudulent or crooked expedient'. One who endeavours to obtain any thing by fraud is called पार्श्वकः 'a cheat, a juggler, a partisan'. पार्श्व = a rib, a crooked thing; as पार्श्वकः = मायाविन, कोस्तिकः, जालिकः &c.

अयः श्रूलदण्डाजिनाभ्यां ठक्ठजी ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ भयःश्रूल, दण्डाजिना-भ्याम. ठक. ठजी ॥

वृत्तिः ॥ भन्तिच्छतीरयेव । अयः शूलदृण्डाजिनाभ्यां तृतीयासमर्थाभ्यामन्त्रिच्छतीरयस्मित्रर्थे ठक्ठभा प्र- स्वया भवतः ॥

76. The affixes that  $(\pm - \xi \pi)$  and than  $(\pm - \xi \pi)$  come respectively after ayaḥsûla and daṇḍâjina, in the same sense of "who strives to gain something by that".

The word अधिकञ्जित is understood here also. The word अधःशुल्ल means 'a violent proceeding'. Who seeks to obtain any thing by violent means is called आवःश्लिकः = साहसिकः ॥ The word रण्डाजिम means 'staff (daṇḍa) and hide (ajina)' i. e. outer badges of devotion or hypocrisy. Who seeks to gain something by hypocrisy and deceit is called राण्डाजिनिकः = राम्भिकः ॥

तावतियं प्रहणमिति छुग्वा ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ तावतियम्, प्रहणम्, इति, हु-क् वा ॥

वृत्तिः ॥ तावतां पूरणे तावतियम् । गृहाते ऽनेनेति महणम् । प्रकृतिविशेषणं चैतत् । पूरणप्रत्यवान्तात्याः तिपविकार् महणोपाधिकारस्वार्ये कन्प्रत्ययो भवति ॥

वार्त्तिकम् । तावतिथेन गृहातीति कन्वक्तव्यः, पूरणप्रत्ययस्य च नित्यं लुक् ॥

77. The affix kan ( $\angle -\pi$ ) is added to an ordinal number, in the sense of "acquiring a subject after so many attempts"; and there is optionally the elision of the affix denoting the ordinal number.

The word तावतियं (V. 2. 53) stands here as a type of all words ending in affixes denoting पूरण i.e. ordinals. The word महण means 'acquired or learned hereby'. This qualifies the base. Thus दितीयेन रूपेण मन्यं गुज़ाति = दिनं महणम् or दितीयकं महणम् 'the acquisition of the knowledge or book by the second time' i. e, "successful mastery by the second time". So also विकं or वितीयकम, चतरकम or चतर्यकम्॥

Vârt:—When the word, formed by the affix kan, means the person who acquires after so many times then the elision of the पूरण affix is compulsory and not optional. Thus पष्टेन रूपेण अन्यं गुप्तानि = पर्को स्वरूपः 'Devadatta who learns the book for the sixth time' i. e. 'who succeeds in learning the book at the sixth attempt'. Similarly पंचकः, चतुष्कः ॥ The word महण here is confined to books only and to nothing else.

स एषां ग्रामणीः ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ स, एयाम्, ग्रामणीः, (कन्)॥
वृत्तिः ॥ स इति प्रथमासमर्थादेषामिति षष्ट्यये कन्प्रस्थयो भवति, यत्तस्ययमासमर्थे पामणीकेस्स भवति ॥

78. The affix kan comes after a word in the first case in construction, with the force of a genitive case, when the sense is 'he is their leader".

The word मामणी means 'head-man, leader, spokes-man'. Thus देवदत्ती मामणीरेवां = देवदत्तकाः, यज्ञदत्तकाः ॥

Why do we say 'when meaning a leader'? Witness देवदचः शुद्धरेपास् । Here there is no affixing.

श्रृङ्कलमस्य बन्धनं करमे ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ श्रृङ्कलम्, अस्य, बन्धनम्, करमे । वृत्तिः ॥ शृङ्कलग्राम्यमासमर्थावस्येति पष्टवर्थे कन्यस्ययो भवति, बन्तव्ययमासमर्थे बन्धनं चेत्तः । ति, बन्तवस्यति निर्दिष्टं करभवेत्स भवति ॥

79. The affix kan comes after the word srinkhala 'a clog', in the sense of "clog is its fetter", when the whole word means a young camel.

Thus शृंखलं बन्धनमस्य करभस्य ⇒ शृंखलकः ॥. The young ones of camel are called करभ ॥ The wooden clogs put on their feet to prevent them from straying are called शृंखल ॥ Though the ropes &c are also used along with the clog, yet frinkhala being the principal object that takes away the freedom is called बन्धन or bond or fetter.

उत्क उन्मनाः ॥ ८० ॥ पदानि ॥ उत्कः, उन्मनाः, (कन् ) ॥ वृत्तिः ॥ उस्क इति निपात्यते उन्मनाभेत्स भवति । उद्गतं मनो यस्य सउन्मनाः ।

80. The word utka is anomalous, meaning 'longing after, yearning'.

He whose mind anxiously desires or yearns after a thing is called स्मानः ॥ The word उस्कः is formed by adding कन् to the preposition उद्. Thus स्को देवदसः, उस्कः भवासी = उस्युकः or उस्किण्डितः ॥

कालप्रयोजनाद्गोगे ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ काल, प्रयोजनात्, रोगे, ( कन् ) ॥ वृत्तिः ॥ अर्थाभ्यां समर्थविभक्तिः । कालास्त्रयोजनाच ययायोगं समर्थविभक्तियुक्ताद्वागेऽभिभेषे कन्प्रत्ययो भवति ॥

81. The affix kan comes after a word expressing a time, or a cause or effect (of the disease), when an illness is denoted.

The word काल means 'days' &c, and प्रयोजन means 'the cause (of disease) or its effect'. Thus दितीयेऽद्गिमनः = दितीयको उनरः 'the fever which comes on the second day'. चतुर्धकः 'a fever which comes on the fourth day'. Similarly after a word denoting प्रयोजनः, as, निषपुष्पर्जनितः = निषपुष्पको उनरः 'a fever caused by poisonous flowers'. So also काशपुष्पकः ॥ So also करणं कार्यमस्य = वष्णकः 'a fever producing heat'. दितको उनरः ॥

When 'illness' is not meant, then there is no affixing, as, दितीयो दिवसी-ऽस्य ॥ The word संज्ञा is to be read into this sûtra from the next sûtra. Therefore words दितीयक: &c are Names.

तदस्मिन्न जं प्राये संज्ञायाम् ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ तत्, अस्मिन्, अन्नम्, प्राये, संज्ञा-याम्, (कन्)॥

वृत्तिः ॥ त्रिति प्रथमासमर्थादस्मिनिति सप्तम्यर्थे कन् प्रत्ययो भवति, यत्तन्प्रथमासमर्थमन्नं चेत्प्रायविषयं

वार्त्तिकम् ॥ वटकेभ्य इनिर्वक्तव्यः ॥

82. The affix kan is added to a word denoting food, in the first case in construction, in the sense of "this

is the principal food on this particular occasion", when the whole word so formed is a Name.

Thus गुडापूपाः प्राथेणात्रमस्था पौर्णमास्यां = गुडापूपिका पौर्णमासी "The Gudapupika —Paurnmasi" i. e. that particular Full-Moon day in which cakes of sugar form the principal accompaniment of food. Similarly तिलापूपिका, कृषारिका, विप्रदिका &c.

Vart:—The affix इनि comes after बरक् in the same sense. As बरिकनी

पौर्णमासी ॥

कुल्मापादञ् ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ कुल्माषात्, अञ् ॥ वृत्तिः ॥ कुल्माषशस्त्राक्य् प्रत्ययो भवति, तदस्मिन्नन्नं पाये संज्ञायामित्वेतस्मिन्नर्थे ॥

The ज्ञ् of अज्ञ is for the sake of causing Vriddhi and accent. Thus कुल्मायाः प्रायेणात्रमस्यां = कील्मायी पौर्णमासी ॥

श्रोतियंश्छन्दो ऽधीते ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ श्रोत्रियम्, छन्दस्, अधीते, ॥ वृत्तिः ॥ श्रोत्रियम्रिति निपायते छन्दो ऽधीतहत्यस्मिन्नर्थे ॥

84. The word strotriyan is irregularly formed meaning 'who has studied the Chhandas'.

The ब्रांग श्रोजियन is for the sake of accent. As श्रोजियो ब्राह्मणः "a Bråhmana learned in the Vedas". The word श्रोजिय is either a condensed expression for the full sentence छन्दाऽधीते, referring to no parlicular base or affix. Or the word छन्दस is replaced by श्रोज, and then is added the affix घन्। But how do you form then छान्दसः, in the sense of छन्दाऽधीते, by adding the affix अण् by IV. 2. 59? The present sûtra is optional, the word वा of V. 2. 77 being understood here: so that we have the form श्रोजियः also. Some say that श्रोजिय applies only to that person who has not only studied the Vedas but who acts upon its purport also, while छान्दस applies to a student in general, so one sûtra does not debar the other, as they apply to different objects.

आद्धमनेन भुक्तमिनिठनौ ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ श्राद्धम्, अनेन, भुक्तम्, इनि, ठनौ ॥ वृत्तिः ॥ श्राद्धमिति प्रकृतिः । अनेनेति प्रत्ययार्थः । भुक्तमिति प्रकृतिविधेषणम् । श्राद्धश्रव्यक्तोपाधिकाः इनेनेत्यस्मित्रथे इनिठनौ प्रत्ययौ भवतः ॥

85. The affixes ini (रू) and than (—/—रूक) come after the word srâddha, in the sense of "this is eaten by him".

Thus भाद्रं भुक्तमनेन = भाद्री or भाद्रिकः "a person who has eaten obsequial food". This relates to a person who eats on the day the Srâddha ceremony takes place; and not at any other time nor who eats stale food of srâddha. भा

धुक्ते श्राद्धे श्रः श्राद्धिक इति माभूत्। The word श्राद्ध originally means a certain ceremony, and is derived from the word श्रद्धा with the affix ण V. 2. 101. In a figurative sense, it here means the food taken at that ceremony.

पूर्वादिनिः ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ पूर्वात्, इनिः, ॥
वृत्तिः ॥ अनेनेति पत्ययार्थः कर्तातुवर्त्तते न च कियामन्तरेण कर्त्ता संभवतीति यां कां चिरिकयामध्याहत्य
प्रस्ययो विधेयः । पूर्वाइनेनेस्यस्मित्रर्थे इनिः प्रत्ययो भवति ॥

86. The affix ini (इन्) comes after the word pûrva, in the sense of 'by whom something was done formerly'.

The word अनेन of the last sûtra is understood here. But what is the verb of which अनेन is the agent. The अन्त does not come to be read into this sûtra. Therefore we must supply some general verb such as 'doing' &c, to complete the sense. Thus पूर्व गतमनेन = पूर्वी ॥ So also पूर्व अन्त, पीतं &c. अनेन = पूर्वी s. पूर्विणों d. पूर्विण: pl. In fact पूर्विन means by whom some thing was done &c, formerly.

सपूर्वाच ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ सपूर्वात्, च, ( इनिः ) ॥ वृत्तिः ॥ विद्यमानं पूर्वं यस्माविति सपूर्वं प्रातिपविकम् । तस्य पूर्वश्वक्तेन तदन्तविधिः । सपूर्वात्मातिपविका-षूर्वश्वकान्तादनेनेस्यस्मित्रयें इनिः प्रस्ययो भवति ॥

87. The affix ini comes after the word pûrva, also when another word precedes it, the sense being 'by whom something is done'.

Thus कृतपूर्वी कटम् = पूर्व कृतमनेन 'who formerly made' भुक्तपूर्वी ओइनम् ॥

In these words, first कृत and पूर्व are compounded by II. 1. 4; and then the affix is added. These two sûtras V. 2. 86, 87, give rise to these two maxims पहनवता प्रातिपरिकोन तर्न्तिशिनांस्ति "that which connot possibly be anything but a Prâtipadika or Nominal-stem, does, (contrary to I. 1. 72) not denote that which ends with it, but it denotes only itself." व्ययग्रीविवद्गावाडपातिपरिकोन "The rule of vyapadesivad-bhâva does not apply to a prâtipadika". That rule is embodied in the following paribhâshâ—व्ययग्रीविवदेकस्मिन्—"an operation which affects some thing on account of some special designation, which for certain reasons attaches to the latter, affects likewise that which stands alone and to which therefore, just because the reasons for it do not exist, that special designation does not attach".

इष्टादिभ्यश्च ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ इष्टादिभ्यः, च, (इनि ) ॥ वृत्तिः ॥ भनेनेत्वेव । इष्टादिश्यः मातिपश्चिभ्यो ऽनेनेत्वस्मिन्नर्थे इनिः प्रत्ययो भवति ॥

88. The affix ini comes after ishta &c. in the sense of 'by him'.

Thus इष्टमनेन = इष्टी बहे; पूर्तीभाद्धे &c. "who wished", "who performed a charitable act". The words इष्टिन्, पूर्तिन् &c. formed by इन् will govern locative instead of accusative. See vartika under II. 3. 36.

1 इष्ठ, 2 पूर्त, 3 उपासाहित ( बपसाहित ), 4 निगहित, 5 परिगहित\*, 6 परिवाहित, 7 निक्षिपत, 8 निपाहित\*, 9 निपिबत, 10 संकलित, 11 परिकलित, 12 संरक्षित, 13 परिरक्षित, 14 अर्थित, 15 गणित\*, 16 सदलीर्ण, 17 आयुक्त, 18 गृहीत, 19 आझात, 20 शुत ( आझातश्वत ), 21 अधीत, 22 अवधान (!)\*, 23 आसेवित, 24 अवधारित, 25 अवकल्पित, 26 निराकृत, 27 उपकृत, 28 उपाकृत, 29 अनुयुक्त, 30 अनुगणित, 31 अनुपिबत, 32 ब्याकुलित, 33 परिकथित, 34 संकल्पित, 35 विकलित, 36 निपितित, 37 पिबत, 38 पूजित, 39 परिगणित, 40 उपगणित, 41 परित (!), 42 अपवारित, 43 उपनत, 44 निगृहीत, 45 अपियत. 8

छन्दसि परिपन्थिपरिपरिणौं पर्यवस्थातरि ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ छन्दसि, परिपन्थि, परिपारिणौ, पर्यवस्थातरि ॥

्रवृत्तिः ॥ परिपन्थित् परिपरिन् इत्येतौ शब्दी छन्दासि विषये निपात्येते पर्यवस्थातरि वाच्ये ॥ पर्यवस्थाता पतिपक्षः संपन्नउच्यते ॥

89. In the Chhandas, the words paripanthin and pariparin are anomalously formed by this affix, and have the sense of 'an antagonist'.

The word पर्यवस्थातृ means 'an adversary, an antagonist' Thus मा स्त्र पिएरिणे विद् मा स्त्री परिप्रेथिनो विद् म् (Yaj. Ved. IV. 34). These words are obsolete in secular literature. See however Gita III. 34.

अनुपद्यन्वेष्टा ॥ ९० ॥ पदानि ॥ अनुपदी, अन्वेष्टा ॥ बन्तिः ॥ अनुपदीति निपास्यते ऽन्वेष्टा चेस्स भवति ॥ पहस्य पश्चादनुपदम् ॥

90. The word anupadin, formed anomalously by ini, denotes 'who goes after, who searches'.

Thus अनुपरी गवाम, अनुपरी उष्ट्राणाम् "going after or searching the cows and camels'.

साक्षाद् द्रष्टरि संज्ञायाम् ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ साक्षात्, द्रष्टरि, संज्ञायाम् (इनि) ॥ वित्तः ॥ साक्षाच्छव्हो ऽव्यवम् । तस्माक्षिः पत्ययो भवति द्रष्टरि वाच्ये ॥ संज्ञा महणनभिधयनियमार्थम् ॥

91. The affix ini comes after the word såkshåt, in the sense of 'a spectator, looker on', when the word so formed is a Name.

The word सासान् is an Indeclinable. The word संज्ञा is used in the aphorism to restrict the sense of the word. Thus सासान् इटा = सासी, d. सासिणी, pl. सासिण. 'an eye-witness'. In any transaction like loan, &c, three person directly see the fact, and may be called इटा, viz. who gives, who takes, an another who merely looks on. By using the word संज्ञा, the word सासिन् i restricted to the mere looker on, and not to the lender or borrower.

क्षेत्रियच् परक्षेत्रे खिकित्स्यः॥ ९२॥ पदानि॥ क्षेत्रियच्, परक्षेत्रे, खिकित्स्यः, वृक्तिः॥ क्षेत्रियज्ञिति निपास्यते। परक्षेत्रे चिकित्स्य इत्येतत्मिन् वाक्यार्थे परवचनम् । परक्षेत्राहा तर्वेत सप्तमीसमर्थान् चिकित्स्य इत्येतत्मिन्नर्थे घच् प्रत्यवः परवास्त्रलोपश्च निपात्वते॥ 92. The word kshetriyach (क्षेत्रिय) is anomalous, meaning "curable in another body" i. e. "not curable in this life".

The whole word enunciated here in the sense of para-kshetre chikitsya; or the word केचिय, with acute on the last syllable, is formed by adding the affix षच् to the word प्रक्षेत्र, the force of the affix being 'curable therein' and the word प्र is elided before this affix. Thus केचियो ब्याधिः 'incurable disease'. केचियं कुष्टम् 'incurable leprosy': i. e.—organic disease. The word प्रक्षेत्र means body assumed in the next reincarnation. The word केचिय applies to an irremediable disease.

The word क्षेत्रियं means 'poison' also = यत् परछेचे परश्रीरेसंक्षमध्य चिकिस्त्यते॥ 'that which is to be removed from another's body where it has entered'. Or क्षेत्रिय means 'rank growth or grass', i. e. बानि सस्यार्थे क्षेत्रे जातानि चिकिस्स्यानि माश्रावि-तच्यानि ॥ "that like grass &c, which grows in a para-kshetra or another's field i. e. a field set apart for grain &c, and not for grass, and which therefore must be weeded out (chikitsya)" Or क्षेत्रिय is an 'adulterer', i. e. परहाराः परक्षेत्रं, तच चिकिस्त्यः निगृहीतच्यः ॥ These are all secondary meanings.

इन्द्रियमिन्द्रलिङ्गमिन्द्रदृष्टमिन्द्रसृष्टमिन्द्रसृष्टमिन्द्रद्त्तामिति वा ॥ ९३ ॥ पदानि॥ इन्द्रियम्, इन्द्रलिङ्गम्, इन्द्रदृष्टम्, इन्द्रसृष्टम्, इन्द्रस्ति, वा, (घच्)॥ वृक्तिः ॥ इन्द्रवितिः स्वातिः ॥ इन्द्रवितिः स्वातिः । इन्द्रस्य निद्राप्ति प्रतिविद्यम् । इन्द्रभारमा स्वातिः । इन्द्रस्य निद्रापित्यम् । इन्द्रभारमा स्वातिः स्वातिः । इन्द्रस्य निद्रापित्यमः । आत्मना हष्ट-मित्यर्यः । आस्मना स्वत्यं । स्वतियर्यः । इन्द्रेण ष्टम् । आस्मना स्वत्यं । स्वत्यर्यः । स्वतियर्यः । इन्द्रेण ष्टम् । आस्मना स्वत्यं । स्वतियर्यः । इन्द्रेण ष्टम् । आस्मना स्वत्यं । स्वतियर्यः । इन्द्रेण ष्टम् । आस्मना स्वत्यं । स्वत्यं । स्वतियर्थः । इन्द्रेण ष्टम् । आस्मना स्वत्यं । स्वत्य

93. The word Indriyam, (having udâtta on the last), is anomalous, meaning an organ of sense; and so called, either because it is "the characteristic from which the existence of Indra is inferred", or 'it is seen by Indra', or 'it is created by Indra', or 'it is wished for by Indra', or 'it is given by Indra'.

The word द्वाह्न is a primitive word, meaning organs of sense, such as eyes &c. Its derivation is obscure, if it is a derivative word at all. In the latter alternative, it may be said to be formed by the affix पस् added after इन्द्र, in the sense of either 'a mark thereof'. As इन्द्रस्य लिङ्गम् = इन्द्रियम् ॥ The senses (indriyas) are so called because, Indra is Atma or soul, and it is inferred by the existence of the senses, eyes, ears &c. So that these organs are the 'marks' or signs or linga of Indra: because they being an instrument presupose an agent, there being no instrument without an agent.

Or the senses (indrivas) are so-called because they are 'seen or known by Indra or Atma' (इन्द्रेण दृष्टं=ज्ञातं). The affix is here added to a word in the third case in construction. The knowing or perceiving of the senses by the Self is an allusion to the following Sruti of the Aitareya Upanishad Chapter III. verse. 13, where the Self having created the physical body took a survey of it. स एतमेव पुरुषं ब्रह्म ततमन पश्चिद्दिमदर्शनिती "He beheld this Brahma who dwells in the body who pervades everywhere, and exclaimed-'I have seen this'. Or they are so called because they are created by Indra or Atma (इन्द्रेण सृष्ट) i. e. the senses are formed according to the good and bad deeds of the Self. Or they are so called because they are wished for by Indra or Self (इन्द्रेण जुहं सेवितं) as they are the gate-ways of knowledge. Or they are so called because they are given by Indra (इन्द्रेण दर्म) i. e. they are allotted to their respective objects by Indra e. g. the eye is given to perceive forms, the ear to perceive sounds and so on. The word a 'or' joins every one of the above. The word sig shows, that there may be other appropriate significations also: As, इन्द्रेण दुर्जयम - इन्द्रियम 'senses'—difficult to be subdued by the Soul.

तदस्यास्त्यस्मिन्निति मतुए॥ ९४॥ पदानि॥ तत्, अस्य, अस्ति, अस्मिन्, इति मतुए॥

बृन्तिः ॥ तदिति प्रथमा समर्थविभक्तिः अस्यास्मिन्निति प्रत्ययार्थः, अस्तीति प्रकृतिविशेषणम् । इतिकारणे विवकार्थः । तदितिप्रथमासमर्थादस्येति षष्ठपर्थे ऽस्मिन्निति सप्तम्यर्थे वा मतुप् प्रत्ययो भवति, बत्तस्प्रथमासम-र्थमस्ति चेत्तकवति ॥

Kârikâ भूमनिन्दाप्रसंसासु निख्ययोगे ऽतिशायने । संसर्गेऽस्तिविवक्षायां भवन्ति मतुबादयः ॥

बार्त्तिकम् ॥ गुणवचनेभ्यो मतुपो लुग्वक्तव्यः ॥

94. The affix matup (मत, मन्त f. t) comes after a word in first case in construction in the sense of 'whose it is,' or 'in whom it is'.

Thus गावोऽस्य सन्ति = गोमत् nom. गोमान् 'having cows', as गोमान् देवदसः॥ इसा अस्मिन् सन्ति = वृक्षवत् (व being substituted for म by VIII. 2.9), as वृक्षवान् पर्वतः॥ Similarly यवमान्, स्रभवान् ॥ The word इति shows that the use of मतुप् and cognate affixes are restricted in their application. For example, a person who has three barley grains only will not be called यववान् ॥ This affix comes when the significations are (1) A large quantity or number, as गोमान् 'having many cows'. (2) When censure (तिन्या) is implied, as ककुरावर्ती, संखादकी, (3) when praise (पर्यासा) is meant, as रूपवती कन्या, (4) when an inherent or permanent quality of a thing is meant (तिन्यवोग) as, सीरिणी वृक्षः॥ (5) When excellence (अतिशासन्) is meant, as, उद्गिजी कन्या॥ (6) When accompaniment (संतर्ग) is meant, as क्पदी, छत्री॥ (7) When the sense of अस्ति 'to be' is denoted, as अधितगत्रा।

Vart:—The affix मतुष् is elided after words of quality (ग्रजवचन), as शक्के ग्रजोऽस्यास्ति = ग्रुक्कः पुष्टः ॥ 🌋 कृष्णः, श्वेतः &c.

रसादिभ्यश्च ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ रसादिम्यः, च ॥
वृक्तः ॥ रसादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो मतुष् प्रत्ययो भवति, तहस्यास्त्यस्मिन्निस्येतस्मिन्वषये ॥

95. The affix matup comes after the nominal stems rasa &c, in the sense of 'whose it is', or 'in whom it is'.

As स्वान, रूपवान, गन्धवान ॥ Why this special sûtra with regard to स्वाहि words, when they would have taken मृतुष् by the last sûtra? This prevents the application to these words of other affixes having the sense of मृतुष् ॥ How do you form then रूपिणी कन्या, रूपिको सरकः ॥ These are rare forms. According to Patanjali this sûtra is useless. Or the word स्व &c, must denote qualities, perceivable by the organs of taste, touch &c, i. e. स्व should mean taste, रूप form. Therefore the forms रूपिणी and रूपिकः are valid, meaning श्रोभायोग्यता ॥ So also रसिको तटः = भावयोगः, here रूप and रस do not mean 'form' and 'taste'. And all words of quality having one syllable are governed by this sûtra, and form their derivative in मृतुष् ॥ See V. 2. 115.

1 रस, 2 रूप, 3 वर्ण\*, 4 गन्ध, 5 स्पर्श, 6 शब्द, 7 क्रेह, 8 भाव\*, 9 ग्रुणात् ( ग्रुणमहणं रसादी-मां विशेषणम् ), 10 एकाचः ( स्ववत् ). ॥

प्राणिस्थादातो लजन्यतरस्याम् ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ प्राणिस्थात्, आतः लच्, अन्यतरस्याम् ॥

वृक्तिः ॥ प्राणिस्थवाचिनः शब्दादाकारान्साक्षम् प्रस्थयो भवत्यन्यतरस्यां मत्वर्थे ॥ वार्त्तिकम् ॥ प्राण्यञ्जादिति वक्तव्यम् ॥

96. The affix lach (3) comes optionally, in the sense of matup, after a stem ending in long an, the word expressing something which is found only in a living being.

Thus from चूडा 'a crest', we have चूडालः or चूडावान्. So also कार्णकालः or कार्णकावान् ॥ Why do we say 'which is found in a living being'? Observe चिलावान् प्रवीपः 'the crested flame of a lamp'. Why do we say "ending in आ"? Observe इस्तवान्, पादवान् ॥

Vart:—It should be stated that the affix लच्च comes only after what denotes member or limb of a living being, (and not anything like love, passion, intelligence &c, that are also found in living being). Hence there is no affixing of लच्च here: चिकीपंडस्वास्ति = चिकीपंडान, जिहीपंडान, ॥

Every affix is udatta (III. 1. 3), unless contrary is indicated by some anubandha. The way would have been udatta by III. 1. 3, even without the indicatory way (VI. 1. 163). The employment of this anubandha, however

indicates that this udatta will never be changed into svarita, as other udattas are by rule VIII. 2. 6, as चुडालोंऽसि ॥

सिध्मादिभ्यश्च ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ सिध्मादिभ्यः, च, ( लच् ) ॥ वृत्तिः ॥ लजन्यत्रस्यामिति वर्त्तते । सिध्मादिभ्यः मातिपृष्किभ्यो लच् प्रत्ययो भवत्यन्यत्रस्यां मस्त्रे ॥ वार्त्तिकम् ॥ पार्ष्णियमन्योर्विषेत्रः ॥ वा० ॥ वात्रक्तवलललाटगलानामृह् च ॥ वा० ॥ जटाघटाकलाः क्षेपे ॥ वार्णिकम् ॥ क्षुद्रजन्तूपतापाधेष्यते ॥

97. The affix lach comes in the sense of matup, after the words sidhma &c, and optionally matup also.

Thus सिध्मलः or सिध्मवान्, गडुलः or गडुवान् ॥ The word आन्यसरस्थान् understood in this sûtra, causes the employment of the affix मतुष् in the alternative. It does not mean that the affix लच्च is optional. For were लच्च optional, then the affix इनि and उन् would come by V. 2. 115 after those words of सिध्मारिं class which end in आ. But that is not the case.

Vârt:—The words पार्डिण and धमनि lengthen the vowel before ल, as पार्ड्जीतः, धमनीतः॥

Vart:—The words वात, इन्त, बल, ललाट and गल take the augment क्रक् before क्रक्, as वातूनः, दन्तूनः, बलूतः, तलादूतः, गलूनः ॥

Vart:—The word जटा, घटा, कटा and कला take लच्च, when censure is meant, as जटाल:, घटाल:,कलाल: and कटाल:, but जटावांस्तापस: when no censure is meant.

Vârt:—This affix comes after words denoting lower organisms, and word denoting disease: as यूकालः मिक्कालः, विचिक्कालः, विपादिकालः, मूर्छालः ॥

1 सिध्म, 2 गडु, 3 मणि, 4 माभि, 5 बीज (जीव), 6 वीणा\*, 7 कृष्ण\*, 8 निष्पाव, 9 पांच, 10 पार्म, 11 पर्शू (परशु), 12 हतु, 13 सत्तु, 14 मांस, 15 पार्हिणधमन्यो दीर्घम 16 वातदन्तबलललायानामूङ् च 17 जटाघटाकटाकलाः (कटा) क्षेपे, 18 पर्ण, 19 उत्क, 20 प्रज्ञा, 21 सिष्क, (सिष्य) 22 कर्ण, 23 क्षेह, 24 बीत, 25 ह्याम, 26 पिङ्ग, 27 पित्त, 28 पुष्क (शुष्क), 29 पुथु, 30 चृदु, 31 मज्जु, 32 मण्ड, 33 प्रज्ञ, 35 कापि, 36 गण्डु (कण्डु), 37 मन्थि, 38 भी\*, 39 कुद्या, 40 धारा\*, 41 वर्ष्मन्\*, 42 पक्षमन्\*, 43 श्लेष्टमन्, 44 पेदा\*, 45 निष्पाद्\*, 46 कुण्ड\*, 47 क्षुद्रजनमूपतापयोभ 48 गण्ड, 49 संज्ञा।

चत्सांसाभ्यां कामबले ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ घत्स, अंसाभ्याम, कामबले, (लच्) ॥ वृत्तिः ॥ वत्सांसद्याव्यां लच्यत्ययो भवति यथासंख्यं कामवति बलवित चार्ये ॥

98. The affix lach comes after the words vatsa and ansa, in the sense of love and strength respectively.

Thus बस्सलः 'loving the calf, loving, tender'. अंसलः 'strong, lusty'. The word बस्स means 'calf'; in बस्सल there is no trace of its origin, for it is applied to father, master &c, as बस्सलः स्वामी, वस्सलः पिता &c. The word अंस means 'shoulder': but अंसल means 'strong'. The affix लख् in these cases is not optional, but necessary and debars मतुष्॥ In other senses, the matup only is added as अंसबती गीः, अंसबान् दुवंलः॥

फेनादिलम् ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ फेनात, इल च्, च ॥ वृक्तिः । फेनशब्दादिलम् प्रस्रयो भवति मस्त्रयें । चकाराल्लम् । अन्यतरस्यां प्रहणं मतुप्समुद्ययार्थे सर्वत्रैवा-बुदर्मते ।

.99. The affix ilach (इस) as well as lach, comes after the word phena, in the sense of matup: and optionally the affix matup also.

The word च draws in लच् ; and the word अन्यतरस्याम् understood in the sûtra adds मतुष् in the alternative. As केनिलः, केनलः and केनवान् ॥

स्रोमादिपामादिपिच्छादिभ्यः शनेलचः ॥ १०० ॥ पदानि ॥ लोमादि-पामादि-पि-च्छादिभ्यः, श-न-इलचः ॥

वृत्तिः । लोमाहि-वः पामाहि-वः पिच्छाहि-वमः विभ्यो गणेभ्यो यथासंख्यं रा न इलच् इत्येते प्रत्यवा भवन्ति मसर्थे मतुप् च ॥

100. The three affixes sa (হা), na (ব), and হন্তৰ্ (হন্ত) come in the sense of matup, respectively after the words of these three classes i. e. lomàdi, pâmâdi, and pichehhâdi: and the affix matup also comes in the alternative.

The affix हा comes after लोमादि words as, लोमहाः or लोमवान् 'hairy'. The affix न comes after पामादि words, as, पामनः or पामवान् 'scabby'. The affix इतच् comes after पिच्छादि words, as, पिच्छिलः or पिच्छिवान् 'broth'.

Vart:—The affix न comes after the word अङ्ग in the sense of beautiful, as अङ्गना 'the fair one' i. e. a woman.

Vart:—The words शाकी, पलाली and इहू shorten their final vowel before म, as शांकिनम् 'a field', पलालिनम्, रहुणम्॥

Vart:—The word विष्यक् (विषु+अंच्) loses its second member, before न, and the change caused by sandhi (उ in to व्) is undone. Otherwise the form would be विष्यः (बक् being elided), as विष्यिञ्जतानि सन्ति अस्य = विष्यम् 'moving variously'.

Vårt:—The effix न comes after लक्ष्मी, before which र्ष is changed to अ, as लक्ष्मीरस्थास्ति = लक्ष्मण ॥

Vârt:—The affix ilach comes after jațâ, ghațâ, and kalâ, when censure is meant, as आदिलः, घटिलः कल्लि: but अदावान् when no censure is meant.

 ${f 1}$  लोमन्,  ${f 2}$  रोमन्,  ${f 3}$  बश्चु,  ${f 4}$  हरि,  ${f 5}$  गिरि ${f *}$ ,  ${f 6}$  कर्क ${f *}$ ,  ${f 7}$  किप,  ${f 8}$  सुनि,  ${f 9}$  तर ॥

1 पानम्, 2 वामन्, 3 वेमन्, 4 हेमन्, 5 श्लेष्मन्, 6 कह् (कहु), 7 वाल, 8 सामन्, 9 ऊष्मन्, 10 कृति\*, 11 अङ्गान् कल्बाण, 12 शाकीपलालीरहूणां (शाकीपलालीरहूगां), हस्वस्यं च, 13 विष्वगित्युत्तरपरलोपश्चाकृतसंधेः (विषुण), 14 लक्ष्मण अस्य (लक्ष्मणः), 15 श्रेष्ठ, 16 पलल ॥

1 पिच्छा (पिच्छ), 2 उरस, 3 धुवक (क्षुवक), 4 धुवक (धुवका), 5 जटायटाकलाः (जटायटाकलान्), क्षेपे, 6 वर्ण, 7 उरक, 8 पङ्क, 9 प्रज्ञा ॥

प्रकाशवाचीभ्यो णः ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ प्रका-अद्धा-अर्चाभ्यः, णः ॥ कृतिः । प्रका भदा प्रची इत्येतेभ्यो णः प्रत्ययो भवति मतुवर्थे ।

101. The affix na  $(\pm \Im)$  comes in the sense of matup after the words prajūâ, śraddhâ and archâ: as well as the affix matup.

As प्रातः or प्रज्ञावान्, श्राद्धः or श्रद्धावान्, श्रार्थः or श्रन्थावान्। The Kâsika has introduced the word वृक्ति into the sûtra from the vârtika वृक्तेश्व॥

Vart:-So also after वृत्ति, as वार्तः or वृत्तिमान्॥

तपः सहस्राभ्यां विनीनी ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ तपः-सहस्राभ्याम्, विनि-इनी ॥ कृतिः । तपःसहस्रवस्यां विनि इनि इत्येती प्रत्ययी भवतो मल्ये ॥

102. The affixes vini (विन्) and ini (इत) come, with the force of matup, after the words tapas and sahara respectively.

The word त्रवस् ends in अस्, and therefore by V. 2. 121, it would have taken विनि; similarly सहस्र ends in अ, and by V. 2. 115, it would have taken विनि; it may, therefore, be objected, where is the necessity for the present sûtra? To this it is replied, that by the next sûtra, these words take the affix अन् also; so that, had there not been this present sûtra, the अन् would have debarred the application of विनि and विनि of V. 2. 115 and 121. The affix हन् (V. 1. 115) is also debarred after the word सहस्र, though it ends in अ।

Thus तपोऽस्यास्मिन् वा विद्यते = तपस्विन् nom. तपस्वी ॥ Similarly सहस्त्रिन् nom. सहस्त्री ॥

अण् च॥ १०३॥ पदानि॥ अण्,च॥ वृत्तिः॥ तपः सहस्राभ्यामण्च प्रत्ययो भवति। वार्त्तिकम्॥ अण्यकरणे ज्योस्तादिभ्य उपसंख्यानम्॥

103. And also an  $(\pm a)$  comes after tapas and sahasra.

Thus तापसः, साहसः ॥ The separation of this sûtra from the last is for two purposes, 1st the anuvritti of अन् runs in the subsequent sûtras, which could not have been done had it been included in the last sûtra, 2nd the rule of yathasankhya (I. 3. 10) would not have applied in the last sûtra, had अन् been read along with विनि and रानि ॥

Vart:—The words क्यांस्मा &c, are governed by this rule and trke अण्. As क्यांस्मा विद्यतेऽस्मिन् पक्षे = क्योंस्मः पक्षः ॥ Similarly तामिन्नः (a kind of hell) क्राण्डलः, कीतपः, वैसर्पः, and वैपादिकः ॥

सिकताशर्कराभ्यां च ॥ १०४ ॥ पद्नि ॥ सिकता-शर्कराभ्याम्-च-(अण्) ॥ वृत्तिः ॥ सिकताशर्कप्याम्प्ययो भवति मत्ययें।

104. The affix an comes, in the sense of matup, after sikatâ and sarkarâ.

Thus सैकटो घटः, शार्कर मधु॥ These are the examples, when they do not denote a place. In denoting a place they will take इन् and नुष् of the next sûtra.

#### देशे खुबिलचीच ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ देशे, खुए, इलची च ॥ वृत्तिः ॥ सिकताशर्कराभ्यां देशे अभिधेये खुबिलची भवतः चकारादण् च, मतुष् च ।

105. When the sense is of 'a locality', there may take place the lup-elision of the affixes denotnig matup (with the preservation of the gender and number of the word), or there may be the affix ilach (रूड), as well as an and matup, after the words sikatâ and sarkarâ.

By च in the sûtra, अण् and मतुष् are introduced. The सुष् refers to मतुष् and every affix in general. Thus पिकता अस्मिन् विद्यन्ते = सिकता देशः or सिकतिलः, सैकतः or सिकतावान् 'a sandy country'. So also शर्करा देशः or शर्करिलः or शर्करावान् 'a stony locality'.

Why do we say when meaning a 'locality'? Observe सैकत: 'a vessel of sand', शार्कर "honey or sugar". In the case of the elision of the affix, the gender and number are preserved by I. 2. 51.

#### दन्त उन्नत उरच्॥ १०६॥ पदानि॥ दन्ते उन्नते उरच्॥ दृतिः॥ उत्रतः इति प्रकृति वशेषणम्। इन्तशब्शदुत्रतोषाधिकादुरच् प्रस्ययो भवति मस्यर्थे।

106. The affix urach (বুই) comes after danta, denoting 'having projecting teeth'.

Thus इन्ता अस्य सन्ति = इन्तुरः ॥ The words in the sûtra are either in the nominative or the locative case, but have the force of ablative.

Why do we say when the meaning is that of 'projecting'? Observe क्वान 'having teeth'.

जवसुषिमुष्कमधो रः ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ ऊष, सुषि, मुष्क, मधोः, रः ॥ वृत्तिः ॥ ऊप सुषि सुष्क मधु इत्येतेभ्यो रः प्रत्ययो भवति मत्वर्थे । वार्त्तिकम् ॥ रप्रकरणे खसुखकुञ्जेभ्य उपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ नगपांसुपाण्डुभ्यश्चेति वक्तव्यम् ॥ वा० ॥ कष्कुा द्वस्वत्वं च ॥

107. The affix ₹ comes, after the words ûsha, sushi, mushka and madhu, with the force of matup.

Thus ऊषरं केषम् 'a barren soil, impregnated with ûsha or salt'. मुश्रिरं कार्छ 'a perforated wood i. e. containing मुश्रि or hole'. मुख्याः 'a beast having testicles or mushka'. मध्या गुडः 'sweet sugar'. The word इति shows that the words formed with t are names of certain things. Therefore it will not apply

here क्रयोऽस्मिन् घटे विद्योत 'there is salt in this pot', we cannot say क्रयो घटः, nor मधुरो घटः for मध्यस्मिन् घटे विद्यते ॥

Vart:—The affix र comes after ख, मुख and कुञ्ज, as खमस्यास्ति कण्डिवरं महत् = खरः 'an ass, lit. having a wide throat'. मुखमस्यास्ति इति सर्वस्मिन् वक्तब्ये = मुखरः 'talkative', कुञ्जावस्य स्तः = कुञ्जरः 'an elephant having tusks'. The word कुञ्ज means the tusk of an elephant or the lower jaw of an elephant. The word कुञ्जर is a common name for all elephants,

Vart:—The affix र comes after नग, पांसु and पाण्डु, as नगरम् 'a city, lit, having trees (naga = tree)', पांसुरम्, पाण्डुरम् ॥

Vart:—So also after कच्छू, the vowel being shortened: as कच्छुरन् ॥

चुतुभ्यां मः ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ चु-तुभ्याम् मः ॥ वृत्तिः । बृदद्यकाभ्यां मः पत्ययो भवति मत्वर्थे ।

108. The affix  $\pi$  comes after dyu and dru, in the sense of matup.

Thus द्वामः and द्वमः ॥ These are primitive words, and therefore do not take मत्य in the alternative.

केशाद्वो उन्यतरस्याम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ केशात्, वः, अन्यतरस्याम् ॥ वृत्तिः ॥ केशशब्दादः प्रत्ययो भवति मस्वर्थे उन्यतरस्याम् । वार्त्तिकम् ॥ वप्रकरणं उन्येभ्योपि दृष्यतद्दति वक्तन्यम् ॥ वा० ॥ अर्णसो लोपभ ॥ वा० ॥ छन्वसीवनिषो च वक्तव्यो ॥ वा० ॥ मेथारयाभ्यामिरान्नरचौ वक्तव्यौ ॥

109. The affix a comes optionally, with the force of matup, after kesa.

Though the word भन्यतरस्वाम was understood here from V. 2. 96 (see sûtra 97); its repetition shows that in the alternative we have not only मतुष् but the affixes द्वि and डन् (V. 2. 115) also. Thus we have four forms: के दान, के भी, को दिक्त: and के दान ।।

Vart:—The affix द is seen after other words also. As मिलद: 'a kind of serpent', हिरण्यदः 'a kind of gem', कररादः, कुमारदः, राजीदम, कुञ्जादः, इटकादः ॥

Vart:-The final of अर्णस is elided before ब, as अर्णवः ॥

Vart:—In the Chhandas, the affixes ई, वनिष्, व and मतुष् come in the sense of मतुष्। Thus ई:—रथीरभून् इहलानी गतिष्टी (रथीः), सुमङ्गलीरिवं वधूः; वनिष्:—मधवान् ममीनहै; व and मतुष्, as उद्दा or उद्दती।

Vart:—The affixes इरम् and इरच् come respectively after मधा and एए: as, "मोधर, राथरे: ॥

गाण्ड्यजगात्संज्ञायाम् ॥ ११०॥ पदानि ॥ गाण्डी, अजगात्, संज्ञायाम् (वः)॥ वृत्तिः ॥ गाण्डी अजग इत्येताभ्यां वः प्रत्येश भवति संज्ञायां विषये मस्तर्ये ।

110. The affix a comes after gandi and ajaga, in the sense of matup, when the word is a Name.

As गाण्डीवं 'the bow Gandiva of Arjuna' अजगवं 'the bow Ajagava of Siva'. There is shortening also, as गाण्डिवं ॥ The sûtra is so framed, that the word गाण्डी and गाण्डि are both included.

काण्डाण्डादीरश्रीरस्त्री ॥ १११ ॥ पदानि ॥ काण्ड, अण्डात्, ईरन्-ईरस्त्री ॥ वृत्तिः ॥ काण्ड अण्ड इत्वेताभ्यां यथासंख्यनीरश्रीरची प्रत्ववी भवतो भत्वथे ।

111. The affixes îran ( $\angle$  it) and îrach (it) come in the sense of matup, after the words kâṇḍa and aṇḍa respectively.

Thus काण्डीरः and अण्डीरैं: ॥ Another reading has आण्ड and आण्डीरः ॥
रज्ञ:कृष्यासुतिपरिषदो वलच् ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ रज्ञ:-कृषि-आसुति-परिषदः,
वलच् ॥

वृत्तिः ॥ रजःप्रश्वतिभ्यः प्रातिपरिकेभ्यो वलच् प्रत्ययो भवति मस्वर्षे । वार्त्तिकम् ॥ बलच्यकरणे ऽन्येभ्योपि दृश्यतद्वति वत्तन्यम् ॥

112. The affix valach (बर्ड) comes, in the sense of matup, after rajas, krishi, âsuti, and parishad.

As रजस्वला स्त्री, कृषीवलः कुटुम्बी, आसुतीवलः शोण्डिकः, परिषद्गलो राजा॥ The lengthening of vowel in कृषि and आसुति takes place by VI. 3. 118. The affix वलच् comes only under certain senses and conditions, as shown in the above examples. Thus in रजोऽस्मिन् माने विद्यते, there is no affixing.

Vart:—The affix valach is seen after other words also. As भातृवलः, पुनवलः, पितृवलः, उत्साहवलः ॥

दन्तिशिखात्संक्षायाम् ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ दन्त-शिखात्, संक्षायाम् ( वलच् ) ॥ वृत्तिः ॥ दन्तिशिखात्तारुगभ्यां वलच् प्रत्यवा भवति मस्यर्थे संज्ञायां विश्वये ।

113. The affix valueh comes in the sense of matup, after danta and sikhâ, when a Name is formed.

Thus इन्तावलः सैन्यः, इन्तावलो गजः, शिखावलं नगरस्, शिखावलो स्थूणा ॥ The final vowel of इन्त is lengthened before वल by VI. 3. 118.

ज्योत्कातमिकाश्वक्किणोर्जस्विक्वर्ज्ञस्वलगोमिन्मलिनमलीमसाः ॥११४॥ पदानि॥ ज्योत्का-तमिका-श्वक्किण-उर्जास्विन्-गोमिन्-मलिन-मलीमसाः॥ वृत्तिः॥ ज्योस्नादवः शक्ता नस्वर्थे निपासने नस्वर्थे संज्ञावां विषये।

114. The words jyotsnâ, tamisrâ, śringina, ûrjasvin, ûrjasvala, gomin, malina, and malîmasa are irregularly formed, in the sense of matup and are Names.

They are thus formed. उच्चोतिष्+ म = उच्चोत्स्ता 'moon-light' (the इ being elided). तमस्+ र = तमिस्र 'night'. (इ being added): it has other genders than, feminine as तमिस्र नभः 'dark sky'. भूक्त + इनच् = भूक्तिणः॥ The augment

असुक् is added to ऊर्ज्, and then the affix विनि and वलच ; as ऊर्ज् + अस् + विन् च ऊर्ज् स्विन् ; ऊर्ज्दलः ॥ गो + मिनि च गोमिन् ; मल + इनच् = मिलनः ; मल + ईमसच् = मलीमसः ॥

अत इनिठनौ ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ अतः, इनि-ठनौ ॥ वृत्तिः ॥ अकारान्तास्मातिपदिकादिनिठनौ प्रत्ययौ भवतः ।

115. The affixes ini ( र त) and than ( - र क) come in the sense of matup, after nominal stems ending in short अ; and in the alternative matup also comes.

Thus दण्डिन, दण्डिक:, छित्रन् nom. छत्री, छित्रिक: ॥ The word अन्यसरस्याम् (V. 2. 96) is understood here also, so we have मतुष्, as दण्डवान्, छत्रवान् ॥ Why do we say 'short अ'? Observe खट्टावान्, Here there is neither इन् nor उन् ॥

These two affixes हनि and उन् do not come after words of one syllable, after words ending in krit-affixes, after words denoting genus (jāti), and when the constuction is that of locative. As स्व and ख form only स्वावान, खवान् ॥ Krit: as, कारकवान् ॥ Genus, as, ध्याप्रवान्, सिहवान् ॥ Locative; as क्ण्डा अस्यां सन्ति = रण्ड- वती शाला ॥ There are, however, some exceptions to this, as krit: —कार्विन्, कार्यिकः ॥ Genus (jāti): —तण्डुलिन्, तण्डुलिकः ॥

व्रीह्यादिभ्यश्च ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ व्रीह्यादिभ्यः, च (द्वानि-ठनौ ॥ वृत्तिः ॥ व्रीह्यादिभ्यः प्रातिपदिकोभ्य इनिडनी प्रत्ययौ भवतो मत्वर्थे ॥

116. The affixes ini and than come in the sense of matup, after the words vrîhi &c; as well as the affix matup.

-Thus ब्रीहिन् (nom. ब्रीही), ब्रीहिकः, ब्रीहिमान्, मायी, मायिकः, मायादान् ॥

तुन्दादिभ्य इलच ॥ ११७ ॥ पदानि ॥ तुन्दादिभ्यः, इलच्, च ॥ वृत्तिः ॥ तुन्दादिभ्यः प्रातिपरिकेभ्य इलच् प्रत्ययो भवति मर्ल्ये । चकाराहिनिटनी मतुप् च ।

of matup, after the nominal-stems tunda &c.

The force of च is that इनि, उन and मतुष् also come. As तुन्दिलः, तुन्दी, तुन्दिकः, तुन्दवान्. Similarly उदरिलः, उदरी, डेदेरिकैंः, उदरवान् ॥

The following is the list of तुन्ताई words I तुन्त, 2 उत्र, 3 पिचण्ड, 4 घट, 5 बन, 6 ब्रीहि, 7 स्वाङ्गाहिनृद्धौ च ॥ That is to say, the affix इलच् comes after words denoting parts of one's body, when the largeness (विवृद्धि) of those organs is implied: as विवृद्धौ कर्णों यस्य स = कांणलः, कर्णी, कांणिकः, कर्णवान् ॥

एकगोपूर्वाट्ठञ् नित्यम् ॥ ११८ ॥ पदानि ॥ एक-गोपूर्वात्, ठञ्, नित्यम् ॥ वृत्तिः ॥ एकपूर्वाप्नोपूर्वाच प्रातिपरिकात्रित्यं ठम् प्रत्ययो भवति मत्वर्ये ।

118. The affix than (±'-इक) comes always in the sense of matup, after a stem, which in composition is preceded by एक or गो॥

Thus एकशतमस्यास्ति = ऐकशतिकः; गौशतिकः, गौसहस्रिकः॥

The word अतः of V. 2. 115, is understood here also; so that, stems not ending in अ are not governed by this rule, such as एकविश्वतिस्थास्ति, no affixing. The word एकगिकः is an apparent exception, it being formed by adding हम to the samasanta word एकगिक (V. 4. 92). How do you explain गौशकटिकः formed by हम्म from गोशकटी? Here शकट is taken for शकटी, both being synonyms. (N. B. This opinion of the Kasika-author is not in harmony with that of Patanjali, who does not read the anuvritti of अतः into this sûtra. According to him गौशकटिक is formed from गोशकटी; and एकविश्वति &c, do not take this affix, because it is against usage. But the author of Kasika says—अवश्यं चात इत्यत्वत्यंम; इन्ह्यापतापग्यां इत्येवमाययंम्—the anuvritti of अतः must surely be read, for the sake of sûtras like V. 2. 128, though in the sûtras, like बाताविसाराग्यां &c there is no necessity of reading the anuvritti of अतः) ॥

The word निरुष् 'always', is used in the sûtra to indicate that मतुष् does not come in the alternative. In all the previous sûtras मतुष् came in the alternative. How do you form एकेंद्रव्यवेत् in एकद्रव्यवस्वाद? This is not a correct form; or it may be said to be a compound of एक and द्वव्यवस्वात्।

श्वातसहस्रान्तास्त्र निष्कात् ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ शत-सहस्रान्तात्, च, निष्कात् ॥ वृत्तिः ॥ शतान्तात् सहस्रान्तात् प्रांतिपहिकाद् ठम् प्रत्ययो भवति मस्त्रये । तो चेच्छतसहस्रशब्दी निष्कात्य-री भवतः ।

119. The affix than comes in the sense of matup, after the words sata and sahasra, when they follow after nishka.

Thus निष्कचातनस्यास्ति = नैष्कचातिकः, नैष्कसहिकः॥ But not so after सुवर्ण-निष्कचातं, it being never so found in usage.

रूपादाहतप्रशंसयोर्यप् ॥ १२० ॥ पदानि ॥ रूपात्, आहत, प्रशंसयोः, यप् ॥

939

बृत्तिः ॥ आहतमशंसे प्रकृत्युपाधी, आहतमशंसाविश्विष्टार्थ वर्त्तमानाद्वपश्चान्याय प्रत्ययो भवति मत्वर्थे ॥ वार्त्तिकम् ॥ यप्प्रकरणे ऽन्येभ्योपि दृश्यतइति वक्तव्यम् ॥

120. The affix yap (4) comes in the sense of matup, after the words rûpa, when stamping (coining) or praise is denoted.

Thus आइसं रूपमस्य - रूप्यो शीनारः "a Dinâra having stamped on it the form of some king &c'. रूप्यः केरारः, रूप्यं कार्यापणम् . Similarly प्रशस्तं रूपमस्यास्ति = रूप्यः yey: 'a lovely person'. The form impressed on a dinâr &c by hammering &c, is called wife or stamping.

Why do we say 'when stamping or praise is denoted?' Observe वान 'having form'.

Vârt:-The affix बप् is seen after other words also, as हिम्याः पर्वताः, राण्या ब्राह्मणाः ॥

अस्मायामेधास्त्रजो विनिः ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ अस्त. माया-मेधा-स्रजः. विनिः ॥ बृत्तिः ॥ असन्तास्प्रातिपरिकान्माया मेथा सर् इत्येतेभ्यश्च विनिः प्रश्ययो भवति मत्यर्थे ॥

121. After a stem ending in अस्, and after mâyâ, medhâ and sraj, comes the affix vini (वित्) in the sense of matup.

Thus पद्यस्—पद्यस्विन्, दशस्—दशस्विन्॥ माद्याविन्, मेधाविन्, स्निवन्॥ word माबा being included in ब्रीह्मादि class, will take इनि, and उन् also V. 2. 116. As मायी, मायिकः ॥

बहुलं छन्दासि ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ बहुलम्, छन्दसि (विनिः )॥ वित्तः ॥ छन्त्रसि विषये बहुलं विनिः प्रस्ययो भवति मत्वर्थे । वार्त्तिकम् ॥ छन्दसि विनिप्रकरणे ऽष्ट्रोमेखलाइयोभयरुजाहृदयानां दीर्घरवं वेति वक्तव्यम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ मर्गणश्चेतिवक्तव्यम् ॥ वा० ॥ सर्वत्रामयस्यापसंख्यानम् ॥ वा० ॥ शृङ्गवृन्दाभ्यामारकन्वक्तव्यः ॥ बा० ॥ फलबर्हाभ्यामिनज्वन्तस्यः ॥ । वा० ॥ हृदयाद्यालुरन्यतरस्याम् ॥ वा० ॥ शीतोष्णतप्रेभ्यस्तन्न सहतहत्यालुज्यन्तव्यः ॥ वा० ॥ तन्न सहतहति हिमाबेलुः ॥ वा०॥ बलाचे।लच् ॥ वा०॥ वातात्समूहे च ॥ वा०॥ तन् पर्वमरुद्भपां वक्तव्यः ॥ बा ।। अर्थात्तरभावे इनिर्वक्तव्यः॥

122. In the Chhandas, the affix vini is added diversely in the sense of matup,

As भग्ने तेजस्त्रन् ॥ Sometimes it is not added, as सूर्यो वर्षस्वान् ॥

Vart:—In the Chhandas, the final भ of इय, उभय and इस्य is lengthened optionally before विंान; and it comes after अष्टा, मेखला and रजा also: as भ्रष्टाची, मेखलावी, इयावी, उभयावी, रजावी, हर्व्यावी ॥

Vart:-So also after मर्म, as मर्मावी ॥

Vart :-- Always after भागव, in the sacred as well as secular literature. As सामयात्री भ

Vart:—The affix भारकन् comes after शृक्त and वृन्द; as शृक्तारकः, वृन्दारकः॥
Vart:—The affix इनच् comes after फल and बहुं; as फलिनें: and बहुंजैं:॥

Vart:—So also after हृदय; the affix चालु comes optionally: as, हृद्यालु:, हृदयी, हृदयिक:, हृदयान्॥ The च् is हृत् by I. 3. 7.

Vârt:—The affix ध्वालुच् comes after श्रीत, उच्ज, and तृष, in the sense of not being able to bear that. As श्रीत न सहते = श्रीतालुः 'shivering from cold'. उच्जालुः, नृपालुः ॥

Vart:—So also after हिम comes the affix एस in the above sense: as

हिमंन सहते = हिमेलुः॥

Vårt:—The affix जलुम् in the same sense after बल; as बंल न सहते = बलूलः॥ Vårt:—So also after वात; as वातानां समृहः, or वातं न सहते = वामृलः॥

Vart:-The affix तन् comes after पर्व and मरुत्. As पैर्वतः and मरुत्तः ॥

Vârt:—The affix द्वाने comes after अर्थ in the sense of 'not having that', as अर्थी 'a beggar, who has not artha or wealth'. Otherwise अर्थवान् 'rich'. All these are obtained by बहुल: ॥

ऊर्णाया युस्त् ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ ऊर्णायाः, युस्त् ॥ वृत्तिः ॥ कर्णावाकासुस् प्रत्ययो भवति मस्वर्थे ।

123. The affix युस् is added to ऊणी in the sense of matup, (in the Chhandas).

The स of युस् makes the word ऊर्णा a पर (I. 4, 16); the result of which is that rules applicable to अ Bha do not apply; e. g. VI. 1. 148, by which the final इ or ई, अ or आ is elided. Thus ऊर्णायुः ॥ According to some; छन्तासे is to be read in this sûtra. The author of Siddhânta Kaumudî says that this is reasonable; for if yus is added to ûrnâ in secular literature also, then there was no necessity of this sûtra. The word ûrnâ could have been read along with aham and subham in V. 2. 140.

वाचो ग्मिनिः ॥ ११४ ॥ पद्मिन ॥ वाचः, ग्मिनिः ॥ वृत्तिः ॥ वाक्शब्सत् ग्मिनिः मत्ययो भवति मत्वर्थे ।

124. The affix gmini (भिन्) comes after the word vach, in the sense of matup.

Thus वाग्मी, वाग्मिनी, वाग्मिन: The affix is not मिन्, for had it been so, the form would have been वाङ्गिन by VIII. 4. 45 Vart.

आलजाटची बहुभाषिणि ॥ १२५ ॥ पदानि ॥ आलच्-आटची, बहुभाषिणि ॥ वृत्तिः ॥ वाक्ताद्यथमासमर्थाहालच् आटच् इत्येती प्रत्ययै। भवतो मत्वये बहुभाषिण्यभिधेये ॥ वार्त्तिकम् ॥ क्रास्तिहति वक्ताव्यम् ॥

125. The affixes âlach (आड) and âṭach (आर्ड) come in the sense of matup, after vâch, the word denoting 'a talkative'

This debars ग्मिन् ॥ Thus वाचालः 'garrulous', वाचाटः ॥

Vârt:—These affixes come when contempt is expressed. An orator (बाग्मी) also talks much, but to the purpose, He will not be called ब्रायानः or बायारः ॥

स्वामिन्नेरवर्ये ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ स्वामिन्, ऐर्वयर्ये ॥ वृत्तिः । स्वामिन्निति निपास्ते ऐश्वर्ये गम्यमाने । स्वशम्बौरवर्यवाचिनो मस्त्यें आमिन्यस्ययो निपास्यते ।

126. The irregularly formed word syamin denotes 'Sir or Lord'.

The affix आमिन् comes in the sense of lordship after the word स्व ॥ Thus स्वमस्यास्ति = ऐदवर्यमस्यास्ति = स्वामिन् ॥ Why do we say when meaning 'Sir', Observe, स्ववान् ॥

अर्राआदिभ्यो ऽच् ॥ १२७॥ पदानि ॥ अर्राआदिभ्यः, अच् ॥ वृत्तिः ॥ अर्रास् इत्येषमादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्या ऽच्यत्यया भवति मत्यर्थे ॥

127. The affix ach (3) comes in the sense of matup after the words arsa &c.

Thus अज्ञांति अस्य विद्यन्ते = अर्जासः उरसः &c. ॥ After a word denoting a member of the body comes the affix अच्, when defect is meant. As ख्रुड्जः पारोस्यास्ति = ख्रुड्जः, काणः ॥ So also after words denoting color, as ग्रुक्जेडस्यास्ति = ग्रुक्लः पटः ॥

1 अर्शस्, 2 उरस्, 3 तुन्द, 4 चतुर, 5 पिलत, 6 **क**दा, 7 घटा, 8 घाटा\*, 9 अय (अअ), 10 कर्दम, 11 अस्ल (आस), 12 लवण, 13 स्वाङ्गाद्धीनात्, 14 वर्णात्. आकृतिगण 11

द्वन्द्वोपतापगर्ह्यात्माणिस्थादिनिः ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ द्वन्द्व-उपताप-गर्ह्यात्-प्रा-णिस्थात्, इनिः ॥

्वृत्तिः ॥ इन्द्रः समासः । उपतापो रोगः । गर्ह्ये निन्द्यं, तद्विष्येभ्यः शुट्टेभ्यः प्राणिस्यार्थवाचिभ्य इतिः प्रत्ययो भवति मस्वर्थे । वा० ॥ प्राण्यङ्गात्र ॥

128. The affix ini (17) comes, in the sense of matup, after a dvandva compound, after the name of a disease, and after anything denoting fault, when the thing is found in a living being.

Thus Dvandva:—कटकवलबिनी 'a woman having a bracelet and a zone'. शह्खनूपुरिणी 'a woman having sankha and nûpur ornaments'. So after diseases:—कुष्ठी 'a leper', किलासी 'a white leper'. So after names of faults:—ककुरावती काकतालुकी ॥

Why do we say 'when found in a living being?' Observe पुरुष्कलवार कृत: ॥ The affix, according to a Vârtika, does not come after words denoting members of a living body: as, पाषिपादवती ॥ The word आतः V. 2. 115, is understood in this sûtra, so that the affix does not come after words not

nding in आ; as चित्रकललादिकास्ती ॥ Though Dvandva compounds &c. ending in अ, would have taken इनि by V. 2. 115, the repetition of this affix in the present sûtra shows that Dvandva compounds &c, take only इनि, and not उन् &c.

वातातिसाराभ्यां कुक् च ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ वात-अतिसाराभ्याम्-कुक्, च ॥ वृत्तिः ॥ वातातिसारबङ्गभ्यामिनिः प्रत्ययो भवति, तत्संनियोगेन च तयोः कुगागमो भवति ॥ वृत्तिं कम् ॥ पिशाचाचेति वक्तव्यम् ॥

120. The augment kuk (क्) comes before इनि, after the words vâta and atisâra.

The words वात and भातिसार being names of diseases, will take इनि by the fore-going sûtra; the present aphorism only teaches the affixing of the augment. Thus वातकी, भनिसारकी ॥ Another reading is अनीसारकी ॥

Vart:-So also after पिशाच, as पिशाचकी वैभवणः 'the Kubera'.

This is when the words बात and व्यतिसार denote diseases. Otherwise, बातवती शुक्त ॥

वयसि पूरणात् ॥ १३० ॥ पदानि ॥ वयसि, पूरणात्, ( इनिः ) ॥ वृत्तिः ॥ इतिरतुवर्त्तते । पूरणप्रत्ययान्तात्पातिपहिकार्विनः प्रत्यया भवति मन्वर्थे वयसि खोत्ये ॥

130. The affix ini comes in the sense of matup, after an ordinal numeral, when age is denoted.

Thus पञ्चमोऽस्यास्ति मासः संवरसरो वा = पंचमिन् 'five months or years old', as पंचमी इष्ट्रः ॥ Similarly नवमी, इश्चमी &c. By V. 2. 115 the affix इनि would have come after these words; the present sûtra is a restrictive rule teaching that sq does no come in this sense.

Why do we say वयसि 'when age is denoted'? Observe, पंचनवान् मानरागः॥

सुखादिभ्यश्च ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ सुखादिभ्यः, च, ( इनिः ) ॥ वृत्तिः ॥ सुख इत्थेवमाहिभ्यः प्रातिपदिकेभ्य इनिः प्रत्ययो नियम्यते मत्वर्थे ॥

131. The affix ini comes (to the exclusion of other affixes) in the sense of matup, after the words sukha &c.

Thus द्वासन् nom. द्वासी; दुःस्विन् &c. When censure is implied, then दन् comes after माला, to the exclusion of मतुण्, as माली ॥

The following is the list of grant word:-

1 सुख, 2 दु:ख, 3 हुप्त, 4 कुच्छ, 5 आश्र (आग्र), 6 अस, 7 अलीक, 8 करण (करणा), 9 सोंद, 10 प्रतीप (प्रमीप), 11 श्वील, 12 हुल, 13 माला क्षेपे, 14 कुपण, 15 प्रणव (प्रणाय) 16 हुल, 17 कक्ष 17 कि 18

धर्मशीलवर्णान्ताचा ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ धर्मो, शील, वर्णान्तात, च, (इतिः )॥ इतिः ॥ अन्तराब्दः प्रत्येकमिनसंबध्यते, धर्मायन्तात्मातिपविकाविनिः पत्ययो नियम्यते ॥

132. The affix ini comes in the sense of matup, (to the exclusion of others), after nominal steps ending in dharma, \$fla, and varṇa.

Thus ब्राह्मणानां धर्मः = ब्राह्मणधर्मः, सोऽस्यास्ति = ब्राह्मणधर्मी ॥ ब्राह्मणशीलिन्, ब्राह्मण-

हस्ताज्जातौ ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ हस्तात्, जातौ, ( इनिः ) ॥ वृत्तिः ॥ इस्तश्रवार्तिनः प्रथयो नियम्यने मत्वर्थे समुशयेन चेज्जातिरिभधीयने ॥

133. The affix ini comes in the sense of matup, after the word hasta, when a genus is denoted by the word so formed.

Thus इस्तोऽस्यास्ति = इस्तिन् 'elephant'. Why do we say when meaning a जाति 'a genus'? Observe इस्तवान् पुरुषः ॥

वर्णाद्ब्रह्मचारिणि ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ वर्णाद्, ब्रह्मचारिणि, ( इनिः ) ॥ वृत्तिः ॥ वर्णग्रदात्रिनः प्रत्ययो भवति मस्वयें समुदायेन चेद्ब्रह्मचारी भण्यते ॥

134. The affix ini comes in the sense of matup, after the word varna, when the word so formed means a Brahmachârin.

Thus वर्णिन् 'a Brahmachâri'. The first three वर्ण or castes, who are entitled to the investiture with sacred thread, and lead the life of a Brahmastudent are so called. When the meaning is not of Brahmachârî we have वर्णवान ॥

पुष्करादिभ्यो देशे ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ पुष्करादिभ्यः, देशे, (इनिः)॥ वृत्तिः ॥ पुष्कर इत्येवमाहिभ्यः प्रातिपदिकेभ्य इनिः प्रत्ययो भवति समुद्रायेन चेदेशो ऽभिधीयते ॥ वार्त्तिकम् ॥ इनिप्रकरणे बलाद्वाहुरूपूर्वादुपसंख्यानम् ॥ वा०॥ सर्वादेश्वेति वक्तव्यम् ॥ वा०॥ अर्थाचासमिहिते ॥ वा०॥ तदन्ताचेति वक्तव्यम् ॥

135. The affix ini comes in the sense of matup, after the words pushkara &c, when the word so formed denotes a locality.

Thus पुष्कारणी 'a tank', पर्मिनी &c. Why do we say when 'locality' is expressed? Observe पुष्करवान् हस्ती ॥

Vart:—The affix इन् comes after बल preceded by बाहु or ऊर, as बहुबलिंग् ऊरुबलिन् ॥

Vart — So also after words preceded by सर्व; as, सर्वधनिन, सर्ववीजिन, सर्ववीजिन, सर्ववीजिन,

Vart:—So also after अर्थ when meaning 'not near'; as आधिन् meaning अर्थोऽसंनिहितोऽस्य 'distant from wealth'. Otherwise अर्थनान् 'having wealth'.

Vart:—So also after a compound ending in अर्थ, as धान्वाधी, हिरण्वाधी ।।
1 पुण्कर, 2 पद्म, 3 इत्पल, 4 तमाल, 5 कुपुद, 6 मद, 7 कापिरथ, 8 बिस, 9 मृणाल, 10 कर्दन,

11 शालूक, 12 विगई, 13 करीय, 14 शिरीय, 15 यवास, 16 प्रवास ( प्रवास ), 17 हिरण्य, 18 कैरव, 19 कहोल, 20 सट\*, 21 सरंग, 22 पङ्का\*, 23 सरोज\*, 24 राजीव\*, 25 नालीक\*, 26 सरोस्ह\*, 27 पुटक, 28 अरविन्द\*, 29 अन्नोज\*, 30 अहज\*, 31 कमल\*, 32 प्रयस्, 33 व्यस, 11

वलादिभ्यो मतुबन्यतरस्याम् ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ वलादिभ्यः, मतुष्, अन्यत-रस्याम् ॥

वृत्तिः । बलादिभ्यः प्रातिपदिकेश्यो मतुष्पत्ययो भवति । अन्यतरस्यांप्रहणन प्रकृतं इनिः समुधीयते ।

136. After the nominal-stems bala &c, comes the affix matup optionally, as well as ini.

The affix इनि will come in the alternative. Thus बलवान् or बली (v. बलिन्); उस्साहवान् or उस्साही (v. उस्साहिन्)॥

 $\bf 1$  बल,  $\bf 2$  उत्साह,  $\bf 3$  उद्भास ( उद्भाव ),  $\bf 4$  उद्भास\*,  $\bf 5$  उद्भास\*,  $\bf 6$  विखा\*,  $\bf 7$  कुल,  $\bf 8$  चूढा\*,  $\bf 9$  सुल\*,  $\bf 10$  कुल\*,  $\bf 11$  आयाम,  $\bf 12$  व्यायाम,  $\bf 13$  उपयाम,  $\bf 14$  आरोह,  $\bf 15$  अवरेरह,  $\bf 16$  परिणाह,  $\bf 17$  युद्ध,  $\bf 18$  उद्भाम,  $\bf 19$  विखाबल,  $\bf 20$  मूगमूल,  $\bf 21$  दंश.  $\bf 11$ 

संश्रायां मन्माभ्याम् ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ संश्रायाम्, मन्-माभ्याम् ( इनिः ) ॥ वृत्तिः ॥ मन्नतास्मातिपदिकान्मशस्त्रान्ताच इनिः प्रत्ययो भवति मत्वर्थे, सप्तुरायेन चेत्संज्ञा गन्यते ।

137. After a nominal-stem ending in Haz or H, comes the affix ini, in the sense of matup, when the whole word so formed means a name.

Thus प्रियमन् + इति = प्रिथम् + इत्रें (VI. 4. 144) = प्रियमिन् fem. प्रियमिनी ॥ So also समिनी ॥ Similarly होन, होमिनी, सोमिनी ॥ Why do we say, 'when meaning a name'? Observe, सोमवान्, होमवान् ॥

कंशंभ्यां बभयुस्तितृतयसः ॥ १३८ ॥ पदानि ॥ कं-शम्भ्याम्, ब-भ-युस्-ति-तु-त-यसः ॥

वृत्तिः ॥ कंशमिति मकारान्तादुरकानुखयोर्वाचकौ, ताभ्यां व भ युम् ति तुत यम् इत्येते सप्त प्रत्यया भव-न्ति मर्खारे ।

138. The seven affixes ba, bha, yus, ti, tu, ta and yas, come in the sense of matup, after \*\* water and happiness', and राम 'happiness'.

Thus सम्बः, सम्भः, संयुः, कन्तिः, कन्तुः, कैन्तिः, संयः, शम्बः, शम्भः, शंयुः, शन्तिः, शन्तुः, शन्तः, शंयः ॥

The स् in युस् and बस्, make the stem, a Pada (I. 4. 16), the result of which is that म of कम् and बाम is changed into Anusvâva before these two affixes by VIII. 3. 23. When denoting a Name, the forms will be कम्यः and बिम्बः ॥

तुन्दिवलिवदेभः ॥ १३९ ॥ पदानि ॥ तुन्दि-वलि-वदेः, भः ॥ १किः,॥ तुन्दि वर्ति वदि इसेतेभ्यो भः प्रस्वयो भवाति मस्वर्षे ॥ 139. The affix bha (भ) comes in the sense of matup, after tundi, vali and vati.

Thus तुम्हिमः 'having a protuberent belly'. विलेमः and विदेभः ॥ Another form is विलेमः, because विले is included in the Pâmâdi class V. 2. 100. The forms तुन्हिलः &c, are valid by V. 2. 117.

# अहंशुभमोर्थुस् ॥ १४० ॥ पदानि ॥ अहं-शुभमोः, युस् ॥ वृत्तिः ॥ अहमिति शव्यान्तरमहंकारे वर्त्तते, शुभिन्त्यव्यवं शुभपर्याय, स्ताभ्यां युस्मस्ययो भवति मस्वर्धे ॥

140. The affix yus (3) comes in the sense of matup, after the word aham 'I', and the indeclinable subham 'good'.

Thus अहंगुः = अहंकारवान्, 'selfish haughty', शुभंगुः = कस्याणवान् ॥ 'auspicious', The स् of गुस् makes the words अहम् and शुभन्. Padas; and म् is changed into Anusvâra (I. 4. 16; VIII. 3. 23). See V. 2. 123.

#### ओ३म् ।

### अथ पञ्चमध्यायस्य तृतीयः पादः।

- ----

#### BOOK FIFTH.

CHAPTER THIRD.

प्राग्दिशो विभक्तिः॥१॥ पदानि॥प्राक्-दिशः, विभक्तिः॥

्वात्तिः ॥ दिक्शव्देश्य सप्तमीपञ्चमीप्रथमाभ्य इति वक्ष्यति, प्रागेतस्माहिक् संशब्दनाद्यानित् जर्ष्यमनुक्रमि-ष्यामो विभक्तिसंज्ञास्ते वेदितव्याः ।

1. The affixes taught from this aphorism forward as far as V. 3. 27 (exclusive) are called Vibhakti.

The affixes herein taught do not change the sense of the word, i. e, they are eard affixes which leave to the word their own denotation. The rule IV. 1.82, extends no further than this, hence the words formed by these affixes do not produce epithets connoting the sense of the primitive and denoting something else.

Thus V. 3. 7 declares, that after the words किम in the ablative there is the affix तसित, as कुतः, ततः यतः ॥

The purpose served by designating these affixes as Vibhakti is (a) to debar the elision of final स and स of the affixes as इत् (I. 3. 4). Thus in the affix सनीम V. 3. 18, म is not इत्, had it been so, rúle I. 1. 47 would have applied: (b) to regulate the accent of इत्म, thus इत्म+तिस् = इते: here by VI. 1. 171, the affix तिसन्न becomes udâtta by virtue of its being Vibhakti, othewise the accent would have been regulated by the indicatory न (VI. 1. 193); (c) to make applicable to these words the rules of स्वादि, that is, the rules given in the Sûtras VII. 2. 102, and those that follow. Thus स्वद + तासिन् = स्वतः, the न being replaced by क by VII. 2. 102.

The affixes now to be taught being स्वाधिकः, the anuvitti of समर्थानाम् and मथमार् of IV. 1.82, does not apply to them. The word वा of IV. 1.82 however applies here, so that these affixes are optional, thus we may have द्धतः or कसात्, क्षत्र or कसात्।

किंसर्वनामबद्दुभ्यो ऽद्वद्यादिभ्यः ॥ २ ॥ पदानि ॥ किम्-सर्वनाम-बद्दुभ्यः,अद्वच-दिभ्यः ॥

. वृक्तिः ॥ प्राग्दिश इत्येव । किमः सर्वनाम्नो बहुशब्दाच प्राग्दिशः प्रस्यया वेदितव्याः । वार्त्तिकम् । बहुप्रहणे संख्याप्रहणम् ॥

2. These Prâgdisîya affixes come after the word kim, and after a stem called sarvanâma, and after bahu; but not after dvi &c.

The words हि &c, though सवनाम are exempted. Thus कुत्र, कुतः, यतः, यतः, यतः, बहुतः, बहुतः॥

Why do we say अद्भार 'not dvi &c'. Observe हाभ्याम्, ह्योः ॥ Why do we say किम् &c? Observe गृक्षान्, वृक्षे &c. The word किम् is a सर्वनाम, but it being included in the dyâdi class, would have been exempted from the operation of this rule had it not been separately mentioned.

 $V \hat{a} r t$ :—The word बहु here is a Sankhyå. Therefore, the affix does not apply here, बहो: सूपात्, बहो सुपे ॥

इदम इञ्॥३॥ पदानि॥ इदमः, इञ्॥ वृक्तिः॥ प्रान्दिश इत्येव। इत्म इश् इत्ययमादेशो भवति प्रान्दिशीयेपु प्रत्येयेपु पस्तः।

3. For idam, there is the substitute इश् (इ), when a Prâgdisîya affix follows.

The word पाग्विशः is understood here also. The श of इश् is indicatory of the substitution of the whole (I. 1. 55). Thus इदम् + ह V. 3. 11, = इह ॥

एतेती रथोः ॥ ४ ॥ पदानि ॥ एत-इती, र-थोः ॥ वृत्तिः ॥ रेफथकारादी प्राग्दिशीय प्रत्येय परत इदम एतेतायाँददी भवतः । इशोपवादः ।

4. The substitutes **v**a and **v**a come instead of idam, when a Prâgdisîya affix beginning with **v** and **v** respectively follows.

This debars इश् । The अ in ₹ is for the sake of euphony. Thus इदम्+ हिल्= एतर्डि (V. 3. 16); इदम्+ थमु = इत्थम् (V. 3. 24).

एतदोश् ॥ ५ ॥ पदानि ॥ एतदः, अश् ॥ वृत्तिः ॥ प्राग्दिशद्दयेव । एतदः प्राग्दिशीये परतो ऽश्चित्ययमादेशी भवति ।

5. The substitute अश comes in the place of पतद् when a Pragdisiya affix follows.

The श of अश causes the replacement of the whole (I. 1. 55). According to Patanjali the substitute is अन and not अश्। Thus एतर्+ तसिल् अतः V. 3. 7; अत्र V, 3. 10.

Vart :- This satra must be divided into two एतदः, and अच्, the mean-

ing being. (1) The substitutes एत and इत् come in the place of एतर् when affixes beginning with र and थ respectively follow, as एतर् + हिल = एतिह (V. 3. 21) एतर् + थमु = इत्यम ॥ The थ must be the थ of थमु which comes after idam (V. 3. 24) for the application of this rule (1), and not the थ of थाल (V. 3. 23) before which the substitute will be अश् ॥ The word एतर् will take थमु by the implication of this rule. (2) The substitute अश् replaces एतर् before other Pragdisiya affixes.

सर्वस्य सो उन्यतरस्यां दि ॥ ६ ॥ पदािन ॥ सर्वस्य, सः, अन्यतरस्याम, दि ॥ वृत्तः । सर्वस्य स इत्ययमारेशा भवति प्राग्दिशीय क्कारांश प्रत्यय परता उन्यतरस्याम ।

6. The स is substituted opionally for सर्च before a Prâgdisîya vibhakti beginning with द ॥

Thus सर्वज्ञ or सदा ॥ When the affix is not Pragdisiya, there is no substitution: as, सर्वे द्वाति = सर्वज्ञ ब्राह्मणी 'a Brahmanî who gives all'.

पञ्चम्यास्तिसिल् ॥ ७ ॥ पदानि ॥ पञ्चम्याः, तसिल् ॥ वृत्तिः ॥ पञ्चम्यन्तेभ्यः किसर्वनामबहुभ्यस्तिसन्यस्ययो भवति ।

7. The affix  $(-\frac{1}{3}\pi)$  comes after the word kim, a sarvanâma, and bahu, when ending in the ablative case.

As किम् + तसिल् = कु + तस् (VII. 2. 104) = कुतः, यतः, ततः, बहुतः ॥

तसेश्च ॥ ८॥ पदानि ॥ तसेः, च ॥

्वृत्तिः ॥ प्रतियोग पञ्चम्यास्तसिः, अपादाने चाहीयरुहोरिति वक्ष्यति । तस्य तसेः किसर्वनामबहुभ्यः परस्य तसिलोदक्षोभवति ।

8. The affix tasil (\_\_ \_ \_ तस्) is substituted for तस् (V. 4. 44, 45) when kim, a sarvanâma, and bahu follow.

Thus कुतः, यतः, ततः, or बहुत आगतः ॥ This substitution is for the sake of accent; and for giving it the designation of vibhakti.

पर्यभिभ्यां च ॥ ९ ॥ पदानि ॥ परि-अभिभ्यां, च (तसिल्) ॥ वृत्तिः । परि अभि इत्येताभ्यां तसिल् प्रत्ययो भवति ॥

9. The affix tasil comes after pari and abhi also.

This affix comes when परि means 'all'; and अभि means 'both'. Thus परितः = सर्वतः; 'all round'; अभितः, उभयतः 'on both sides'.

सप्तम्यास्त्रज् ॥ १० ॥ पदानि ॥ सप्तम्याः, त्रल् ॥ वृष्गः ॥ किंसर्वनामबहुभ्यः सप्तम्यन्तेभ्यः त्रल् प्रत्ययो भवति ।

10. The affix tral (— ∠¬¬) comes after kim, a sarvanâma, and bahu, when ending in a locative.

Thus कुत्र (VII. 2. 104) 'where', सत्र (VII. 2. 102) 'there', बहुम 'in many places'.

इदमो हः ॥ ११ ॥ पदानि ॥ इदमः, हः ॥ वृक्तिः ॥ इदमः सप्तम्यनाद्धः प्रस्ययो भवति । वलो ऽपवादः ॥ 11. The affix  $\epsilon$  comes after  $\epsilon \epsilon q q$  ending in the locative.

This debars चल ॥ Thus इह (V. 3. 3.) 'here'.

किमो ऽत् ॥ १२॥ पदानि ॥ किमः अत् ॥

वृत्तिः ॥ किमः सप्तम्यन्ताद्व्यत्ययो भवति । त्रलोऽपवादः ।

12. The affix अत (अ) comes after kim ending in the locative.

This debars चल्।। Thus किय्+धात् = कू + भ (VII. 2. 105) = के as कु भोक्ष्येत 'where will you eat'. क्वान्धेष्यसे। According to some चल् also comes, as कुच। This is done by drawing the word वा 'optionally' from the next sûtra. So that this sûtra becomes an optional one.

वा ह चच्छन्दिसि ॥ १३ ॥ पदानि ॥ वा, ह, च, छन्दासि ॥ वित्तः ॥ किमः सप्तम्यन्ताद्वा हः पत्ययो भवति छन्दिस विषये । यथाप्राप्ते च ।

13. Optionally the affix ₹ also comes in the Chhandas, after the word kim in the locative: as well as the other affixes.

Thus कुह (VII. 2. 104), क, कुम. As in Rig Veda VIII. 62. 4: कुहंस्यः कुहजन्मथुः कुहं देश्वेनेवं पेतथुः ॥ 'Where are ye two? Where are you (or did you) going? Where do you fall like eagles?".

इतराभ्योपि दृश्यन्ते ॥ १४ ॥ पदानि ॥ इतराभ्यः, अपि, दृश्यन्ते ॥ बृत्तिः ॥ सप्तमीपञ्चम्यपेक्षमितरत्वम् । इतराभ्यो विभक्तिभ्यस्तिसलादयो दृश्यन्ते ।

14. The above affixes are seen coming after kim, a sarvanama and bahu, ending with other case-affixes also, besides the locative and ablative.

That is to say, the affixes निसल, बल, ह &c come after kim &c which are not in the ablative or the locative case. By the employment of the expression 'are seen', it is hinted that this may take place not on every occasion, but only when in juxtaposition with such words as भवन् 'Your Honor', रीपांय: 'long-lived', आयुष्मान् 'having long-life', and रेवानांपियः 'the beloved of the Gods'. Thus:

Nom. ततो भवान् or तत्र भवान् = स भवान् ॥
Acc. तत्र भवन्तम् or ततो भवन्तम् = तं भवन्तम् ॥
Ins. तत्र भवता or ततो भवता = तेन भवता ॥
Dat. ततो भवते or तत्र भवते = तस्मै भवते ॥
Abt. ततो भवतः or तत्र भवतः = तस्माद् भवतः ॥
Gen. ततो भवतः or तत्र भवतः = तस्माद् भवतः ॥
Loc. ततो भवतः or तत्र भवतः = तस्मिन् भवति ॥

Similarly with the words हीयांयुः, आयुष्मान् and देवानां प्रियः ॥

सर्वैकान्यकियत्तदः काले दा ॥ १५ ॥ पदानि ॥ सर्वे, एक, अन्य, किम, यत्, तदः, काले, दा ॥

बृत्तिः ॥ सप्तम्या इति वर्त्तते, न त्वितराभ्य इति । सर्वादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो रा प्रत्ययो भवति। बलोपवादः।

15. After sarva 'all', eka 'one', anya 'other', kim 'what', yad 'which', and tad 'that', when time is denoted, comes the affix दा, the words being in the locative case.

The word सप्तम्याः V. 2. 10 is understood here and not the word इतराभ्यां of the last. This debars चल् ॥ Thus सर्वदा or सदा (V. 3. 6) 'at every time' or 'always', एकदा 'once', अन्यदा 'at another time', कदा (VII. 2. 103) 'when', यदा 'when', तदा 'then'.

Why do we say काल 'when time is denoted'? Observe सर्ववरेशे (where although the case is the 7th, the affix is not दा, because the sense is) 'in every place' or 'every where'.

#### इदमो र्हिल् ॥ १६ ॥ पदानि ॥ इदमः, र्हिल् ॥ वृत्तिः ॥ सप्तम्या इस्वव । काल इति च । इरमः सप्तम्यन्तात्काले वर्त्तमानाट् हिल् प्रत्ययो भवति । हस्यापवादः।

16. After idam 'this', ending in the locative case, comes the affix rhil (—1fs), when time is denoted.

The words सप्तम्याः and काल are understood. This rhil debars ha. The ह of हिन् is for accent. Thus अस्मिन काल = एनहिं (V. 3. 4) 'at this time'. Why 'when time is denoted'? Observe, इह 'in this place', as इह देशे॥ See V. 3. 4.

अधुना ॥ १७ ॥ पदानि ॥ अधुना ॥ वृत्तिः ॥ अधुनेति निपात्यते । इत्मा ऽज्ञागवा धुना च प्रत्ययः ।

17. The word adhunâ is anomalous, having the same sense.

As अस्मिन् काले = अधुना 'at this time'. अश् is substituted for इतम् and, धुन affix is added.

#### दानीं च ॥ १८ ॥ पदानि ॥ दानीम्, च ॥ शृत्तिः ॥ इत्मः सप्तम्यन्तात्काले वर्त्तमानाहानीं प्रत्ययो भवति ।

18. The affix dânîm also comes after idam, ending in the locative, and denoting time.

Thus अस्मिन् काले = इरानीम् (V. 3. 3) 'at this time'.

## तदो दा च ॥ १९ ॥ पदानि ॥ तदः, दा, च ॥ वृत्तिः ॥ तदःसप्तम्यन्तास्काले वर्त्तमानाद् ता प्रत्ययो भवति चकाराहानी च ।

19. After tad, ending in the seventh case, when time is denoted, comes the affix  $\overline{\epsilon}$ , and also dânîm.

The ज्ञानीम is read into the sûtra by force of the word च 'also'. Thus तस्मिन् काले = तदा or तदानीम 'at that time'. This sûtra, so far as it ordains ज्ञा after the word तद् is useless, because the word तद् already takes ज्ञा by V. 3. 15.

तयोद्दाहिंछी चच्छन्दासि ॥ २० ॥ पदानि ॥ तयोः, दा, हिंछी, च, छन्दसि ॥ वृत्तिः ॥ तयोरिति प्रातिपरिकानिर्देशः । तयोरिहमः तदश्च यथासंख्यं वार्हिनी प्रत्ययौ भवत श्छन्हसि विषये । चकाराच्यापामं च ।

20. After these two (nominal stems idam and tad), come respectively the affixes dâ and rhil, in the Chhandas, and also the other affixes.

The affix दा comes after इदम् and हि after तद् ॥ Thus इदा (V. 3. 3), तिहैं (VII. 2. 102). So also इदानीम् and तदानीम् ॥ As <sup>ड्वा</sup> हि व्युपेस्तुतिमिदा वामस्य भक्तंयं (Rig Veda VIII. 27. 11).

अनद्यतने र्हिळन्यतरस्याम् ॥ २१ ॥ पदानि ॥ अनद्यतने, हिळ, अन्यतरस्याम् ॥ वृत्तिः । छन्दसीति न सर्यते । सामान्यन विधानम् । किसर्वनामबहुभ्यः सप्तम्यन्तेभ्वा ऽनद्यसने कालविशेषे वर्त्तमानेभ्यो हिल् प्रत्ययो भवत्यन्यतरस्याम् ।

21. The affix rhil ( $- \angle f \epsilon$ ) comes optionally, in denoting time not of the current day, after the words 'kim, the sarvanâma, and bahu &c.' in the 7th case.

The anuvitti of छन्दांस is not read into this sûtra. This is a general rule. Thus कार्ह or कहा (VII. 2. 103), यहिं or यहा, तर्हि or तहा ॥

सद्यःपरुत्परार्यंपमःपरेद्यव्यद्यपूर्वेद्युरन्येद्युरन्यतरेद्युरितरेद्युरपरेद्युरधरेद्युरुभयेद्युरु त्तरेद्युः ॥ २२ ॥ पदानि॥ सद्यः, परुत, परारि, ऐपमः, परेद्यवि, अद्य, पूर्वेद्युः, अन्येद्युः, इतरेद्युः, अपरेद्युः, अधरेद्युः, उभयेद्युः, उत्तरेद्युः ॥

्रवृत्तिः । सप्तम्याः कोल्इति वर्त्तते । सद्यःप्रभृतयःशब्शा निपात्यन्ते प्रकृतिप्रस्यय आदेशः कालविशेषःक्षि सर्वमेनात्रिपाननाल्लभ्यते ।

वार्त्तिकम्। सुश्रोभयाद्दक्तव्यः॥

22. The following words are anomalous: sadyaḥ, parut, parari, aishamas, paredyavi, adya, pūrvedyus, anyedyus, anyataredyus, itaredyus, aparedyus, adharedyus, ubhayedyus, and uttaredyus.

The words समन्याः and काल are understood here. The base, the substitute, the affix, the paticular time &c, must all be deduced from these forms. Thus सन्यः is formed from समान, by substituting स for समान, and adding the affix राम; in the sense of 'a day'. समानेऽहान = सर्यः 'the same day'. The पूर्व and पूर्वतर are replaced by पर, and then the affixes उन् and आरि are added, in the sense of 'a year'. Thus पूर्वास्मन् संवस्तर = परुन् 'last year'. पूर्वतर संवस्तर = परार 'the year before last'. The इश्व replaces इन्म, and affix समस्य is added, in the

sense of 'year'. Thus अस्मिन् सवस्तरे = ऐषमः 'during this year'. To प्र is added एद्यावि in the sense of 'a day': as, पर्रास्मित्रहानि = परद्यावि 'the other day'. The अस replaces इत्तम् and the affix द्यास is added in the sense of 'a day'. Thus अस्नित्रहानि = अच्य 'to day'. To the words पूर्व, अन्य, अन्यतर, इतर, अपर. अधर, उभय and उत्तर is added the affix एद्युस, in the sense of 'a day': as पूर्वस्मित्रहानि = पूर्वेद्युस 'on the day before', अन्यस्मित्रहानि = अन्यतरिद्युः 'on the following day'. अन्यतरिम्तरहानि = अन्यतरिद्युः 'on either of two days' इत्रार्स्मित्रहानि = इत्रार्द्युः 'on another day', अपरस्मित्रहानि = अपरेद्युः 'on the following day', अपरस्मित्रहानि = अपरेद्युः 'on both days'. उभ-योरहाने: = उभयेखुः 'on both days'.

#### प्रकारवचने थाल् ॥ २३ ॥ पदानि ॥ प्रकारवचने, थाल् ॥

्वृत्तिः । किसर्वनामबहुभ्ये। ऽद्वधादिभ्य इति यत्तते । सप्तस्याः काल्डति निवृत्तस् । सामान्यस्य विशेषो भेदकः प्रकारः । प्रकृत्यर्थविशेषणं चेतत् । प्रकारवृत्तिभ्यः किसर्वनामबहुभ्यः स्वार्थे थाल् प्रत्ययो भवति ।

23. The affix that (-- \( \sqrt{\pi} \) comes, after the words kim &c V. 3. 2, when we speak of a kind or manner of being.

The sûtra V. 3. 2, is to be read into this. The anuvritti of सप्तम्याः and काल ceases. The word प्रकार means the differentiating quality distinguishing a species among the genus: it means 'sort', 'kind', 'mode', 'manner' &c. Thus तन प्रकारण = तथा 'so, in that manner'. Similarly यथा, सर्वथा ॥ The affix जातीयर taught in V. 3. 69 has also the same force, with this difference that jâtiyar applies to words which denote things possessing such a quality (प्रकारवान, while thâl denotes mode itself. Therefore, one does not debar the other, so that we have forms like तथाजातीय:, and यथाजातीय: ॥

#### इदमस्यमुः ॥ २४ ॥ पदानि ॥ इदमः, थमुः ॥ वृत्तिः । इदंशब्रात्प्रकारवचने थषुः प्रत्ययो भवति । थालोपवाहः ।

24. After idam comes the affix thamu (श्रम) in the same sense i. e. in denoting manner.

This debars थाल; thus: अनेन प्रकारण=इत्थम V. 3. 4, 'in this manner. The उ in थम् protects the म from becoming इत् (See I. 3. 4.)

किमश्च ॥ २५ ॥ पदानि ॥ किस्रः, च, थमुः ॥ वृक्तिः । किश्वस्तान प्रकारवचने यष्टः प्रत्ययो भवति ।

25. Also after kim, comes the affix thamu in the sense of manner.

Thus केन प्रकारण = कथम् 'how?'.

था हेती चच्छन्दासि ॥ २६ ॥ पदानि ॥ था, हेती, च, छन्दासि ॥

वात्तः । किंग्रक्ताद्वेती वर्त्तमामास्था प्रस्ववो भवति, चकारास्त्रकारवचने । छन्दसि विषये ।

26. The affix **v** comes in the sense of 'cause' also (as well as 'manner'), in the Chhandas, after the word kim.

The word प्रकार बचने is read into the sûtra by force of च ॥ Thus कथा wherefore? why? for what reason?', कथा 'how'. The former is an example of हेतु 'reason or cause', the second of प्रकार 'manner'. As in the following sentences: कथा मामं न पञ्छिस = केन हेतना मामं न पञ्छिस ॥ कथा देश आसन प्रपादिदः ॥

Here end the affixes having the designation of Vibhakti.

दिक्राब्देक्ष्यः सप्तमीपञ्चमीप्रथमाक्ष्यो दिग्देशकालेष्वस्तातिः ॥ २७ ॥ पदानि ॥ दिक्राब्देक्ष्यः,सप्तमी-पञ्चमी-प्रथमाक्ष्यः, दिक्-देश-कालेषु, अस्तातिः ॥

वृत्तिः । दिशां शब्शः दिक्शब्शः तेभ्यो दिक्शब्देभ्यो दिग्देशकालेषु वर्त्तमानेभ्यः सप्त<mark>मीपञ्चमी प्रथमान्ते-</mark> भ्यो ऽस्तातिः प्रत्ययो भवति स्वार्थे ॥

27. After words of 'direction', ending in the locative, ablative and nominative, and referring to 'direction', 'locality' or 'time', comes the affix astâti (अस्ताद), without change of sense.

The word दिक् हाड्हा: means 'words denoting directions'. Thus पुरस्तातृ, has all these three significations in the following sentences, पुरस्ताद्वसनि 'he lives eastward', पुरस्ताद्वागतः 'he came from east' पुरस्ताद् रमणीयम् 'It was delightful previously'. Similarly with अधस्तात् ॥

Why do we say 'after words of direction'? Observe एन्झां दिशे वसति॥ Why do we say 'ending in the locative, ablative and nominative'? Observe पूर्वम् सामं गतः॥ Why do we say when the sense is 'a direction', 'a locality' or 'time'? Observe पूर्वस्मिन् गुरी वसति 'he lives in the presence of the guru'.

This affix is a स्वाधिक affix, like the affixes taught previously. The words denoting direction must be primitive words of direction; and not derivative words like एन्ट्री &c. which also denote direction. The rule of व्यासंख्य does not apply here.

दक्षिणोत्तराभ्यामतसुच् ॥ २८ ॥ पदानि ॥ दक्षिणा-उत्तराभ्याम्, अतसुच् ॥ वृत्तिः ॥ वृक्षिणोत्तराभ्यां विग्देशकालेषु वर्त्तमानाभ्यां सप्तमीपञ्चमीप्रयमान्ताभ्यां स्वार्थे ऽतसुच् प्रत्ययो भ<sup>वृति</sup> अस्तोतरपवादः ।

28. After dakshina and uttara, (referring to a direction or a locality or a time, and ending with locative, ablative or nominative) comes the affix atasuch (अर्तेस)॥

This debars अस्ताति ॥ The word दक्षिणा can never refer to time, so with regard to it direction and locality are only taken. Thus दक्षिणतो वसति, दक्षिणते आगतः, दक्षिणतोरमणीयम् ॥ उत्तरतेवसति, उत्तरत आगतः, उत्तरतेरमणीयम् ॥ The अ of अति is for the sake of differentiating this affix from तस् in sûtras like II: 3. 30.

विभाषा परावराभ्याम् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ विभाषा-पर-अवराभ्याम् (अतसुच्) ॥ वृत्तिः । परावरदाब्दाभ्यां विभाषा ऽतसुच्यत्ययो भवति अस्तातर्थे ॥

29. Optionally after para and avara, comes the affix atasuch, in the sense of astâti.

Thus परतः or परस्तात् or अवरस्तात् or अवरता वसाति, आगतः or रमणीयम् ॥

अञ्चेर्छक् ॥ ३० ॥ पदानि ॥ अञ्चेः, स्तुक् ॥ वृक्तिः । अञ्चत्यन्तेभ्यो दिक्षाब्देभ्य उत्तरस्यास्तातिप्रत्ययस्य सुग् भवति ।

30. After words of direction ending in अइच्, there is luk-elision of the affix astâti.

Thus प्रांक् or प्रत्यक्; as, प्राच्यां दिशि वसति = प्राग् वसति, प्रागागतः, प्रापमणीयम्। The feminine affix of प्राची is also elided, when the taddhita affix is elided by छक्। See I. 2. 49.

उपर्युपारैष्टात् ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ उपरि-उपरिष्टात् ॥

ंबृत्तिः । <mark>उपरि उपरिष्टात् इत्येती राब्</mark>ही निपात्येते अस्तातरर्थे । कर्ष्त्रस्योपभावः रिल् रिष्टातिली र्ष परययी निपारयेते ।

31. The word upari and uparishțât are anomalous in the sense of astâti.

These words are derived irregularly from the word ऊर्ध, by changing it into उप, and adding the affixes रिल् and रिटार्निल्॥ Thus ऊर्ध्वांगं दिशि वसितं = उपरि चेंसितें. So also उपयोगतः, उपरि रमणीयम्॥ उपरिटाइसित, उपरिटाइगितः, उपरिटहमणीयम्॥

पश्चात् ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ पश्चात् ॥

वृत्तिः ॥ पश्चादित्ययं शब्हो निपात्यंत ऽस्तातेरथे । अपरस्य पश्चभाव आतिश्च प्रत्ययः ।

वार्त्तिकम् ॥ हिकपूर्वपदस्यापरस्य पश्चभावा वक्तव्यः, आतिश्व प्रत्ययः ॥

वा॰ ॥ भद्धीत्तरपद्स्य दिक्षपूर्वपदस्य पश्वभावो वक्तव्यः ॥

वा॰ ॥ विनापि पूर्वपदेन पश्चभावी वक्तव्यः ॥

32. The word paschât is anomalous, in the sense of astâti.

The word is formed by changing अपर into पश्च, and adding the affix भाति॥ As अपरस्थां विशि वसति = पश्चादसति, आगतः, रमणीयम् &c.

Vârt:—So also when अपर is preceded by another word denoting direction, it is changed into pascha and ati is added. As इक्षिणपश्चान, उत्तरपश्चान्॥

Vart:—So also when अर्घ follows such a compound, apara is changed into pascha; as. इक्षिणंपक्षार्थ: ।

Vart:—Apara is changed into pascha, when followed by ardha, and not preceded by any other word. As, पश्चापं: ॥

पश्चा चच्छन्द्सि ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ पश्चा, पश्चा, च, छन्द्सि ॥
वृक्तिः ॥ पश्चपश्चादाहरी निपास्थेते छन्दसि विषये, अस्तातेरथें । चकारात्पश्चादित्यपि भवति । अपरस्य पश्चभावा ऽकाराकारी च प्रत्यंवा निपास्थेते ॥

33. The words pascha and paschâ are anomalous in the Chhandas, having the force of astâti.

By ख, the word पश्चात् is also included. As पुरा व्याप्नो जायते, पश्च, पश्चा or पश्चात् सिंहः ॥ As पश्चात् पुरस्तीतध्यादुईन्तात् (Rig Ved X. 87. 21) पश्चेहम्न्यईभय्याजंत्रम् (R. V. X. 149. 3).

उत्तराधरदक्षिणादातिः ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ उत्तर, अधर, दक्षिणात, आति ॥ वृत्तिः ॥ उत्तराधरदक्षिणशब्देभ्य आतिः प्रत्ययो भवति अस्तातेरथे ।

34. To the words uttara, adhara and dakshina is added the affix âti, in the sense of astâti.

Thus उत्तरस्यां दिशि वसति = उत्तराह्नसति ; उत्तराशगतः, उत्तराह्रमणीयम् ॥ Similarly अधरात् and दक्षिणात् ॥

एनबन्यतरस्यामदृरे ऽपञ्चम्याः ॥ ३ ॥ पदानि ॥ एनए, अन्यतरस्याम, अदृरे, अपञ्चम्याः ॥

वृत्तिः । उत्तराधरवक्षिणशब्देभ्य एनप् प्रत्ययो भवत्यन्यतरस्यामस्तानरथे । अवूरं चेदवधिमानवधेर्भवति ।

35. The affix enap (এব) comes optionally, (after the words uttara, adhara and dakshina, in the sense of astâti,) when the limit indicated is not remote, and when it is not a substitute of the ablative case-affix.

The affix अस्तानि and the other affixe; taught above come with the force of locative, ablative and nominative. The एनए comes with the force of locative and nominative and not that of ablative. The adverbs so formed refer to objects not at a distance. Thus उत्तरेण or उत्तरान् or उत्तराने वसनि or रमणीयम् ॥ Similarly अधरेण, अधरान्, अधरान्, अधरान् वसनि &c, so also दक्षिणेन, दक्षिणान्, दक्षिणानं, दक्षिणानं, दक्षिणानं, उपात्रिक्षणानं, अधरात्रिक्षणानं, अधरात्रिक्षणानं,

The word अपञ्चन्याः governs all the succeeding sûtras upto V. 3. 39, exclusive. Some do not read उत्तर &c into this sûtra: according to them this is a general rule applicable to all words denoting direction. As पूर्वेण मानम्, भागेरण मानम् (II. 3. 31). The प् in enap is for the sake of accent (III. 1. 4).

दक्षिणादाच् ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ दक्षिणात्, आच् ॥ वृत्तिः ॥ अदुदति न स्वयंते । अपञ्चन्या तत् वर्त्तते । तक्षिणतास्त्राताच् प्रत्ययो भवति अस्ताते रेथे ।

36. The affix ach (आँ) comes after the word dakshina, in the sense of astati, but not as a substitute of the

The word अनुरे of the last sûtra is not read into this: though the word अपञ्चन्याः governs it. Thus इक्षिणा वसनि or रमणीयम्, but इक्षिणत आगतः ॥ The च् in आच् is not for the sake of accent (VI. 1. 163) for the simple affix भा would be udâtta by the general rule III 1. 3. The च् serves the purpose of differentiating this भा from other affixes in Sûtra II. 3. 29.

#### आहि च दूरे ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ आहि, च, दूरे, ( आच् ) ॥ वृत्तिः । रक्षिणशब्सवाहिः प्रत्ययो भवति अस्तातरयें, चकाराशच् । दूरे चैदवधिमानवधर्भवति ।

37. The affix ahi (आह) comes after the word dakshina, in the sense of astati, as well as ach, when the reference is to a distant limit.

Thus दक्षिणाहि वसति or दक्षिणा वसति 'he lives far away in the south'. Similarly दक्षिणाहि रमनायम्, दक्षिणा रमणीयम् ॥

Why do we say हूर 'when the adverb denotes a distant limit'? Obscrve दक्षिणतो वसति॥ The word अपञ्चन्याः governs this also: as, दक्षिणत आगतः॥

#### उत्तराश्व ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ उत्तरात्, च, (आच्-आही) ॥ वृत्तिः। उत्तरशब्शवाजाही प्रस्ययौ भवतः, अस्तातेरथेः वृरे चेववधिमानवधेर्भवति ।

38. The affixes आच् and आहि come after uttara in the sense of astati; when the reference is to a distant limit.

Thus उत्तरा or उत्तराहि वसनि or रमणीयम् "He lives far away in the north: or the northward far away is pleasant". But when 'distance' is not meant we have उत्तरेण मयाति॥ The word अपञ्चला governs this also: as उत्तराहागतः॥

पूर्वाधरावराणामासि पुरभवश्चेपाम ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ पूर्व-अधर-अवराणाम्-असिः, पुर-अध्-अवः च, एपाम ॥

वृत्तिः । अपञ्चम्या इति निवृत्तम् । तिसृणां विभक्तीनामित्र महणम्॥पूर्वाधरावराणानारी प्रत्ययो भवति अ-स्तातेरयें । तत्सन्नियोगेन चैषां व्यासंख्व पुर् अष्ट् अष्ट् इत्येते आहेशा भवान्त ।

39. After pûrva, adhara and avara comes the affix asi (अस्) in the sense of astāti; and pur, adh, and av are their respective substitutes before this affix.

The word अप्रज्यम्याः does not govern this sûtra. Thus पुरो वसति, पुर भागतः, पुरो रमणीयम् ॥ Similarly अध्स् and अवस् with बसति, आगतः and रमणीयम् ॥ As भिधावसति अध-भागतः, अधारमणीयम्, अवावसति, अवभागतः and अवारमणीयम् ॥

## अस्ताति च ॥ ४० ॥ पदानि ॥ अस्ताति, च ॥ वृत्तिः । सप्तम्यन्तमेतत् । अस्तातिप्रत्येषे परतः पृवीवीनां यथासंख्यं पुरावय आदेशा भवान्ते ।

40. The same substitution takes place when the affix astati (अस्तात्) follows.

That is पुर् for पूर्व, अध् for अधर and अव् for अवर ॥ This sûtra indicates by implication that the affix अस्ताति V. 3. 27 is not debarred by अस् after these words. Thus पुरस्तात् or अधस्तात् or अधस्तात् or आधातः or रमणीयम् ॥

विभाषा ऽवरस्य ॥ ४१ ॥ पदानि ॥ विभाषा, अवरस्य ॥ बक्तिः ॥ पूर्वेण नित्ये पाप्ते विकल्प उच्यते । अवरस्यास्तातो परतो विभाषा अबु इत्ययमोदेशो भवति ॥

41. The substitution of अव् for अवर is optional when astâti follows.

This declares option when by last it was compulsory. As अवरस्तान् or अवस्तात् वसति आगतः, or रमणीयम् ॥

संख्याया विधार्थे था ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, विधार्थे, था ॥ वृत्तिः ॥ संख्यावाचिभ्यः प्रातिपदिकेभ्या विधार्थे वर्त्तमानेभ्या था प्रत्ययो भवति स्वार्थे । विधा प्रकारः सर्व क्रियाविषय एव गृह्यते । क्रियाप्रकारे वर्त्तमानायाः संख्याया था प्रत्ययः ॥

42. The affix dhâ (भा) comes after a nominal-stem denoting a Numeral, when it means the mode or manner of an action.

The word विभा and प्रकार have the same meaning. The adverbs so formed apply to every kind of action. Thus एकधा भुङ्क्ते 'he eats once'. विभा गच्छति 'he goes twice'. Similarly त्रिधा, चतुर्धा, पञ्चधा ॥

अधिकरणविचाले च ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ अधिकरण-विचालें, च, (धा ) ॥ वृत्तिः ॥ संख्याया इत्येव । अधिकरणं द्रव्यं. तस्य विचालः संख्यान्तरापादनम् । एकस्यानेकीकरणमनेकस्य कं एकीकरणम् । अधिकरणविचाले गम्यमानं संख्यायाः स्त्रार्थे भा प्रस्थयो भवति ॥

43. The affix dha comes after a numeral, when the sense is a change in the apportionment or distribution of substances.

The word संख्यायाः is understood here. The word अधिकरणं means 'matter, stuff, substance'. विचातः 'change in numbers'. Thus to make one into many, or to make many into one. Thus एकं राशि पडचधा कुरु 'divide one heap into five'. अष्टभा कुरु, अनेकर्मकथा कुरु ॥

पकाद्धो ध्यमुञ्जन्यतरस्याम् ॥ ४४ ॥ पदानि ॥एकात्-धः, ध्यमुञ्-अन्यतर<sup>्</sup> स्याम् ।

वृत्तिः । एकशस्त्रात्परस्य धाप्रत्ययस्य ध्यमुमादेशी भवत्यन्यतरस्याम् ।

Thus एकथा राशि कुरु or ऐकथं कुरु; एकथा मुङ्के or ऐकथं भुङ्के॥ The repetition of धा in the sûtra shows that the substitution takes place when the sense is that of विधा, as well as when it is that of अधिकरण विचाल। Had धा not been repeated, the substitution would have come in the sense of अधिकरण विचाल only, as immediately preceding this sûtra.

क्किन्योश्च धमुज् ॥ ४५ ॥ पदानि । द्विज्योः, च, धमुज् ॥ बृत्तिः । धा इत्यतुर्वतेत । द्विज्योः संबन्धिनो धापत्ययस्य विधार्थेऽधिकरणावचाले च विहितस्य धमुमादेशी भवत्यन्यतरस्याम् । बार्त्तिकम् । धमुमन्तास्त्वार्थे उन्होनम् ॥

45. The substitute dhamuñ (+ प्यम) comes optionally, in the place of धा, after the words dvi and tri.

Here also it comes in both the বিধাৰ্য and অধিকালে বিখাল senses. By भ, the word 'optionally' is drawn into the sûtra. Thus दिधा or देशम, विधा, or वैधम, विधा, ।

Vârt:—The affix द (da, with the elision of the final vowel) comes without changing the sense, after words ending in dhamuñ. As है्ध, भेध, in वधि हैधानि संभयन्ते, मित नैधानि संभयन्ते ॥

एधास्य ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ एधात्, च ॥ वृत्तिः । हित्र्योः संबन्धिनो धापत्ययस्य एधाजादेशो भवत्यन्यतस्त्याम् ।

46. The substitute edhâch (पर्यों) comes optionally in the place of dhâ, after dvi and tri.

Thus हुंचा (VI. 4. 148) or हुंचम् or हिंचा, श्रेथा, वैधम or त्रिधा ॥

याच्ये पाराण् ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ याप्ये-पाराण् ॥ युक्तिः । याप्यः कुस्सित उच्यते । याप्य वर्त्तमानात्मातिपक्ष्तिस्वास्यार्थे पाराण् प्रत्ययो भवति ।

47. The affix pasap (प्राप्त) denotes something as insignificant.

The word बाध्य means 'contempt, trifling' &c. Thus बाध्यो वैयाकरणः विवासरणपाद्यः 'a very bad Grammarian'. So also वात्तिकपाद्यः ॥ Of course this will not come in denoting a person who is a good Grammarian, but bears bad character, or who is a good performer of sacrifices but immoral.

पूरणाद्भागे तीयादन् ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ पूरणात्, भागे-तीयात्, अन् ॥ वृक्तिः । पूरणप्रत्ययो यस्तीयसंदन्तात्पातिपदिकाञ्जागे वर्त्तमानात्त्वार्थे ऽन् प्रत्ययो भवति ।

48. After (a nominal stem being) an ordinal number ending in tiya, comes the affix sign(1-sign), (the word retaining its denotation), when a 'part' is meant.

This sûtra is made only to teach accent, for the word to which अन is added undergoes no other change of form except in accent. Thus हिन्तीयः (V. 2. 54) has udatta on ती (III. 1. 3) but when अंत् is added, the accent falls on हि (VI. 1. 197). Thus हितीयों भागः = दितीयः 'the moiety'. Similarly हुँतीयः 'the one-third'. Why do we say when 'part' is meant? Otherwise, there is no change in accent. The affix तीय always comes in forming ordinal numbers and for no other purpose, for the तीय in words like मुखतीय is not significant as it is not an

affix. The employment of the word quo in the aphorism is useless for the Its anuviitti, however, runs in the other sûtras, and that purposes of this sûtra. is the only purpose that it serves here.

प्रागेकाद्दाभ्यो ऽच्छन्दासि ॥ ४९॥ पदानि॥ प्राक्,पकाद्दाभ्यः,अछन्दसि(अन्)॥ बृत्तिः । पुरणाद्भागद्दयेव । प्रागिकादशभ्यः संख्यावाचिभ्यः पुरणप्रत्ययान्तेभ्यो भागे वर्त्तमानेभ्यः स्वार्थे ऽन प्रत्ययो भवति भच्छन्दसि विषये।

49. After an ordinal numeral upto eleven exclusive, comes the affix अन्, the word retaining its denotation, when a 'part' is meant: but not so in the Chhandas.

This is for accent also. Thus चैतुर्थः, पैंडचमः, सैंप्रमः, नैवमः, हैश्चमः॥ Why do we say प्रागेकारशः 'before eleven'? Observe एकारशैं: no change of accent (VI 1. 223). Why do we say 'not in the Chhandas'? Observe, पञ्चममिन्द्रियस्थापाकामत (पञ्चम has acute on the final being formed by उद् preceded by मद V. 2. 48, 49).

षष्ठाष्ट्रमाक्ष्यां ञ च ॥ ५० ॥ पदनि ॥ षष्ठ-अष्ठमाक्ष्याम, ञ, च ॥

बृत्तिः ॥ भागद्दत्येव । अच्छन्स्सीति च । षष्ठाष्टमाभ्यां भागे ऽभिषेये ऽच्छन्स्सि विषये झः प्रत्ययो भवति । 'The affix ña  $(\pm'-$ ञ्च) also comes as well as अन, after shastha and ashtama, when a 'part' is meant, but not

in the Chhandas.

The words भागे and अछन्त्रसि are understood here. By च, the affix अन् is included. Thus चैष्टः or षाँष्टः, औष्टमः or औष्टमः ॥

मानपश्वङ्गयोः कन्छको च ॥ ५१॥ पदानि ॥ मान-पशु-अङ्गयोः, कन्-छकौ, च ॥ वृत्तिः ॥ भागइरयेव । षष्ठाष्टमाभ्यां यथासंख्यं कन्लुको च भवतो मानपश्वइगयार्भागयोगिभधययाः । षष्ठ को भागो मानं चत्तद्ववति । अष्टमो भागः पश्चक्नं चेत्तद्भवति । कस्य लुक् । प्रस्य लुक् अनो वा । चकाराः द्यथाप्राप्तं च ॥

After the words shashtha and ashtama there 51. may come respectively कर ( -- क) and छक elision of the affix, when the meaning is a division of a measure called mana or grain, or the part of the body of a beast respectively.

The word मान means a grain weight (ब्रीहि परिमित्तं सुवर्ण). That is to say, कन् comes after पष्ठ when a division of मान 'measure' is expressed; and हुक् comes after अष्ट when a part of पायद्व is denoted. Thus वष्टको भागः 'a sixth of a grain measure'. अस्में भागः 'an-eighth part of the body of a beast'. The हुक् here takes the place of the affix झ as well as भन्।। By च, the affixes above mentioned are also employed: as बाष्ट्रः or बष्टः, आहमः or अष्टमः॥ When a measure or the body of an animal is not denoted, this rule (though optional) will not apply.

एकादाकितिचासहाये ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ एकात्, आकिनिच्, च, असहाये ॥ वृत्ति ॥ एकशब्दावसहायवाचिनः स्वार्थे आकिनिच् प्रत्ययो भवति । चकासत्कन्त्रकां च । आकिनिचः कनी वास्त्रिवज्ञायते ।

52. After the word eka, comes also the affix âkinich (आकिन्), (the word retaining its denotation), when the sense is 'without a companion'.

By the word च, the affix कन् and the elision लुक् also take effect: the elision being of कन् or आकितिच्॥ Thus एकाकित् (nom. एकाकी), एककः or एकः ॥ By using असहाय, it is indicated that the word एक here is not a numeral meaning 'one', but a noun meaning 'alone'. एकोऽन्यार्थे प्रधाने च, प्रथमे, केवले तथा ॥ साधारणे, समान उल्पे, सख्यायां च प्रयुज्यते ॥ So that this word will have dual एकाकिनो, and the plural एकाकिनः ॥

भृतपूर्वे चरद् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ भूत पूर्वे, चरद् ॥ वृत्तिः ॥ पूर्वे भृत इति विगृद्य षुप्षुपेति समासः । भूतपुर्वशब्दोतिकान्तकालवचनः । प्रकृतिविशेषणं चैतत्। भृतपूर्वत्विशिष्टेथे वर्त्तमानात्मातिपदिकात्स्वार्थे चरद् प्रत्ययो भवति ॥

53. The affix  $\exists \tau$  (with the feminine in  $\exists \exists \tau$ ) comes, after a nominal stem, the word retaining its denotation, when the meaning is 'this had been before'.

The word भूतपूर्व is a compound of पूर्व and भूतः the compounding being by सुप्सुपा, and denotes something done in a past time. Thus आक्यो भृतपूर्वः = आक्रपायः 'once opulent'. सुकुनारचरः ॥ The र indicates that the feminine will be in हीप्, as, आक्रपायरि ॥ The च is not इत् in चर्र though required by I. 3. 7. This proves that चुद्द rule is anitya. The sûtra V. 2. 18 might have been read after this, with the saving of the word भूतपूर्वः, but then खन्म would have debarred चर्र which is, however, not intended.

पष्टचारूप्य च ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ पष्टचाः, रूप्यः, च ॥ वृत्तिः ॥ पष्टपन्तात्मातिपदिकाद्रूप्यः प्रत्ययो भवति चकाराद्यरट् च ॥

54. After a nominal-stem ending in the sixthcase, comes the affix रूप, and also चरट्, in the sense of 'having belonged formerly to somebody'.

The word भूतपूर्व here qualifies the sense of the affix, and not the sense of the base, as it was in the last sûtra. Thus देवदत्तस्य भृतपूर्वे गीः = देवदत्तरूपः 'the cow that formerly belonged to Devadatta'. Similarly देवदत्तवाः ॥

अतिशायने तमाबिष्ठनौ ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ अतिशायने, तमण्, इष्ठनौ ॥ वृत्तिः ॥ अतिश्वयनमतिशायनं, प्रकर्षः । निपातनादीर्घः । प्रकृत्यर्थीवंशवणं चैतत् । अतिशायनंविशिष्टेषे वर्षमानात्पातिपदिकास्त्वार्थे तमिष्ठमौ प्रस्त्यौ भवतः ॥ 55. When the sense is that of surpassing, there come the affixes तमप् (तम्) and इष्टन् ( — रष्ट), after a nominal stem, the word retaining its denotation.

These affixes form the superlative degree. The word अतिशायन is an irregular form of अतिशयने, and it qualifies the sense of the primitive. The स्वाधिक affixes sometimes qualify the sense of the primitive. Thus आढ्यतमः = सर्व देने आढ्याः, अवनेषार्मातग्रयनाज्ञ्यः 'the richest' i. e. 'these are all rich, but he surpasses them all in riches'. Similarly व्यन्तिवनमः 'most handsome'. मुकुनार-समः &c. Similarly पद-पिष्टः, गुरू-गरिष्टः, लघु-लिपष्टः (VI. 4. 155). When among superlatives, further excellence is indicated, then these words may take additional affixes: as श्रेष्ठ, though a superlative, forms श्रेष्ठतमः अठलामा ति ।

तिङश्च ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ तिङः, च ॥ कृत्तिः ॥ तिङन्ताचातिज्ञायने थोत्ये तमप् पत्ययो भवति ॥

56. So also after a finite verb, comes the affix tamap, when 'surpassing' is meant.

By ड्याप्प्रातिपदिकात् IV. I. I whose force runs throughout, the taddhita affixes are ordained only after nominal stems; they would not have come after verbs; hence this sûtra. Thus पचिततमाम, (the आम् is added by V. 4. II) = सर्व इमे पचन्तीति, अयमेषामतिशयेन पंचित, 'he cooks surprisingly'. जल्पितमाम &c. The affix र्ष्ट्रम् never comes after a verb, as by V. 3. 58, it is restricted to adjectives.

द्विचचनविभज्योपपदे तरवीयसुनौ ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ द्विचचन, विभज्य-उपपदे, तरप् , ईयसुनौ ॥

्वृत्तिः ॥ इयोरर्थयोवचनं द्वियचनम् । विभक्तव्यो विभज्यः । निपातनाग्रात् । द्वार्थे विभज्ये चौपपेर प्रातिपः विकात्तिङन्ताचातिशायने तरबीयसुनी प्रत्ययो भवतः । तमबिष्ठनीरपवाही ॥

57. The affixes tarap (त्र्) and fyasun (=-१वस्) come in the sense of 'surpassing', after a nominal stem or a finite-verb, when it expresses (comparision between) two things, or when that which is added to it (upapada), is to be distinguished from another.

The word दिवसन does not mean 'dual', but means an expression for two. विभेडवे is irregularly formed by वत्, and means 'that which is to be distinguished or differentiated'. This debars तमण् and इष्ठन् ॥ The rule of वयासक्य (1. 3. 10) does not apply here. First to take an example of दिवसन or when comparison is between two things: thus: दाविमावाक्यो, अयमनयोरतिश्वेन = आक्यतरः 'both are rich but he is richer amongst the two'. Similarly सुदुमारतरः, पचितत्ताम्

जल्पिततराम् (V. 4. 11): or with इयसुन्: as, द्वाविमी पर्, अयमनयारितश्येन पर ज्यान्यम् 'more skillful of the two', लजीयाम् ॥ Secondly to take an example of निभज्यं चीप' परे i. e. when a word in construction is to be differentiated: thus माथुरा: पाटलिपुजन्मेय आक्यतराः 'The men of Mathurâ are richer than those of Pâțaliputra'. Here there are more than two things, but as the words are expressed in the sentence, the comparative degree in plural number is used. Similarly दर्शनीयन्तराः, पटीयांसः, तथीयांसः॥ Of course all these words must be plural, as they refer to more than two persons.

अजादी गुणवचनादेव ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ अजादी, गुणवचनात, एव, (इष्टन्, ईयसुनी) ॥

्वृत्तिः ॥ **इष्ठत्रीयसुनावजादी सामान्येन वि**हितौ तयोरयं विषयिनियमःक्रियेत । ग्रुणवचनादेव भवतस्तौ ना-म्यस्माविति ॥

58. The two affixes beginning with a vowel (i. e. fue and ve) are added only after words denoting attributes.

The affixes कृष्ठम् and कृष्णस्तुन् are restricted in their scope by this sûtra i. e. they come only after adjectives or adverbs, in expressing comparative and superlative degrees. Thus लघीयान, लिघटः, परीयान, परिष्टः; but not after words like पाचक &c. There we have पाचकतरः, पाचकतमः ॥ The word एव 'only' restricts the scope of the affixes, and not of the primitives. Thus पद्धतरः, पद्धनमः are also valid forms.

तुरुछन्दासि ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ तुः, छन्दासि, ( इष्टन्, ईयसुनी ) ॥ वृत्तिः ॥ तुरिति तृन्तुचीः सामान्येन महणम् । चन्ताच्छन्दति विषये अजारी पत्यथी भवतः ॥

59. These affixes ishtan and iyasun come in the Chhandas after a nominal stem ending in  $\mathbf{g}$  !

The तुः is ablative of तृ which includes both तृत् and तृज् । This extends the application of these affixes to words other than attributes. Thus भतिश्येन कर्ता = कारिष्ठः (कर्तृ + इष्टत् = कर् + इष्ट by VI. 4. 154, तृ is elided). As आसुर्ति करिष्ठः, वेशियसी धेनुः ॥ By Vårtika under VI. 3. 35, वेशिन्त्री is changed into masculine वेशिन्तृ and then इयस् is added, when तृ is elided by VI. 4. 154.

प्रशस्यस्य श्रः ॥ ६० ॥ पदानि ॥ प्रशस्यस्य, श्रः ॥ वृत्तिः ॥ प्रशस्यशब्दस्य श्र इत्ययमादेशो भवति अजायोः पत्यययोः परतः ॥

60. For प्रशस्य is substituted अ, when these affixes ishṭam and îyasun follow.

Though प्रश्नस्य is not an attribute, it takes these affixes by the application of this rule. The anuvitti of अजारी runs here, but the word must be changed into locative for the purposes of this aphorism, and which will read thus प्रशस्य भोऽजायोः ॥ Thus सर्व इमे प्रशस्या अयमेषामतिशयेन प्रशस्यः = श्रेष्ठः, उमाविमी प्रशस्या, अवमनयोगितशयेन प्रशस्यः = श्रेष्ठान् ॥ Rule VI. 4. 163 prevents the elision of the

म of भ, which otherwise would heve been elided by VI. 4. 148 and 155), These words are equal to प्रशस्यतरः and प्रशस्यतमः ॥

ज्य च ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ ज्य, च ॥ वृत्तिः ॥ पशस्यशहरस्य जय इत्ययमारेशो भवति अजाखोः परस्यययोः परतः ॥

61. For prasasya, su is also substituted before these two affixes.

As ज्यष्ट, ज्यायान् (आ is substituted for the ई of ईयस् by VI. 4. 160).

वृद्धस्य च ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ वृद्धस्य, च (ज्य) ॥ वृत्तिः ॥ वृद्धक्षस्य च ज्य इत्ययमारेशो भवत्यजायोः प्रत्ययोः परतः ।

62. ज्य is also substituted for दृद, when ishtan and fyas follow.

Thus इत्रेष्टः 'the oldest', इयायान् 'the older'. By VI. 4. 157, वर्षि is also substituted for वृद्ध ; and we have वर्षीं and वर्षीयान् also. The word वृद्ध though not a gunavachana, takes these affixes by the implication of this sûtra.

अन्तिकवाढयोर्नेद्साधी ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ अन्तिक, बाढयो, नेद, साधी ॥ वृत्तिः ॥ अन्तिकवाढयोर्वयासंख्यं नेदं साथ इत्येतावाँदशी भवतो ऽजाद्योः परतः ॥

63. For आन्तक is substituted नेद, and for बाद is साथ, when these affixes follow.

Thus नेदिष्ठम्, नेदीयः, साधिष्ठः and साधायान् ॥ सर्वाणीमान्यन्तिकानि इदमेषामितिशयेन, नेदिष्ठम् । उभे इमे अन्तिके इरमनयोरितद्ययेन नेदीयः । इरमस्मान्नेदीयः । सर्वद्दमे बाढमधीयते। अयमस्मात्सा-धीयाधीते ॥

युवाटपयोः कनन्यतरस्याम् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ युव, अटपयोः, कत्, अन्यतरस्याम्॥ वृत्तिः ॥ युवात्पग्रध्योः कनित्ययमादेशो भवत्यन्यस्थामजायौः परतः ॥

64. Before these affixes, कन् is optionally substituted for युवन and अल्प॥

Thus कितष्ठः, कितीयात् or यिषष्ठः, यतीयात् ; similarly अल्पिष्ठः, अल्पीयात् , or कितष्ठः, कितीयात् । सर्वद्दमे युवानः, अयमेषामितद्ययेन, कितिष्ठः । द्वाविमी युवाना अयमवयोरितद्ययेन, कितीयात् । यिष्ठः । यवीयात् । सर्वद्दमेऽल्पाः । अयमेषामितद्ययेन, कितिष्ठः । उभाविमावल्पाययमनयोरितद्ययेन कितीयात् । अयमस्माल्किनीयात् । अल्पिष्ठः अल्पीयानिति दा ॥

विन्मतार्खक् ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ विन्तु, मतोः, खुक् ॥ वृत्तिः ॥ विनो मतुपश्च लुग् भवति अजायोः प्रत्ययोः परतः ॥

65. The affixes विन and मत are luk-clided, when ishtan and iyasun follow.

Thus साम्यन् सजिष्ठः, सजीयान् ; स्वम्यन् स्विष्ठः, स्वधीयान् ॥ सर्वहमे सम्यणः, अयः मेवामित्त स्वेतन्, सजिष्ठः । उमार्विमा सम्बर्णा, अयमनयोरित स्वेयन, स्वजीयान् । स्वर्गे स्वम्यन्तः अयमेवामितिसयेन, स्वधिष्ठः । उमार्विमा स्वम्यन्तो, अयमनयोरितिसयेन, स्वधीयान् अयमस्मार्गः चौयान् ॥ This sûtra is a jñåpaka or indicator that words ending in विम् and मन् or वत् form their comparative and superlative degrees by adding ईयस् and इष्टत्॥

प्रशंसायां रूपप् ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ पशंसायाम्, रूपप् ॥ वृत्तिः ॥ प्रशंसा स्तुतिः । प्रकृत्यर्थस्य विशेषणं चैतत् । प्रशंसाविशिष्टे ऽर्थेवर्त्तमानात् प्रातिपृद्कात् स्वार्थे रूपप् प्रत्ययो भवति ॥

66. The affix q = q (q q) comes without change of connotation after a stem (nominal or verbal) denoting praise.

The word प्रशंसा means 'praise', and it qualifies the sense of the primitive; i. e. when the sense of the primitive is that of 'praise', then रूपण् is added. As a general rule the स्वाधिक affixes, which do not change the denotation of the word, serve the purpose of prominently bringing forward one particular meaning out of the several meanings possessed by a primitive. Thus प्रश्सा वैयाकरणः = वैयाकरणरूपः 'a celebrated Grammarian'. So also यासिकरूपः ॥ The praise may be implied by the sense of the primitive, without being absolute praise: thus चोररूपः 'a celebrated thief', वरपुरूपः 'a celebrated robber'; a person very expert in his evil courses even; these word being applied to a thief who is so dexterous that he can steal 'the collyrium from the eye-lashes', or 'a horse from under the rider', without the latter being aware of it.

The affix comes after a verbal word ending in तिङ्, for the word तिङ्ग V. 3. 56 is understood here also. Thus प्चतिरूपम्, पचतारूपम् or पचनिरूपम् 'who is celebrated, who two are celebrated or who all are celebrated in cooking'. These words पचतिरूपम् &c cannot take dual or plural; because the action denoted by the verb is only one, not many. These words are always in the neuter gender, by the general usage of the people.

ईषद्समाप्ती कल्पन्देदयदेशीयरः ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ ईषत्, असमाप्ती, कल्पप्, देदय, देद्यीयरः ॥

वृत्तिः ॥ संपूर्णता, पदार्थानां समाप्तिः । स्तोकेनासंपूर्णता, ईषदसमाप्तिः । प्रकृत्यर्थविशेषणं चैतत् । ईषदस∽ माप्तिविशिष्टे ऽथे वर्त्तमानात् प्रातिपाँदकात् कल्पक् दश्य देशीयर् इत्येते प्रत्यया भवन्ति ॥

67. The affixes करपए (कुरुप), देश्य, and देशीयर (देशीय) come after a nominal or verbal stem which connotes a slight incompleteness.

The word समाप्ति means 'fullness of objects'. A little non-fullness is called देषदसमाप्ति ॥ Thus पदुकल्प , पदुदेश्यः or पदुदेशीयः 'clever but slightly incomplete' i. e. 'toberably clever'. मृदुकल्पः, मृदुदेश्यः, मृदुदेशीयः ॥ So also after verbs, as पचितकल्पम्, जल्पतिकल्पम् ॥ &c.

विभाषा सुपो बहुच् पुरस्तात्तु ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ विभाषा, सुपः, बहुच्, पुर-स्तात्, सु ॥

वृत्तिः ॥ वंषदसमाप्तिविशिष्टे ऽर्थे वर्त्तमानात् सुबन्ताद्विभाषा बहुच् प्रत्यवो भवति, स च पुरस्ताहेव भवति, न परतः ॥ 68. Optionally to a declined noun may be added the affix बहुच् (बहु), but it stands before: when the sense is slight incompleteness.

This is the only exception to the general rule that an affix is added after a word. The affix बहुन् however is added before the word. The न् of बहुन् indicates that the udâtta will fall on the final vowel of the word. See VI. I. 163, Thus बहुन्हें: 'a tolerably skillful person'. बहुन्हें: बहुनु हो हाक्षाः ॥ By the word 'optionally' it is indicated that the affixes कल्प &c also come. By using the word egy: 'to a noun ending in a case-affix i. e. a declined noun', it is indicated that the affix is not added to finite verbs (तिङन्त) ॥

प्रकारवचने जातीयर् ॥ ६९ ॥ प्रकारवचने, जातीयर् ॥ वृत्तिः ॥ सामान्यस्य भेरको विशेषः प्रकारः, तस्य वचने प्रकृत्यर्थावशेषणं चैतत् । सुबन्सास्प्रकारिशिष्टे ऽर्थे वर्त्तमानात् प्रातिपरिकात् स्वार्थजातीयर् प्रत्ययो भवति ॥

69. The affix small comes after a case-inflected word which expresses 'a speciality'.

That which distinguishes one thing from another is called प्रकार or 'speciality'. When a word expresses speciality, it is called प्रकारवचनः ॥ This word qualifies the sense of the primitive. The affix जातीयर् and the affix थाङ् V. 3. 23 both denote प्रकार, but while जातीयर् denotes प्रकारवान्, the other denotes प्रकारमाष i. e. merely प्रकार ॥

Thus पदुजानीय 'he may be reckoned among the clever persons'. So also मुदुजानीय, दर्शनीयजानीय:॥

The above Sûtra may, therefore, be translated in these words also, "the affix जातीय has the sense of "belonging to the class of", "being of the nature of".

प्रागिवात्कः ॥ ७० ॥ पदानि ॥ प्राक्, इवात्, कः ॥ वृत्तिः ॥ इवे प्रतिकृतार्वित वश्यति । प्रागेतस्मादिवसंशब्दनाद्यानित अर्ध्वमनुक्रमिश्यामः कप्रस्ययस्तेष्यि कृतो वेदितष्यः ॥

70. The affix ka (新) governs all the sûtras, as far as ive pratikritau (V. 3. 96).

Properly speaking ক extends only upto V. 3. 86. Thus in the sûtra ভারান V. 3. 73, the word ক must be supplied to complete the sense. As সমকল বানিক: II This affix ক does not come after finite verbs (বিকলা), but the affix জাকা V. 3. 71 comes after such verbs. In other words, the phrase বিভেম V. 3. 56, should be connected, by way of anuvritti, with the next sûtra, and not with this.

अव्ययसर्वनाम्नामकच्याक्देः॥ ७१ ॥ पद्मानि॥ अध्यय, सर्वनाम्नाम, अक्च्, प्राकु, देः॥

्वृत्तिः ॥ तिङ्कें स्वेदः । अध्ययानां सर्वनामां च प्रागितीयेष्यथेष्यक्रच्यस्ययो भवति, सच प्राक् देः, न प्रतः । क्रस्यापवादः ॥ वार्त्तिकष् ॥ अकच्यकरणे तृष्णीमः काम् प्रत्ययो वक्तव्यः ॥ वा०॥ शीले को मलोपभ वक्तव्यः ॥

71. The affix akach (अक) is added to an Indeclinable and to a Pronominal, before the last vowel of those words; in the sense of Pragiviya affixes.

The q shows that the acute accent falls on the final (VI. 1. 163), though the affix is inserted in the middle of the word. The phrase तिङ्घ V. 3. 56 is understood here also. This सक्च debars का। Thus उद्दे:+ अक् = दर्ज्य + अक् + ऐः = दर्ज्यकैः; similarly नीचुकैः, शनकैः from नीचैः and शनैः ॥ So also after Pronominals, as सर्वके, विद्वके, and उभयके from सर्वे, विश्वे and उभय ॥ In these last examples, it will be seen that the affix is added to सुबन्त words i. e. to declined nouns, and not to प्रातिपदिक or crude-noun: as was required by IV. 1. 1. Sometimes, however, the affix is added after a Prâtipadika also. The usage will determine when the affix should be added to a Nominal stem (Prâtipadika) and when to a Subanta word. Thus in युष्मकाभिः, अस्मकाभिः, युष्मकास्र, अस्मकासु, युवकयोः, भावकयोः, the affix is added to pratipadika viz to युष्पद्, अस्मद्, giving बुष्मकद्, अस्मकद् which are then declined as Pronominals. But in the examples य का, मयका त्वयिक, मयिक, the affix अक is added to the स्वया, मया (the Instrumental case of युष्पद् and अस्मद्), and व्यवि and मिव the Locative singular of the same. From the above examples, this rule may be deduced; the affix अक is added to the Prâtipadika, when case-affixes beginning with आ, स or भ follows: and the affix is added to the declined pronoun, in the remaining cases.

Vart:—The affix काम is added to the Indeclinable नुष्णीम्। The मू is indicatory, therefore, का comes before the final vowel (I. 1. 47). As तृष्णीम् + का = नृष्णिकाम, as मूष्णीकामास्त, तृष्णीकां तिष्ठति 'he remained silent'. When, however, the meaning is that 'whose habit is so', then the affix क is added, and the मू of तृष्णीम् is elided. As तृष्णिक्तः 'a taciturn'.

The phrase तिङ्गभ (V. 3. 56) being understood here, the affix भक् comes after finite verbs also. As पचाति—पचातकः अल्पात - जल्पति ॥

कस्य च दः ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ कस्य, च, दः, (अक्) ॥ वृत्तिः ॥ ककारान्तस्य प्रातिपरिकस्याकच्यंत्रियोगेन दकारादेशो भवति । चकारः सत्रियोगार्थः ॥

72. The letter द is the substitute of the final क् of an Indeclinable, when the affix akach is added.

The word भड़बब is to be read into this sûtra and not सर्वनाम. because no Pronominal ends in क्॥ Thus भजित्, हिस्कुन् and पृथकत् from धिक्, हिस्क् and स्थक्॥ Thus हिस्क् + अक् = हिर्+ अक् + उक् = हिर्कुक्, now comes the present rule and the final क् is changed into द्, as हिरकुद or न्॥

अल्लाते ॥ ७३ ॥ पद्गिन ॥ अल्लाते ॥
वित्तः ॥ अल्लातिषद्वेषे । अल्लातिष्येष्ठे वर्त्तमानात्वातिपदिकात्तिङ्ग्ताश्च स्वार्थे यथाविहितं

भत्तवयो भवति ॥

73. The affix **a** (V. 3. 70) and **a** (V. 3. 71) come after a word, noun or verb, when something or somebody not known, is spoken of.

This भत्तात or want of knowledge refers not to the object itself, but to its relation with some other object. As अध्यक्तः 'whose horse?' गर्रभकः 'the ass' (of whom is this)? उष्ट्रकः &c. Similarly in उद्यक्तेः 'high' (is it so?) नीचकैः 'Is it low'? सर्वके 'was this agreed to by all'? So also विभक्ते । Similarly पचतिक "He cooks, is it?" जल्पतिक, 'He speaks, does he?'

कुत्सिते॥ ७४॥ पदानि॥ कुत्सिते॥

ुर्रास्ति ।। कुस्सितो गर्हितो निन्दितः । प्रकृत्यर्थावशेषणं चैप्तन् । कुस्सितत्वोपाधिके ऽर्थे वर्त्तमानास्मातिपदि− काल्खार्थे यथाविहितं प्रस्ययो भवति ।।

74. The above affixes come when the thing is spoken of as contemptible.

Thus क्षम्बकः 'a sorry horse'. उष्ट्रकः, गर्दभकः, उधकैः, नीचर्कः सर्वके, विश्वक ॥ पचतिक 'he cooks comtemptibly'. जल्पतिक 'he speaks insignificantly'.

संज्ञायां कन्॥ ७५॥ संज्ञायाम, कन्॥

वात्तः ॥ कुत्सितइत्यव । कुत्सितत्वापाधिको ऽर्थे धर्त्तनानात् प्रातिपदिकात् कन् प्रत्ययो भवति। कस्याप्ताहः।

75. The affix kan  $(4-\pi)$  comes in the above sense of contemptible, when the whole word is a Name.

The word कुल्सित of the last, sûtra is understood here also. This कर debars क ॥ शहकः, धारकः, चूर्णकः ॥

अनुकम्पायाम् ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ अनुकम्पायाम् ॥ बृत्तिः । कारुण्वेनाभ्युपपात्तः परस्यानुकम्पा । सस्यां गम्यमानायां धुबन्तात्तिङन्ताच यथााविहतं प्रत्यये भवति ।

76. The above affixes come when compassion is denoted.

The word अनुक्रम्पा means 'compassion, pity, endearment'. Thus पुत्रक 'the little child', 'poor child'. वस्सकः, दुर्बलकः, दुर्भुक्षिकः, विश्वसितकि 'fie! he trusts'. स्विपतिकि 'alas! he sleeps'. The two latter are examples of finite verbs taking this affix.

नीतौ च तद्युकात् ॥ ७७॥ ्पदानि ॥ नीतौ, च, तद्युकात् ॥

वृत्तिः ॥ सामरानाहरुपाया नीतिः । नीतो अ गम्यमानायां तसुक्तारनुकम्पायुक्ताव्यपाविहितं प्रत्यवे भविषे 77. Also as an expression of courtequeness, the above mentioned affix is added to that by which compassion is shown.

The word नीति means 'policy' or 'expedient', such as 'conciliation' 'dissension' and 'punishment'. नयुक्तान् means 'joined with that, i. e. with gift

compassion'. In other words, the things signified by the bases, are connected as means of relief with the persons or things that have been objects of compassion. Thus, इन्त ते धामकाः 'alas! here are barley for you'. इन्त ते विल्काः 'alas! here are sesamun for you'. एसिन, अद्धिक 'O dear! come and eat'. (These words are supposed to be addressed to a person who is starving, by one who wants to relieve him. Iyengar). Being moved with compassion, he entreats courteously the object of sympathy, with gifts to relieve his want. In the last Sûtra, the affix was added, in the sense of compassion, to the name of the person or action that evoked pity. In the present sûtra, the affix is added to the object or action by which pity is shown. The word एसिक is from एसि the Imperative second person Singular of द to go' with the upasarga आ

बह्वचो मनुष्यनास्नप्ठज्वा ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ वह्वचः, मनुष्यनास्नः, ठच्, घा ॥ वृत्तिः ॥ अनुक्रम्यायां नीतौ च तद्युक्तादिति वर्तते । बह्वचः प्रातिपहिकात्मनुष्यनामधेयाद्वा उच्यस्रयो भवति अनुक्रम्पायां गम्यमानायां नीतौ च ।

78. The affix thach (रक्त) is optionally added to a word of more than two syllables, being the name of a human being, as an expression of compassion, or of courtesy joined with compassion.

In the alternative we have कन् also. As धनुकम्पितो देवदत्तः = देविकः (देवदत्तः + इक च देव + इक V. 3. 83). When कन् is added there is no shortening of the base, as देवदत्तकः ॥ Similarly र्याज्ञकः or यज्ञदत्तकः ॥

Why do we say यहूचः 'after a polysyllable?' Observe इसकः, ग्रप्तकः॥ Why do we say 'being a Man-name'? Observe महबाहुक, भद्रबाहुकः which are epithets and not Proper Nouns (मद्रो बाहु यस्य); or these are names of quadrupeds.

धनिलची च ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ धन्, इलची, च ॥ मृत्तिः ॥ अनुक्रम्पायामित्यादि सर्वमनुवर्त्तते । पूर्वेण ठिच विकल्पेन प्राप्ते वचनम् । बह्वची मनुष्यनाम्री पन् मिच् इत्येती प्रत्ययी भवतः ।

79. Also the affixes ghan (∠-₹4) and ilach (₹3) come after a word of more than two syllables, being the name of a human being, when compassion or courtesy joined with compassion is expressed.

The force of च is that the other affix कन् also comes, as well as उच्। Thus from देवदत्त we have: देवियः, देविकः, देविकः, देवदत्तकः॥ So from यज्ञदत्तः – यज्ञियः, यज्ञिकः, यज्ञिकः, यज्ञक्तकः, ॥ V. 3. 83.

भाचासुपादेरडज्युची च ॥ ८० ॥ पदानि ॥ प्राचाम, उपादेः, अडच्, बुची च॥ शृत्तिः । पूर्ववन् सर्वमनुवर्त्तते । उपदाब्द आर्थिवस्य तस्मादुपदिः प्रातिपदिकाद् बह्वची मनुष्यनाम्रोऽडच् सुच् मिसयी भवतः । चक्काराद् घनिलची प्रत्ययो भवतः । ठच वा । 80. According to the opinion of Eastern Grammarians, the affixes adach (अর্ভ্জ) and vuch (অক) also come after a human-name beginning with the word বৰ্ণ ।

The ৰ shows that the former affixes also come. The sense of the affixes are the same as above viz. compassion or courtesy. Thus from the word ব্ৰণকুৰ্বন, we have, r. ব্ৰণকুৰ্বনক:(kan), 2. ব্ৰণক: (thach), 3, ব্ৰণক: (ilach), 4. ব্ৰণিক: (ghan), 5. বৰক: (vuch), 6. বৰৱ: (aḍach). The shortened forms are by V. 3. 83. In diminutives, the forms are generally shortened. The word প্ৰাৰণ is used as a sign of respect (pujārtha), for the word বা was understood in the aphorism by anuvritti from V. 3. 78.

जातिनाम्नः कन् ॥ ८१ ॥ पदानि । जातिनाम्नः,कन् । वृत्तिः । बहुच इति नातुवर्त्तते । सामान्येन विधानं, जातिग्रध्ये यो मतुष्यनामधेयी व्याप्र सिंह इस्येवमादि, समारतुकस्पायां नीते। च कन्प्रस्ययो भवति ।

81. The affix kan  $(\angle -\pi)$  is added to a Name of a human being, which expresses a special idea: when compassion or courtesy is meant.

The जातिनामन are words like ध्याप्र &c which are well-known names of particular species of animals &c, but which are come to be applied to men by way of metaphor. The anuvritti of बहुच: does not extend to it. This is a general rule. Thus ध्याप्रकः, सिंहकः, शारभकः ॥ The word शा being understood in the sûtra, the previous affixes also come, as ध्याधिकः, सिंहिकः ॥ The word नामन is used along with जाति, to prevent the affix being added to the word-form नाति (I. 1. 68).

अजिनान्तस्योत्तरपद्छोपश्च ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ अजिनान्तस्य, उत्तरपद्छोपः,च। वृक्तिः । कनिस्रतुवर्तते, मनुष्यनाद्व इति च । धजिनशब्शन्तास्यातिदिकामनुष्यनाद्वो ऽनुकम्पायां कर्यः स्यो भवति तस्य चात्तरप्रलेपः ।

82. The affix kan (ये—क) comes in the sense of compassion, after a man-name ending in अजिन, and this second member is clided before the affix.

The words कन and मनुष्यनाम्नः are understood in this sûtra. Thus ब्या घकः from ध्याप्राजिनः, and सिंहकः from सिंहाजिनः ॥ Vyaghrajina and Sinhajina are names of men.

टाजादावृध्वं द्वितीयादचः ॥ ८३ ॥ पदािन ॥ ठ, अजादी, ऊर्ध्वम, द्वितीयात्, अनः॥ वृत्तिः ॥ त्येष इत्यमुवर्त्तते । अस्मिन्यकरणे बट्टा ऽजादिश्च प्रत्ययस्तस्मिन्परतः प्रकृतेद्वितीयादच कर्ष्वं वर्ष्ठ ब्हरूषं तस्य लोगे भवति । कर्ष्वेपदणं सर्वलोपार्थम् ॥

वास्तिकम् ॥ चतुर्थाश्च कर्श्वस्य लोगा वृक्तव्यः ॥ वा० । अनजारी विभाषा लोगा वक्तव्यः ॥

बा॰। लापः पूर्वपदस्य च ठाजातावनजादी च वन्तव्यः ॥

वा॰ । विना ऽपि प्रस्वयेन पूर्वोत्तरपदयार्विभाषा लापा वक्तव्यः ॥ वा॰ । उदर्णाह्न इलस्य च ॥

# Kûrikû चतुर्यादनजाही च लोपः पृर्व्वपदस्य च। अमरवये तथैवेष्ट उवर्णाह्न इलस्य च॥ वार्त्तिकम्। एकाक्षरपूर्वपदानामुत्तरपदलोपी वक्तव्यः॥

83. When the (V. 3.78) or one of the affixes beginning with a vowel (V. 3.79, 80) taught above, follows, there is elision of all that portion which comes after the second vowel of the name of a human being.

The word लोप is understood here from the last sûtra. The word अर्थम indicates that the whole of that portion of the term which follows the second vowel should be elided, otherwise, only the first letter of the third syllable would have been clided by I. 1. 54. The illustrations have been given above. Thus देवदन + इक:; here all the letters after the भ of देव should be elided: as देविक:, so also देवियः, देविलः ॥

The affix  $\sigma$  is replaced by इक् or  $\sigma$  (VII. 3. 50 and 51) hence its special mention in this sûtra. For had it not been used, the sûtra would have run thus. 'When an affix beginning with a vowel follows &c'. This rule would have applied to इक substitute of  $\sigma$ , but not to  $\sigma$  substitute of  $\sigma$  which comes after words ending in  $\sigma$ ,  $\sigma$ ,  $\sigma$ ,  $\sigma$ ,  $\sigma$ ,  $\sigma$ , and  $\sigma$ ,  $\sigma$  But it is intended that  $\sigma$  (and not  $\sigma$ ) substitute of  $\sigma$  should be added to words whose second syllables end in  $\sigma$  ( $\sigma$  or  $\sigma$ ) vowels. If it be said that  $\sigma$  substitute of  $\sigma$  would be sufficient for words like  $\sigma$  and  $\sigma$  when such syllables are elided,  $\sigma$  would be the proper substitute to add to  $\sigma$  and when such syllables are elided,  $\sigma$  would be the proper substitute to add to  $\sigma$  and  $\sigma$  which we can do by the rule of sthanivat; we say, it is not so. For if it were the case, we should add the  $\sigma$  substitute and not  $\sigma$  in the following:  $\sigma$  with  $\sigma$  But we know that  $\sigma$  is not added but  $\sigma$ , and we have  $\sigma$  in the following:  $\sigma$  But we know that  $\sigma$  is not added but  $\sigma$ , and we have  $\sigma$  in the following:  $\sigma$  because, after elsion,  $\sigma$  Hence the emplyment if  $\sigma$  in the sûtra is proper is  $\sigma$  and  $\sigma$  in the  $\sigma$ . Hence the emplyment if  $\sigma$  in the sûtra is proper is  $\sigma$  and  $\sigma$ .

Vârt:—It should be stated that the portion after the fourth vowel s elided in certain cases. As अनुकास्पति। इतस्पतिकः ॥

Vart:—When an affix not beginning with a vowel follows, the elision is optional. Thus देवदस्त + कत् = देवदस्तकः or देवकः, बह्नदस्तकः or बह्नकः॥

Vârt:—There is elision of the first term, when these affixes ठच &c denoting compassion, whether beginning with vowel or not, follow. Thus क्तिक:, इतिक:, इतिक:, इतिक:, इतिक: क्रिक: क्र

Vart:—The dimunitive of compassion or endearment may be formed without adding any affix, by simply dropping either the first or the second term of the name. Thus इसः or इंद from इंदरून:, सत्यभामा—भामा or सत्या ॥

Vart:—The affix इल is replaced by ल after a word ending in द as, भाउलः from भाउदकः, वसुलः—वसुदक्तः ॥ So also after a word ending in क्र as सावनुलः ॥

Vârt:—When the second vowel is भो, भौ, ए or ऐ, then this is also elided. As लहिक: from लहोड:, कहिक: from कहोड: ॥

Vârt:—When the first member consists of a single syllable, there is elision of the second member: as वाचिकः from वागीशाः (the ग changed back to च because the stem is now भ and not पढ, and rule VIII. 2. 39 does not apply.) So also; सुचिकः, स्वचिकः ॥ The form षांडकः (and not षांषकः from षष्) is an exception. It is dimunitive of षडङ्गुलिङ्काः ॥

शेवलसुपरिविशालवरुणार्यमादीनां तृतीयात् ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ शेवल, सुपरि, विशाल, वरुण, अर्यमादीनाम, तृतीयात् ॥

वृत्ति ॥ शेवलाहीनां मनुष्यनाम्नां ठाजाही प्रत्यये परतः तृतीयाद्च ऊर्श्वस्य लोपो भवति । पूर्वस्यायमपवादः । वार्त्तिकम् । शेवलाहीनां तृतीयादचो लोपः स चाकृतसन्धीनाामिति वक्तव्यम् ॥

84. There is elision of that portion of the word, which follows the third vowel, in the case of a man-name beginning with Sevala, Supari, Visâla, Varuṇa, and Aryaman, when the above affixes that or those having initial vowel follow.

This debars the previous sûtra. Thus अनुक्रान्पितः शेवलदत्तः = शेवलिकः, शेव-लिखः, शेवलिलः; सुपरिकः, सुपरियः, सुपरिलः from सुपरिदत्तः; so also विश्वालिकः, विश्वालियः, विश्वालिलः; वरुणिकः, वरुणियः, वरुनिलः, अर्थमिकः, अर्थमियः, and अर्थमिलः॥

Vart:—The third vowel must be the original third vowel, and not that which results from Sandhi. Thus in श्वेवलेन्द्रवत्तः and सुपार्याशीर्वतः; though the apparent third vowels are ए and आ, but they being the result of compounding between श्वेवल + इन्द्र and सुपारि + आशीस्; the original vowels are taken. Thus श्वेवलिकः from श्वेवलेन्द्रवत्तः, and सुपरिकः from सुपार्याशीर्वतः; and not श्वेलिकः and सुपरिकः ॥

अरुपे ॥ ८५ ॥ पदािन ॥ अरुपे ॥ वृक्तिः । परिमाणापच्ये अल्पश्रहरः, प्रकृतिविशेषणं चैतम् । अल्पस्वविशिष्टेऽधे वर्त्तमानात्पातिपरिकाध्याः विष्ठितं प्रत्ययो भवति ॥

85. The above-mentioned affixes  $\pi$  (V. 3. 70) and the rest come in expressing the small quantity or small number of anything.

Thus अल्पं तैलं = तैलकं 'a little oil'. सर्वक्रम, घृतक्रम, विश्वक्रम, उचकैः, नीचंकैः 'a somewhat high, a somewhat low &c'. पचतिक 'he cooks a little'. जल्पतिक 'he speaks somewhat'.

हरूसे ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ हरूसे ॥ वृक्तिः । इत्यत्वविशेष्ट थें वर्तमानात् प्रातिपरिकात् बथाविहितं प्रस्यवो भवति । 86. The above mentioned-affixes (V. 3.70) come in expressing shortness of length or diminutive.

The इस्त here is opposed to दीर्घ or 'long'. Thus इस्यानृक्षः = नृक्षकः 'a small tree'. इक्षकः, स्तम्भकः॥

#### संज्ञायां कन् ॥ ८७ ॥ पदािन ॥ संज्ञायाम्, कन् ॥ वृत्तिः । इस्वइत्येव । इस्वस्वेहतुका या संज्ञा तस्यां गम्यमानायां कन् प्रत्ययो भवति । पूर्वस्यायमपवादः ॥

87. The affix kan ( \_\_\_\_\_\_\_ ) comes when the short thing is a Name.

Thus वंशकः, वेणुकः, रण्डकः ॥ This debars क ॥

कुटी<mark>रामीशुण्डाफ्र्यो रः ॥ ८८ ॥ पर्दानि ॥ कुटी, रामी, शुण्डाफ्यः, रः॥</mark> वृत्तिः । इस्दद्दस्येव । संज्ञामहणं नातुर्वर्त्तते, सामान्येन विधानम् । कुटीरामीशुण्डाभ्यो इस्वार्थे ∫द्योत्ये रः प्रस्ययो भवति । कस्यापवारः ।

88. The affix  $\tau$  comes after the words kuţî, samî, and suṇḍâ, when shortness of length is meant.

The word हस्य is understood here, but not संज्ञा ॥ This debars क V. 3. 70. Thus हस्या कुटी = कुटीरः, शमीरः and शुण्डारः ॥ The derivatives are masculine names; though the primitives are feminine.

#### कुत्वाः, दुपच् ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ कुत्वाः, दुपच् ॥ वृत्तिः । इस्वर्रयेव । कुतूशब्ग्रद्भस्ये द्योत्यं दुगच्यत्ययो भवति । कस्यापवारः ।

89. The affix dupach (उप) comes, in expressing diminution, after the word kutû 'a jar'.

This debars का। Thus कुतुपः, from कुतू the long क being elided owing to का। It means a small leathern vessel for oil. This word is neuter also, as, कुतुपम्॥

#### कासूगोणीभ्यां घरच् ॥ ९० ॥ पदानि ॥ कास्, गोणीभ्याम्, घरच् ॥ वृत्तिः । इस्वइत्येव । कासुगोणीशब्दाध्यां इस्वत्ये योत्ये ष्टरच्यत्ययो भवति । कस्यापवादः ।

90. The affix shtarach (at with feminine IV. 1.40) comes in expressing diminutive, after the words kâsû and gonî.

Thus इस्ता कामूः = कामूतरी 'a small lance'; गोणीतरी 'a small sack'.
वत्सोक्षाश्चर्यभेश्यश्च तनुत्वे ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ वत्स, उक्ष, अश्व, ऋषभेश्यः,
च, तनुत्वे, (धरन्) ॥

वृत्ति । इस्वरति निवृत्तम् । वस्त उभन् भन्ध ऋषभ रखेतेभ्यस्ततुन्वे ग्रोत्वे ष्टरच्यात्वयो भवति ।

91. The affix shtarach expresses slenderness, after the words vatsa, ukshan, asva, and rishava.

The anuvritti of हृस्व ceases. Thus वस्सतरः 'a weaned calf' becoming slender in reaching the second period of its age. उसतरः 'a slender bull': being the third age of a वस्स ॥ अभ्यतरः 'a mule': (तस्य तनुस्थमन्यपितृकता); वृषभतरः 'a slender bull or that cannot draw the load'.

किंयसदो निर्द्धारणे द्वयोरेकस्य डतरच्॥ ९२॥ पदानि ॥ किम्, यत्, तदः, निर्द्धारणे, द्वयोः ग्रुपकस्य, डतरच्॥

वृत्ति । कि यत् तत् इत्येतेभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो इयोरेकस्य निर्द्धारणे उत्तरच् प्रत्ययो भवति । निर्द्धार्यमाणवा-चिभ्यः स्वार्थे प्रत्येयः ।

92. After the words किम, यद and तद, in determining of the one out of two, comes the affix datarach (अतर with the elision of the final इम and अद)

This affix comes in the svartha sense. The differentiation of a portion from the whole by means of its peculiar caste, action, attribute or name is called निद्धारण or specification. Thus कतरो भवतीः कडः 'amongst you two, who is Katha'. कतरो भवतोः कारकः 'amongst you two, who is the agent'. कतरो भवतोः पदुः 'amongst you two, who is clever'. कतरो भवतोः देवदनः 'which of the two amongst you is Devadatta'. Similarly यतरः 'of the two the one who', ततरः 'of the two—that one'. as यतरो भवतो देवदनः, ततर आगच्छत् 'of the two, let that one who is Devadatta, come'. The taddhita affixes being optional (IV. I. 82), this idea may be expressed by a sentence also. As, को भवतो देवदनः, स सागच्छत् 'who amongst you two is Devadatta, let him come'.

वा बहूनां जातिपरिप्रश्नेडतमच् ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ वा, बहूनाम, जातिपरि प्रश्ने, उतमच्॥ वृत्तिः । कियत्तव इति वर्त्तते, निर्धारणं एकस्याति च । बहुनां मिति निर्धारणं षष्टी । बहुनां मध्ये एकस्य निर्धारणं गम्यमाने जातिपरिप्रमत्तिवय्येश्यः किमार्षिश्यः वा उतमच् प्रत्ययो भवति ।

93. The affix datamach (अतम with the elision of the last syllable) comes after kim, yat and tat, optionally, when the object is the determining of the one out of many, the question being that of caste.

The words कियसदः and निर्धारण एकस्य are to be read into the sûtra. Thus कर्तमा भवतां कटः 'which of you, Sirs, is a Katha Brâhmaṇa?' यतमो भवतां कटः, तत्म आगच्छतु 'that one of you, Sirs, who is a Katha, let him come'. The word व 'optionally' indicates that the affix अकस्य (V. 3. 71) also comes, as यको भवतांका सकः, आगच्छतु ॥ This idea may be expressed by a sentence also, owing to the महाविभाषा (IV. 1. 82): as, को भवतां कटः; यो भवतां कटः, स आगच्छतु ॥

Why do we say 'when question is that of caste'? Observe, को भवतां रेव' इस:. Here the question is about a Name: and not jati. The word परिषद् applies to किम् only, the pronouns बत् and तत् not being interrogative prononus. But the word बाति applies to all these three pronouns,

According to some, the affix उत्तर has also this force, after the word किय, as, कतरो भवतां कडः 'which of you, Sirs, is a Katha Brahmaṇa' कतरो भवतां कलापः. As may be inferred from the sûtra कतरकतमी जातिपरिप्रन्ते (II. 1.63)

एकः च प्राचाम् ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ एकात्, च, प्राचाम् (डतरच, डतमच्) ॥ वृत्तिः । एकग्रव्यायामायार्याणं मतेन डतरच् डतमच् इत्येतौ प्रत्ययौ भवतः स्वासिन्विषये । चकारो इतरचो ऽतुकर्षणार्थः ।

94. After the word va, according to the opinion of Eastern grammarians, may be added the affixes datarach and datamach in the above senses.

The च draws in उत्तरच्। That is उत्तरच् comes when one out of two is to be specified; and उत्तमच् when one out of many is to be specified. The word जातिपरिप्रमे does not govern this sûtra: it being a general rule. Thus एकतरो भवतो देवदत्तः, एकतमो भवतो देवदत्तः।

The word प्राचाम is for pujartha; the word वा being already understood in the sûtra.

अवक्षेपणे कन् ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ अवक्षेपणे, कन् ॥ वृत्तिः ॥ भविभप्यते येन तदवक्षेपणम् । तस्मिन्वर्त्तमानान्प्रातिपदिकास्कन्प्रत्ययो भवाते ।

95. The affix kan (∠—फ) comes after a nominal stem, in expressing scoffing.

Thus ध्याकरणकः 'Grammar' used in a derisive sense, when its study produces pride. As ध्याकरणकेन नाम न्वं गार्वितः 'thou art proud, because thou hast read grammar only'. याज्ञिक्यकेन नाम स्वं गार्वितः ॥ Here the words ध्याकरणक and याज्ञिक्यक are used in a mocking sense. When, however, the derision applies to the person itself, then कक् is added by V. 3. 14: as देवदनकः &c.

So far the governing power of a V. 3. 70.

इवे प्रतिकृती ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ इवे, प्रतिकृती, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ कनिरवतुवर्तते । इवार्थे यत्पातिपरिकं वर्तते तस्मात्कन् पत्ययो भवति ।

96. The affix means also 'like this'; when the imitation of a thing is to be expressed.

The word कन् is understood here. Thus अभ्य इवायमभ्य प्रतिकृतिः = अभ्यकः 'an imitation of a horse' in wood or clay &c. उष्ट्रकः, गर्दभकः ॥ Why do we say 'imitation?' Observe गौरिव गवयः "The gayal cow".

संश्रायां च ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ संश्रायाम्, च, (कन्) ॥ वृत्तिः । इतेस्वतुवन्ति, किनाति च । इवार्ये गम्यमनि कन्प्रत्ययो भवति समुगयेन चेत् संज्ञागम्यते ॥

97. The affix kan comes in the sense of 'like this', when the whole word so formed is a Name.

This applies when imitation is not meant. Thus अध्यसद्यस्य संज्ञा = अध्यक्षः 'a thing reminding a horse'. उष्ट्रकः, गर्वभकः ॥

सुम्मजुष्ये ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ सुष्, मनुष्ये ॥ वृत्तिः । संज्ञायामित्येव । संज्ञायां विहितस्य कनो मनुष्ये ऽभिधेये सुब् भवति ।

98. When in the same way a Man is denoted, the affix is elided by lup; the word retaining its number and gender.

Thus चङ्चा (चङ्चेवमनुष्यः) 'straw-man' i. e. an effigy in straw. So also हासी, खरकुदी ॥ For accent see VI. 1. 204.

Why do we say 'a man'? Observe शम्बकः, उष्ट्रकः &c. This sûtra may be considered to be an enlargement of V. 3. 100.

जीविकार्थे चापण्ये ॥ ९९ ॥ जीविकार्थे, च, अपण्ये (सुण्) ॥ वृत्तिः । जीविकार्थे यदपण्यं तसिन्नाभिषेये कनो सुब् भवति ।

99. A similar elision of the affix and takes place then also, when the figure is made a means of livelihood, it being presumed, that no traffic is driven thereby.

That which is bought and sold is called पुण्य; that which is not so dealt with is अप्ण्य: ॥ The rule applies to the *images* of gods which are made means of subsistence by a low order of Brahmanas, not by selling them, but by exhibiting them from door to door. Thus वासुदेव: 'the idol of Vasudeva': चित्र 'the idol of Siva'. स्कन्दः, विष्णुः, आदित्यः &c.

Why do we say अपण्ये? Observe, हस्तिकान् विकीणीते 'he sells the images of elephent'. अध्यकान्।

This rule is also an amplification of V. 3. 100.

देवपथादिभ्यश्च ॥ १०० ॥ पदानि ॥ देव पथादिभ्यः च ॥ वृत्तिः । इवे प्रकृतिकृतौ संज्ञायां च विंहितस्य कनो देवपथादिश्य उत्तरस्य लुब् भवति ।

> भर्चासु पूजनार्थासु चित्रकर्मध्यजेषु च । इव प्रतिकृतौ लोपः कनो देवपथादिषु ॥

100. After the words devapatha &c, there is similar elision of the affix kan, (V. 3. 96 and 97) expressing an image or a Name.

The देशपथ class is आकृतिगणः ॥ Thus देवपथः, इंसपथः ॥

1 देवपथ, 2 इंसपथ, 3 वारिपथ, 4 स्थपथ, 5 स्थलपथ\*. 6 कारिपथ\*, 7 आजपथ\*, 8 राज-पथ, 9 शतपथ, 10 शङ्कपथ, 11 सिन्धुपथ (सिंहपथ), 12 सिद्धगति (सिंहगति), 13 उष्ट्रमीव (उष्ट्र-बीवा), 14 वायरञ्जु (चामरञ्जु), 15 इस्त, 16 इन्द्र, 17 इण्ड, 18 पुष्प, 19 मस्ख, 20 जलप्य, 21 रञ्जु, 11 is आकृतिगण 11

Karika:—The affix ऋन् is elided when the imitation is an image of a god that is worshipped, or a picture, or a design on a flag. As शिवः, विष्णुः are examples of gods, अर्जुनः 'the picture of Arjuna', दुर्शोधनः 'the picture of Duryodhana'. कापः 'the flag having the figure of monkey', सहडः 'the eagle-flag'.

चस्तेढ्ज्॥ १०१॥ पदानि ॥ वस्तेः, ढज्॥ वृत्तिः । इवेत्यतुवर्त्तते, इतः प्रभृति प्रत्यया सामान्येन भवन्ति प्रतिकृतौ चाप्रतिकृतौ च । वस्ति शब्हादिवार्ये ब्रोत्ये ढग्र् प्रत्ययो भवति ।

101. The affix dhan (±'-पय) comes after vasti, in the sense of 'like this'.

The word इव is understood here. The affixes taught hence forward come in a general sense, and are not confined to images. Thus वस्तिरिव = वास्तेयः fem. वास्तेयी 'like the abdomen'.

शिलाया ढः ॥ १०२ ॥ ें पदानि ॥ शिलायाः, ढः ॥ वृत्तिः ॥ शिलाशब्जारिवार्थे दः प्रत्ययो भवति ।

102. The affix dha (एय) comes after silâ, in the sense of 'like this'.

Thus शिलेव = शिलेयं दिधः 'curd, hard as stone'. According to some, the affix दश् also comes after शिला, as शैलेयम् ॥

शास्त्रादिश्यो यत् ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ शास्त्रादिश्यः, यत् ॥ वृत्तिः । शास्त्राहरूवेनगरिभ्यः प्रातिपहिकेभ्या यत्मस्ययो भवति इवार्थे ।

103. The affix यत comes, in the sense of 'like this', after sakha &c.

Thus शाखेन = शाख्यः, मुख्यः (VI. 1. 213), जघन्यः &c.

1 शाखा, 2 सुख, 3 जयन, 4 शृङ्ग, 5 मेघ, 6 अभ्र\*, 7 चरण, 8 स्कन्ध, 9 स्कन्द\*, 10 दरस्, 1 शिरस्, 12 अथ्न, 13 शरण 11

द्वर्ड्यं च भव्ये ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ दूव्यम्, च, भव्ये (यत्) ॥ वृक्तिः । द्वव्यक्तको मिपात्यते भव्ये ऽभिधेवे । द्वक्तक्तार्विवार्थे वत्प्रत्ययो निपात्यते ।

104. The word द्रव्य is anomalous, meaning 'beau-tiful'.

The word हुड्य is formed by adding यन to the word हु ॥ The word भन्य neans 'nice, excellent, proper, fit; having or containing in himself all the desired equisites'. As हुट्योऽयं राजपुषः 'how nice is this Prince'. हुट्योऽयं माणवकः ॥

कुशामाच्छः ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ कुशामात्, छः ॥ वृक्तिः । कुशामग्रकाहिनार्थे छः प्रस्ययो भवति ।

105. The affix chha (र्प) comes in the sense of 'like' this', after the word kuśâgra.

Thus कुशामीया (कुशामित सुक्ष्मत्वात्) बुद्धः "Intellect sharp as the point of the kuśa grass". कुशामीय वस्तम ॥

समासाच तद्विषयात् ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ समासात्, च, तद्विषयात्, (छः) ॥ वृत्तिः । तार्द्त्यनेन प्रकृते इवार्यो निर्दिश्यते । इवार्यविषयात्समासादपरस्मित्रिवार्ये एव छः प्रत्ययो भवति ।

106. The affix chha (ईय) comes, also only in the sense of 'like this', after a compound noun which contains in itself the force of 'like this'.

The word तर refers to इन, and तिश्वय means इनायंतिषय ॥ A compound which is formed with the force of इन, takes the affix छ, when a second इन is to be indicated. In the chapter on Compounds, no samasa is taught with the force of इन; this sûtra, therefore, indicates by implication that such a samasa of two nouns can be formed, having hidden in it the sense of इन ॥ Such a samasa will come under the head of सुन सुना समास: (11. 1. 4).

#### Thus काकतालीयम्, भजाकृपाणीयम्, अन्धकवर्षिकीयम् ॥

The word काकतालीय means 'like the crow and the palm-fruit': 'the unexpected and sudden fall of a plam-fruit upon the flead of a crow so as to kill it, at the very moment of its sitting on a branch of that tree; and is used to denote a very unexpected and accidental occurence'. Thus Devadatta happens to enter a village, and on that very day, robbers happen to attack the village, and in the fray, Devadatta is killed, this coincidence of the robbers and Devadatta is called काकतालीयसमागमः, and the killing of Devadatta is like that of the crow by the ताल fruit. The first case of समागमः will form the compound, the second case of वपः will give rise to the affixing of g, as काकतालीयो देव काकतालीय काकताल meaning काकतालसमागमसहश्रभोर समागमः) and the derivative word काकतालीय meaning काकतालसमागमसहश्रभोर समागमः)

Similarly अजाक्रपाणीय means "like the death of a goat (ajâ) by the accidental falling of a sword (kṛipâṇa) as the goat was passing". Similarly अन्यक्षवर्त्तातीय means "like the accidental falling of a vulture (vartikâ) in to the hands of a blind person who thus captures it". All these are unintentional (atarkita and curious (chitrikarana) coincidences. In short, these words mean 'accidentally', 'unexpectedly'.

#### दार्करादिभ्यो ऽण् ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ दार्करादिभ्यः, अण् ॥ वृत्तिः । क्षर्करा इत्येवमाश्यिः मातिपश्किभ्य इवार्थे ऽण-प्रत्ययो भवति ।

107. The affix an  $(\pm 3)$  comes in the sense of 'like this', after the words sarkarâ &c.

Thus शर्करेव = शार्करम्, कापालिकम् ॥

1 शक्तरा, 2 कपालिका, 3 कपाटिका\*, 4 कनिष्ठिका (कपिष्ठिका; पिष्ठिका, किमिश्वका 9 उप्टरीक, 6 शतपञ्च, 7 गोलोमन, 8 लोमन्\*, 9 गोपुच्छ, 10 नराची (नरालि), 11 नकुल (नकुला), 12 सिकता ॥

## अङ्गुरुयादिभयष्ठक् ॥ १०८ ॥ पनानि ॥ अङ्गुरुयादिभयः, ष्ठक् ॥ वृत्तिः ॥ अङ्गुरुवादिभयः इवार्थे ठक प्रत्ययो भवति ।

108. The affix thak  $(\pm - \xi \overline{s})$  comes in the sense of 'like this', after the words anguli &c.

Thus **भाइगु**लिकः ( = अङ्गुलीव ), भारुजिकः ॥

। अङ्गुलि (अङ्गुली), 2 भरुज, 3 बसु, 4 वल्गु, 5 मण्डर, 6 मण्डल, 7 शब्दुली (शब्दुल), 8 हिर\*, 9 किप, 10 मुर्ति\*, 11 रह\*, 12 खल\*, 13 उरिश्वत्, 14 गोणी, 15 उरस्, 16 कुलिश, 17 शिखा॥

पकशालायाष्ठजन्यतरस्याम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ एकशालायाः, ठच्, अन्यतर-स्याम् ॥

वृत्तिः ॥ एकशालाशब्दादिवार्थे ऽन्यतरस्यां टच् प्रत्ययो भवति ।

109. The affix thach (হন) also comes optionally after the word ekasalâ: with the force of 'like this'.

Thus एकशालिकः ा ऐकशालिकः by ढक् ॥

कर्कलोहितादीकक्॥ ११०॥ पदानि॥ कर्क, लोहितात, ईकक्॥ वृत्तिः॥ कर्कलोहिनशब्सभ्यामिनार्थे ईकक प्रत्ययो भवति।

110. The affix  $\pm - \xi \pi$  comes in the sense of 'like this', after karka and lohita.

Thus कार्कीकः 'like कर्क or white horse'. लीहितीक स्फटिकः 'a crystal though not itself red, appears red, wing to the reflection of some thing behind it'.

प्रत्नपूर्विविश्वेमात्थाल् छन्दिसि ॥ १११ ॥ प्रत्न, पूर्व, विश्व, इमात्, थाल्, छन्दिसि॥ वृत्तिः ॥ प्रत्न पूर्व विश्व इम इत्येतेभ्य इवार्थे थाल प्रत्ययो भवति छन्दिसि विषये।

111. In the Chhandas, the affix thâl  $(- \angle u)$  comes in the sense of 'like this', after pratna, pûrva, viśva, and ima (idam).

Thus :-

#### तं प्रवारी पूर्वथी विश्वथेमथी ज्वेष्ठताति बर्हिषदं स्वविदम् ॥

(Rig Veda V. 44. 1). 'Him (Indra), as the ancients, as the predecessors, as all creatures, and as these living men have worshipped &c'.

पूगाञ् ब्यो ऽम्रामणीपूर्वात् ॥ १९२ ॥ पदानि ॥ पूगात्-ज्यः, अम्रामणी-पूर्वात् ॥ वृत्तिः ॥ इवार्थे इति ।नवृत्तम् । नानाजातीया अनियतवृत्तयो ऽर्थकामप्रधानाः संघाः पूगाः । पूगवाचिनः मितिपहिकाहमामणीपूर्वात्स्वार्थे ज्यः प्रस्ययो भवात ।

112. The affix nya  $(\pm'-\pi)$  is added without changing the connotation, to a word denoting a horde, but not when the word is derived from the name of their leader.

The anuvritti of **TT** ceases. The word **TT** means a crowd of men of various castes, having no fixed livelihood, connected together with the object

of acquiring wealth &c. Thus क्रीकृष्ट्यः 'the trident bannered horde'. dual लीकृष्टच्यो, pl. लोक्ष्यज्ञाः ॥ Similarly, शेंड्यः, शेंड्यो, शिंदयः, चातक्यः, चातक्याः ॥ In the plural, the affix is elided by II. 4. 62.

Why do we say अधामणीपूर्वात्? Observe देवदत्तकाः (V. 2. 78) 'a horde whose leader is Devadatta'. From this sûtra, commence the तहाज affixes &c, the affixes that have the sense of 'King thereof'. The affix ज्य, therefore, has this meaning also viz. 'the leader of the horde'.

ब्रातच्फजोरस्त्रियाम् ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ व्रात, च् फजोः, अस्त्रियाम्, (इयः ) ॥ वृत्तिः ॥ नानाजातीया अनियतवृत्तयउरसेधजीविनः संघा ब्राताः । ब्रातवाचिभ्यः ष्कमन्तेभ्यःप्रातिपदिकेन्थ्यः भ्यमः स्वार्येज्यः प्रत्ययो भवत्यस्त्रियाम् ॥

113. The affix nya comes after the name of a wild band, and after a word ending in chphan ( ± - आयर्ने IV. 1. 98), without change of sense; but not in the feminine.

A collection of persons of different castes, having no determined livelihood, and living by violence are called ब्रात or 'wild band'. Thus कापांतपावयः 'a wild band living on pigeons', कापांतपाक्यों and कपांतपाकाः, ब्रैहिमत्यः, ब्रैहिमत्योः //. ब्रीहिमताः ॥ So with words ending in च्पञ्च, as कीञ्जायन्यः, कीञ्जायन्यो, pl. कीञ्जायनाः, ब्राधायन्यः ब्राध्नायन्यों pl. ब्राधायनाः ॥

Why do we say "not in the Feminine?" Observe कपोतपाकी, श्रीहिमती, कीञ्जायनी ॥

आयुधर्जाविसंघाञ् ञ्यङ्घाहीकेष्वब्राह्मणराजन्यात् ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ आयुध-जीविसंधात्, ञ्यट् वाहीकेषु, अब्राह्मण-राजन्यात् ॥ वृत्तिः ॥ आयुधजीविनां सपः आयुधजीविसंघः । स वाहीकीर्वश्चेत्वते । वाहीकेषु य आयुधजीविसंघस्तदा-

बृत्तः ॥ आयुध्रजाविना सपः आयुध्रजाविसपः । सः वाह्यकावश्चवतः । वाह्यकाषु य आयुध्रजाविसपस्तद्दान् चिनः । प्रातिपदिकाद्बाह्मणराजन्यवर्जितास्त्वार्थेभ्यद् प्रस्यवे भवति । 114. To a name expressing a multitude living by

the trade of arms, is added the affix nyat (±'-v with the fem. in t), when it is the name among the Vâhîka, but not when it is the name of a Brâhmaṇa, nor when the word is Râjanya.

The anuvritti of अस्त्रियाम् does not govern this sûtra. Thus क्रीण्डीब्स्यः, कीण्डीवृस्यः, कीण्डीवृस्यः, fem. कीण्डीब्साः, fem. कीण्डीब्साः, क्रील्डीब्साः, क्रील्डीब्साः, क्रील्डीक्साः, क्रीलेडिक्साः, क्रीलेडिक्साः

Why do we say 'living by the profession of arms'? Observe महारं श्विण्डाः ॥ Why do we say 'a multitude'? Observe सम्राद् ॥ Why do we say 'amongst the Vâhîka?' Observe श्वरः ॥ Why do we say "not a Brâhmaṇa or the word-form Râjanya"? Observe गोपालवा ब्राह्मणः, शास्त्रावना राजन्याः ॥

ष्टकाट्टेण्यण् ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ वृकात्, टेण्यण् ॥ वृक्षिः । आयुधजीविसंपादिति वर्शते । वृक्षत्रशस्त्रशुधजीविनः स्वार्थे रेण्यण् प्रत्ययो नवति ।

115. The affix tenyan  $(+- \sqrt{2})$  with the fem. in t) comes after the word Vrika, a class of persons living by trade of arms.

Thus बार्केण्य वार्केण्यो, pl. वृका, fem. वार्केणी ॥ The affix will not come, when ाक means 'a wolf'. As कामकांधी मनुष्याणां खाहितारी वृकावित्र ॥

दामन्यादित्रिगत्तेषष्ठाच्छः ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ दामन्यादि, त्रिगत्ते, षष्ठात्,छः॥ वितः । आयुध्रजीविसंघाादितं वर्शते । वामन्याविभ्यः प्रातिपदिकेश्यीस्त्रगर्राषष्टभ्यश्रायधजीविसंघर्वााचभ्यः वार्थे छः प्रस्थया भवति । येषामायुभजीविनां संघानां षडन्तर्वगास्तत्र च विगर्त्तः षष्ठ ॥

<mark>बाहुस्त्रिगत्तपष्टांस्तु</mark> कीण्डोपरथदाण्डकी । कीष्टिकर्ज्ञालमानिश्व ब्रह्मगुप्तीय जानिकः ॥

116. The affix chha (ईय) comes without changing the sense, after dâmini &c, and after the six warriorstocks called Traigarta shashtha.

The following are the six warrior races of Trigarta: - कीण्डापरथ, गण्डिक.

कोष्टिक, जालमानि, ब्रह्मग्रप्तः and जानिकः ॥

Thus शामनीयः शामनीयौ, pl. शामनयः; भौलपीयः भौलपीयौ, pl. उलपय; कौण्डोपरथीयः pl. कैाण्डोपरथाः, सण्डकीयः pl तण्डकयः, क्राष्टकीयः pl. क्रीष्टकयः जालमानीयः pl. जालमानयः, ब्रह्मग्रप्तीयः pl. ब्रह्मग्रमाः, जानकीयः pl. जानकयः॥

 $f{1}$  हार्मान,  $f{2}$  भौतिप,  $f{3}$  बेजवापि $f{*}$ ,  $f{4}$  भौदकी (भौतिक भौतिक),  $f{5}$  भौदङ्कि $f{*}$ ,  $f{6}$  भच्युतिन्त (अच्युत्तन्ति ), 7 आच्युतर्तन्त $^*$  (अच्युत्तर्गन्त ), 8 शाकुन्ति $^*$ , 9 आक्रित्त्ति, 10 औडिव $^*$ , 11 काक-इन्तिक (काकरन्ति), 12 शाश्चेतिप, 13 सार्वसेनि, 14 बिन्दु, 15 बेन्दिव $^*$ , 16 तुलभ, 17 मोञ्जायन, 18काकन्दि, 19 सावित्रीपुत्र, 20 काकर्रान्त 21 देववापि, 22 अपच्युतका, 23 कर्की, 24 पिण्ड ॥

पर्श्वादियौधेयादिश्यामणत्रौ ॥ ११७ ॥ पदानि ॥ पर्श्वादि, यौधेयादिश्याम् अ-ण, अभी ॥

बृत्तः । **आयुधजीविसंघारिःयेव** । पादर्वादिभ्यो यौधेयादिभ्यश्व प्रातिपदिकेभ्य आयुधजीविसंघवाचिभ्यः स्तार्थेऽणग्री प्रत्ययो भवतः।

117. The affix an  $(\pm - 3)$  comes after parsu &c, and the affix an  $(\pm'-3)$  comes after yaudheya &c, without changing the sense: when these words denote warrior classes.

Thus पार्शवः, pl. पर्शवः आसुरः pl. असुराः, वौधेवः pl. वौधेवाः ॥

 ${f 1}$  पर्द्य,  ${f 2}$  असुर,  ${f 3}$  रक्षस् $, {f 4}$  वाहीक (बाल्हीक),  ${f 5}$  ययम्,  ${f 6}$  वसु,  ${f 7}$  मरुत्,  ${f 8}$  सत्वत्,  ${f 9}$ देशाह 10 विशास, 11 अशनि, 12 कार्यापण ॥

 $f{1}$  यौधेय,  $f{2}$  क्रीहोय,  $f{3}$  ह्योंक्रेय,  $f{4}$  ह्योंक्रेय,  $f{5}$  घार्तेय $^*$ ,  $f{6}$  घार्तेय  $^7$  ज्यावाणेय (ज्यावालेय),  $^{8}$  तिगत,  $^{9}$  भरत,  $^{10}$  उद्योगर  $^{11}$  की शेव,  $^{12}$  वार्त्तय  $^{9}$  See  $^{1V}$ ,  $^{1}$ ,  $^{178}$ .

अभिजिद्विद्भृच्छालावच्छिखावच्छमीवदूर्णावङ्मदणा यञ् ॥ ११८॥ पदानि ॥ अभिजित, विद्भृत, शालावत, शिखावत, शमीवत, ऊर्णावत, श्रुमत्, अणः, यञ्॥

्वृत्तिः । आयुधजीविसंघाार्तति निवृत्तम् । अभिजिदादिभ्यो ऽणन्तेभ्यः पातिपदिकेभ्यः स्वार्थे वस् प्रस्वयो भवति ।

The anuvritti of भाग्रधजीतिसंघात् ceases. Thus अभिजितोऽपत्यम् = भाभिजित, add यम् to this, भाभिजितः; pl. भाभिजितः, वैदश्यः pl. वैदश्यः, शालावत्यः pl. शालावताः, श्रीस्थात्यः pl. श्रीमताः ॥ The भण् here is Patronymic. Otherwise भाभिजितो मुहूर्नः and भाभिजितः स्थालीपाकः, the affix here is भण् of नक्षत्रेण युक्तः कालः IV. 2. 3 and of सास्थदेवता IV. 2 24 respectively.

ज्यादयस्तद्राजाः ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ ज्यादयः, तद्राजाः ॥ वृत्तिः । पूगाञ्यो पामणीपूर्वादित्यतः प्रशति ये प्रत्ययाः ते तद्राजसंज्ञा भवन्ति ।

119. The affixes nya &c, (V. 3. 112 &c) are called tadrâja.

The illustrations of Tadraja affixes have been given above. The word तहाज occurs in Sûtra II. 4. 62:

#### ओ३म् ।

### अथ पञ्चमध्यायस्य चतुर्थः पादः ।

#### BOOK FIFTH.

CHAPTER FOURTH.

पाद्दातस्य संख्यादेर्वीप्सायां बुन्लोपश्च ॥१॥ पदानि॥पाद, दातस्य, सं-ख्यादेः, वीप्सायाम् बुन्लोपः, च॥

वृत्तिः ॥ पादद्यतान्तस्य संख्यादः प्रातिपदिकस्य वीष्सायां द्योत्यायां वुन् प्रत्ययो भवति । तत्सिन्नियोगेन चान्तस्य लोपो भवति ॥

1. The affix vun ( $\angle$ —अक) comes after the words påda and sata when preceded by a numeral, the sense being that of distributive relation; and the final of the stem is elided.

Pratipadikas preceded by a numeral and ending in the words पार or शत take the affix बुन् when a distributive sense (वीप्सा) is to be expressed: and by the addition of this, the final is elided.

By VI. 4. 148 the final ज of pâda and sata would have been elided before the taddhita affix vun; even if such elision was not taught in this rule. The repetition of the word होप in this rule, therefore, indicates that the elision ordained here is not one caused by the affix. For if the elision had been caused by the affix, then by I. 1. 57, such होपाइंग or "substitute" would be equivalent to the principal (sthanivat); and would thus debar the application of the rule VI. 4. 130 by which पाइ pâd (and not pâda) is changed into पद ॥ In other words, the lopa taught by बस्थेति च is पर्याभित्तक or caused by some thing which is subsequent, namely by a taddhita affix or by इ or ई affix; therefore, this lopa would be sthani-vat for the purposes of the rule which would apply to something preceding it (I. 1. 57). Therefore, pâd becomes sthâni-vat to pâda. Therefore, the anga or base ending with 'pâda' will be called m, and not the base ending with 'pâd', and therefore VI. 4. 130 which applies to m bases will not apply, and there will be no substitution of qq for

पार्, as there is not in the form पात्ताय. But we want such substitution and hence the employment of words "the final of the stem is elided".

Thus हो हो पारो दशति "he gives two quarters to each"= ह्विपदिकां दशिति (ह्विपाद + द्वर्- ह्विपाद + द्वर्- ह्वर्- ह्विपाद + द्वर्- ह्विपाद + द्वर्- ह्वर्- ह्वर्य

The compounds above formed are taddhitartha Tatpurusha compounds, viz. compounds containing the sense of a taddhita affix, by rule II. I. 51. After the compound is formed, then the affix इन is added. Thus first we have द्विपान and द्विज्ञन compounded by II. I. 51 and then the affix is added. The words पान and चन when not so compounded, take इन affix only in the feminine.

Why do we say "of the words पाद and दात"? Observe द्वा दो मापी दशाति, no affixing. Why do we say "preceded by a numeral?" Observe पादं पादं एकार्त ॥ Why do we say "in a distributive sense"? Observe द्वीपादी दशाति "He gives two quarters:" द बाते दशाति ॥

The enumeration of पाद and ज्ञात is useless, as the affix is found after other words also. As, ज्ञिमोदिककां दराति "he gives two cakes to each". विमोदिककां दराति ॥

दण्डव्यवसर्गयोश्च ॥ २ ॥ पदानि ॥ दण्ड, ब्यवसर्गयोः, च, (बुन्) ॥ वृत्तिः ॥ दमन दण्डः । तानं व्यवसर्गः । दण्डव्यवसर्गयोगम्बमानयोः पादत्ततान्तस्य प्राप्तिपदिकस्य संख्या-देर्बुन् प्रत्ययो भवति अन्तलोपभ ॥

2. Also when the sense is of a punishment or a donation.

The word कुन्ड means "punishment", and ब्यवसर्ग means "gift or donation". The pratipadikas पाद and द्यात preceded by a numeral, and conveying the sense of punishment or donation, take the affix दुन, and the final म is elided. This sûtra is begun to show that the "distributive sense" does not apply here. Thus द्या पादा विज्ञतः = द्विपादकान् वाण्डितः "punished with the infliction of a fine of two Padas (a quarter coin)". द्या पादा व्यवस्थात "he makes a gift of two Padas". Similarly द्विशातकां विण्डतः "punished with a fine of two hundreds". द्विशातकां व्यवस्थात &c.

स्थूलादिभ्यः प्रकारवचनं कन् ॥३॥ पत्रांनि॥ स्थूलादिभ्यः, प्रकारवचने, (कन्)॥ वृत्तिः॥ स्थलादिभ्यः प्रकारवचने ग्रीस्यं कन् प्रस्ययो भवति । जातीयरोपवादः॥ वार्त्तिक ॥ कम्पकरणे चंचद्वहतोस्पर्सस्यानम् ॥

3. The affix kan (二兩) comes in the sense of "like that or specialty", after the words sthula &c.

This debars the affix जातीयर (V. 3. 69). Thus स्पूलप्रकारः = स्पूलकः "bulky. So also अणुकः, माषकः ॥

Vart:—The words चंचन् and वृहन् should be included in the list of sthûlâdi words. As, चंचला: वृहलः ॥ According to one version the words are चंचा and वृहन् and गंचन् and वृहन्. So the derivatives will be वृहकः and चंचकः the words that end in long vowels आ, ई or ऊ, shorten their vowels before this affix, by VII. 4. 13. As, सुरा + कन् = सुरकः "snake-like". The word कृष्ण takes कन् when tila is meant; as कृष्णप्रकाराधिता = कृष्णकाः ॥ यद takes कन् when meaning ब्रीहि, as ब्यकाः ॥ इक्षु, तिल, पास, काल, and अवदात take this affix when wine is meant, a पासिकां, कालिकां, अयदातिकां "a kind of wine". गोमून takes this affix when meaning a covering, as गोमूनकः 'a covering of the colour of cow's wine, or go-mûtra may mean a certain arrangement of colours such as white and black". सुरा takes कन् meaning a snake, as सुरकः (VII. 4. 13) "a kind of snake of the color of wine". जीर्ण takes it when meaning śâli grain, as जीर्णकाः = जीर्णकल्या गालवः ॥ The following is a list of Sthulâdi words.

1 स्थ्रल, 2 अणु, 3 माप, 4 इपु, 5 कृष्ण तिलेपु, 6 यत्र श्रीहिद्य, 7 इक्षुतिलपायकालावदाताः धुरायाम्, 8 गोमूत्र आच्छादने, 9 सुरा अहा, 10 जीर्ण शालिपु, 11 पत्रमूले समस्तव्यस्ते, 12 कुमारीपुत्र, 13 कुमारीभशुर ( कुमार, भशुर ), 14 मणि. 0

अनत्यन्तगती कात् ॥ ४ ॥ पदानि ॥ अनत्यन्तगती, कात्, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ अत्यन्तगतिरशेषेण संबन्धः । तदभावा ऽनत्यन्तगतिः । अनत्यन्तगती गम्यमानायां कान्तास्क-त्रात्यवो भवति ॥

4. After a participle ending in kta, comes the affix kan, when the meaning is something not yet wholly completed.

The word भारान्तगित means an act which has been fully accomplished; भानारान्तगित therefore, means, an act which has not been fully accomplished. Thus भिन्न + कन् = भिन्नकः "not yet wholly divided" So also छिन्नकः &c.

Why do we say "something not wholly completed"? Observe भिन्नम् "totally divided", छिन्नम् 'totally cut'.

#### न सामिवचने ॥ ५॥ पदानि ॥ न, सामिवचने ॥ वृत्तिः ॥ सामिवचने उपपरे कान्तास्कन्यस्यो न भवति ॥

5. Not so when a word in the sense of "half", precedes such participle.

When the word सामि or any other word having this sense, is compounded with a participle in का, the affix कान् is not added to denote the sense of incompleteness. Thus सामिकृतम्, सामिभुक्तम् &c (II. 1. 27). The word वचन shows that the symonyms of सामि are also to be taken. Thus अर्थकृतम्, नेमकृतम् &c.

Objection:—It is redundant to have prohibited कन् after a word preceded by 'half', because the word "half" itself shows that the action has not been completed.

Answer:—The prohibition contained in this sûtia does not refer to the कन् of the last sûtra, where it has the sense of "incompleteness". It refers to that कन् which comes after a word, without changing the sense of that word (स्वाय कन्)। Thus the words भिन्नतर and भिन्नतर (the comparative and superlative degrees of भिन्न) show by the very fact of their comparison, that the action denoted by them is not complete. These words भिन्नतर and भिन्नतर also take the affix कन् without change of sense. As भिन्नतरका and भिन्नतर and भिन्नतर ।। and बहुनरके ६८ as used by Patanjali himself in the following sentences:—एवं हि सूनमभिन्नतरके भवति, एनिर्ह बहुनरके व्याप्यते॥ This कन् is also prohibited in the case of compounds with सामि॥ In fact, this sûtra teaches by implication (Jñāpaka) that कन् comes also in the sense of svârtha.

बृहत्या आच्छादने ॥ ६ ॥ पदानि ॥ बृहत्याः, आच्छादने, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ कन्नतुवर्षते, न प्रतिषेषः । बृहतीशब्दाराच्छादने वर्त्तमानास्वायें कन्यत्ययो भवति ॥

6. The affix kan comes after the word brihati when it means "an article of dress".

The word कत् is to be read into this sûtra and not its prohibition. The force of this कत् is nil, or it is an example of स्वार्थे कत् ॥ Thus इहती+कत् = हहतिका (प्रावारः) (VII. 4. 13 by which long vowel is shortened) "an upper garment or mantle".

Why do we say "when it means dress"? Observe वृहती छन्दः "the metre called Brihati".

अपडक्षाशितङ्ग्वलंकर्मालं पुरुषान्युत्तरपदात्खः ॥ ७ ॥ पदानि ॥ अषडक्ष, अ-शितङ्कु, अलङ्कर्म, अलंपुरुषः, अध्युत्तरपदात् ख ॥

वृत्तिः ॥ अषडक्ष आशितंगु अलंकर्म अलंपुरुष इत्येतंभ्यो ऽभ्युत्तरपताच्च स्वार्थे लः प्रत्ययो भवति ॥

7. The affix kha (17) comes after the words ashadaksha, âsitangu, alankarma, alampurusha, and after a stem ending with adhi.

The force of ख is स्वार्थ i e. it does not change the sense of the word. The word अवड्स means "that which has not six eyes". पडस is compounded from षर + अव्भि by adding षश् (V. 4: 113) "having six eyes". The affix ख is to be added to this word already ending in the affix shach. Thus अवड्स is to be added to this word already ending in the affix shach. Thus अवड्स मिणे मन्त्र: "a secret not having six eyes". i. e. "a secret known or determined by two persons only to the exclusion of a third". Similarly आश्वितंगवीन अग्ण्यम् = आश्विता गावोऽस्मित्रएये = गभूतयवसं "a forest where formerly cattle had grazed". The augment छम is added to आश्वित by nipâta, or irregularly. So also अन्तिक्तिणः = अनं समर्थः क्रमण पर्याप्तः = competent to do any act, clever. So अनं प्रस्थाः = अनं समर्थः प्रस्थाय = प्रतिमल्लाहिः = fit for a man.

A word ending with অধি, will be a Tatpurusha compound, by II. I. 40. as the word अधि belongs to Saundadi class. As राजाधीनः ॥

The affix kha in the case of these words is invariable (nitya), because the word विभाषा occurs in the next sûtra; and it is a maxim of interpretation that a rule occurring between two optional rules is nitya. The above words always occur with this affix and never without it. while in the case of other words taught hereafter this affix comes optionally. There are other affixes also which are svârthika and nitya. Such as तमप् &c up to the affix कन् (V. 3. 55 to 95). ज्य &c upto बुन, (V. 3. 112 to V. 4. 1) आम् &c upto मयर, (V. 4. 11 to 21) and affixes taught from V. 4. 6 i. e. कर् to V. 4. 9. (ख). ending in जाति and all Samasanta affixes.

विभाषाञ्चेरिक्स्त्रियाम् ॥ ८॥ पदौनि ॥ विभाषा, अञ्चेः, अदिक्, स्त्रियाम्, (खः) ॥

् वृत्तिः ॥ **भज्ञ्चत्यन्तात्मातिप**रिकारिक्ऋियां वर्त्तमानात्स्वार्थे विभाषा खः प्रत्ययो भवति ॥

The affix kha (ईन) may optionally be added without change of sense to a stem ending in anch (প্রহন্), when it does not mean a point of the compass used in the feminine gender.

Thus प्राक् or प्राचीनम् "old", अर्वाक् or अर्वाचीनम् "new".

Why do we say "when not denoting a direction in the feminine?" Observe प्राची दिक् "castern region", प्रतीची दिक् "western region." Why do we say "a point of the compass"? Other words in the feminine will take this affix. As प्राचीना ब्राह्मणी, अवांचीना शिखा ॥ Why do we say "in the feminine"? A direction or दिक्" used in any other gender will take this affix. As प्राचीनं दिवनणीयम्, हिचीनं हिममणीयम् ॥

जात्यन्ताच्छ बन्धुनि ॥ ९ ॥ पदानि ॥ जात्यन्तात्, छः, बन्धुनि ॥ वृत्तिः ॥ जात्यन्तात्प्रातिपश्काद्वन्धुनि वर्त्तमानात्त्वार्थे हः प्रत्ययो भवति ॥

The affix chha ( it ) is added without change of sense, to a stem ending in the word जाति, when it means ap-

propriateness.

The word veg means the substance or substratum in which jâti or generic quality adheres or any thing by which a thing is regulated and individualised (वश्यत नियम्यते स्वतन्त्री कियते). Thus बन्धु means that substance by which the genus Brahmana, Kshatriya &c is distinguished. Thus ब्राह्मणजातीयः "appropriate to a Brahmana". अत्रियजातीयः, वैदयजातीयः &c.

Why do we ay "when meaning appropriateness". Observe sign-

गतिः शोभना "the Brahmana caste is beautiful".

स्थानान्ताद्विभाषा सस्थानेनेति चेत्॥१०॥ पदानि॥स्थानान्तात्, विभाषा, सस्थानेन, इति, खेत् ॥

वृत्तिः ॥ स्थानान्तान्प्रातिपदिकाद्विभाषा छः प्रत्ययो भवति सस्थानेन चेत् स्थानान्तमर्थवद्भवति ॥

10. The affix chha (ईय) is optionally added to a stem ending in स्थान, if it is compounded with something with which another is made to take an equal place.

The word सस्थान means समानं स्थानमस्य 'whose place is the same' or तुल्य or equal. Thus पित्रा तुल्यः = पितृस्थानीयः or पितृस्थानः (पितृस्व स्थानमस्य whose place is that of a father). Similarly मातृस्थानीयः or मातृस्थानः; राजस्थानीयः or राजस्थानः॥

Why do we say "when it means equal to". Observe गास्थानम् "cowshed" अध्यस्थानम् "stable". The word इति in सस्थानेनिति is for the sake of distinctness. The word सस्थान as a Bahuvrihi compound is the appropriate word to be taken here, and not when it is taken as a Tatpurusha compound like समानं च तत् स्थानं च ॥ The word चेत् "when", is a conjunction: and joins the two meanings.

The rule 9 occurring between this rule and 8th rule, both of which are optional, must be taken to be a nitya rule, as explained above. इयोर्विभाष्यां विधयः॥

किमेत्तिङव्ययघादाम्बद्रव्यप्रकर्षे ॥११॥ पदानि ॥ किम, एत्, तिङ्, अव्यय, घा-त्, आम, अद्रव्यप्रकर्षे ॥

वृत्तिः ॥ किम एकारान्तात्तिङन्तार्व्ययेभ्यश्च यो विहितो घः स किमेत्तिङब्ययघः, तरन्तात्प्रातिपरिकार-ढव्यप्रकर्षे आम् प्रत्ययो भवति ॥

11. To the affix तर and तम (द्रा. 1. 22) ordained to come after the word किम (V. 3. 55) or after a word ending in ए (VI. 3. 17) or after a finite verb (V. 3. 56, 57) or after an indeclinable, is added the affix âm (आम,) but not if the excess belongs to a substance (and not to an action or quality).

The च or तर्ष and तम्म affixes are employed for comparison (प्रकर्ष 'excess') of adjectives and adverbs This rule applies to adverbs and not to adjectives: i. e. when an adverb qualifies a verb or another adjective, but not when an adjective qualifies a noun. The हृद्य denoting word by itself has no 'excess' &c, it is the adjective which qualifies such substance that is capable of excess or comparison. The prohibition in अवह्रव्यमक्ष therefore really relates to the quality of a substance; i. e. to adjectives. हृद्यस्याव्यपदेश्यस्य न विना भेद हेतुना । प्रकर्भावियमे नापि श्रव्यस्योगित वाच्यताम् ॥

Thus कितराम or किन्तमाम "how excessively", पूर्वाहे तराम or पूर्वाहे तमाम, पच-नितराम or पचिततमाम "he cooks surprisingly", उद्यस्तराम, उद्यस्तमाम "more or most loftily or loudly".

But when the excess belongs not to an action or attribute, but to a substance, the amu भाम is not added. As उद्देश्तमः तरुः "a most lofty tree".

### अमु, च व्छन्दस्ति ॥ १२ ॥ पदानि ॥ अमु, च, छन्दस्ति ॥ वृत्तिः ॥ क्रिमेत्तिङब्ययपारद्रव्यपकर्षे अषु, पत्ययो भवति छन्दस्तिविषये । चकारादाषु च ॥

12. In the Chhandas, the affix amu (अम) also is added after the above, under similar conditions.

To the word किम्, words ending in ए, finite verbs and indeclinables, when taking the comparative affixes तर and तम is added the affix अम् in the Vedas, when these words are used as adverbs. By the force of the word च 'also' in the sûtra, the affix आमु is also included. Thus मतरम् नवामः ॥ or मतराम् वस्यः । मतर् means मक्टतर ॥

The words ending in **MIH** and **MH** are indeclinables as they are included in the class of Svarådi (I. 1. 37).

## अनुगादिनप्रक् ॥ १३ ॥ पदानि ॥ अनुगादिनः, ठक् ॥ वृत्तिः ॥ अनुगदतीत्यनुगादी । अनुगादिनशब्दात्स्वार्थे ठक् प्रत्ययो भवाति ॥

13. The affix thak (±— रके) comes after the word anugadin, without changing its sense.

Thus आनुगादिक: "repeater or who echoes back".

## णचः स्त्रियामञ् ॥ १४ ॥ पदानि ॥ णचः, स्त्रियाम्, अञ् ॥ वृत्तः ॥ कर्मव्यतिहारे णच् स्त्रियामिति णाँज्वहितः, तदन्तास्त्वार्थे ऽम् प्रत्ययो भवति स्त्रियां विषये ॥

14. The affix an (31) comes without changing the sense, after a word ending in the affix nach (±/-31), when the word is feminine.

By III. 3. 43 the affix णच् is ordained after feminine words denoting reciprocity of action. The affix अम् comes after such a word without changing the sense, when the thing denoted is feminine. Thus व्यावकादी, व्यावहासी वर्षाता।

Q.—Why the word खी "feminine" is repeated in this sûtra, when we already know from III. 3. 43 that णच् comes only after feminine words; and a svârthika affix like अस् coming after a feminine word will keep the word feminine?

Ans.—The repetition of the word स्त्री in this sûtra, teaches by implication (jñāpaka) the following "स्वार्यकाः प्रत्यवाः प्रकृतितं लिगवचनान्यतिवर्त्तन्ते प्रण :—
"Sometimes it happens that bases which are derived by means of affixes "hat do not convey any particular meaning of their own, but leave the meaning which is conveyed by the original to which they are added, unchanged, ing which is conveyed by the original to which they are added, unchanged, do not take their gender and number from those original bases from which they are derived". Thus गुडकल्पा द्राक्षा, तेलकल्पा प्रसन्ना (गुर्ग विशेषः) formed by adding the swartha affix कल्प (V. 3. 67) to गुड and तेल, the resultant words being in the feminine gender. Similarly from देव—देवता is derived without change of meaning, but change of gender.

#### अणितुणः ॥ १५ ॥ पदानि ॥ अण्, इतुणः ॥ वृत्तिः ॥ अभिविधो भावहतुण् विहितस्तदन्तास्यार्थे ऽण् प्रत्ययो भवति ।

15. The affix an (±—अ) comes without changing the sense, after a stem ending in the affix inun (इनुण्).

By III. 3. 44, the affix इतुण् is added to a root to express a condition resulting from a universal co-operation of the action denoted by the root. But a word formed by इतुण् is after all an imaginary word, it requires the further addition of this affix अण् to make it a complete word. In fact, all svartha affixes generally complete the not fully developed word. Thus सांगिविणम् वर्षते. सांकृदिनम् ॥

विसारिणोमत्स्ये ॥ १६ ॥ पदानि ॥ विसारिणः, मन्स्ये, (अण्) ॥ वृत्तिः ॥ विसरतीति विसारी । विसारिन्शब्शास्त्रार्थे ऽण् प्रत्यया भवति मन्स्य ऽभिधेये ॥

16. The affix an (±—अ) is added to the word विसारित when a word expressing "fish" is to be made.

Thus वैसारिणः "a fish". Why do we say "when it means a fish"? Observe विसारी देवदनः "Devadatta who is gliding out".

संख्यायाः क्रियाभ्यावृत्तिगणने कृत्वसुच् ॥ १७ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, क्रिया-भ्यावृत्तिगणने, कृत्वसुच् ॥

वृत्तिः ॥ संख्याशब्देभ्यः क्रियाभ्यावृत्तिगणने वर्त्तमानेभ्यः स्वार्थे कृत्वसुच् प्रत्ययो भवति ॥

17. The affix kritvasuch (क्रवंस्) is added to a Numeral, when the repetition of an action is to be counted.

This is also a svårtha affix. The word अध्यावृत्तिः means "again and again or repetition". The counting of actions belonging to the same class and having the same agent, which occur again and again is called क्रयाध्यावृत्तिन्गानम्॥ Thus पंचवारान् भुङ्के=पंचकृत्योभुक्ते "he cats five times". So also सप्तकृत्यः &c.

Why do we say "after a Numeral"? Observe भूरान् वारान् धुंको "he eats many times".

Objection:—Why do we say "action" when we know that an 'action' alone can be repeated, and not a substance or an attribute? Reply: The word किया is employed in this sûtra for the sake of the next sûtras, into which its anuvritti flows. Thus in sûtra 19, एकस्य सकृष्य when the affix does not apply to count repetition, because it is impossible for a unit to express repetition; but merely to count the "action" only.

Why do we use the word "repetition"? The affix will not apply when merely "actions" are counted. Thus पंचपाकाः "five cookings", रशपा-काः &c.

Why do we use the word "counting", when we know that a Numeral is nothing but counting? Had the sûtra been merely संख्यायाः किया-वावृत्ती कृष्य-

सुच, there would arise this anomaly. The numerals upto ten denote only the thing numbered (संख्येय), but the numerals above those denote both the counting (संख्यान) and the thing counted (संख्याय) ॥ If नणन were not used, the affix would come only after the numeral denoting sankhyeya and not sankhyâna. Thus it will apply to रातवारान् भुङ्क्तं = रातकृत्यः, but not here रातं वाराणां भुङ्क्तं; because here the word रात does not denote repetition, but merely a counting. By using the word राणन it applies to both.

क्कित्रिचतुभ्र्यः सुच् ॥ १८ ॥ पदानि ॥ द्वि, त्रि, चतुर्भ्यः, सुच् ॥ वृत्तिः ॥ द्वि त्रि चतुर् इत्येतेभ्यः संख्याशब्देभ्यः क्रियाभ्यावृत्तिगणने वर्त्तमानेभ्यः सुच् प्रत्ययो भवति । कृत्वसुचो ऽपवादः ।

18. The affix "such" (स्) is added to the numeral dvi, tri and chatur, in the same sense of counting the repetition of an action.

This debars कृत्वसुच्॥ Thus द्वि-दिस्, वि-ावस्, चतुर्-चतुर् in दिर्मुङ्क्ते, विर्मुङ्के, चतुर्भुङ्के, चतुर्भुङ्के, चतुर्भुङ्के, "The स् in the last example is elided by VIII. 2. 24: but चतुर् meaning "four", and चतुर् meaning "four-times", are differently accented: the च् of सुच् indicating that the accent udâtta falls on the last syllable. Thus चतुर् (चतरून् Un V. 58, being formed with the affix 'uran' added to चत्), and चतुर् ( with सुच् ).

एकस्य सरुच ॥ १९ ॥ पदानि ॥ एकस्य, सरुत्, च (सुच्) ॥ वृत्तिः ॥ एकशब्दस्य सरुदित्ययमदिशो भवति सुच प्रत्यय क्रियागणने कृत्वसुचा ऽपवादः ।

19. The word सহর is substituted for एक before the affix মুনু, when an action is to be counted.

This debars कृत्वसुच् ॥ The 'repetition' being impossible, the action alone is counted: so the anuvritti of क्रिया only runs into this sûtra and not of अभ्यावृत्तिः ॥ Thus सकृदभुङक्ते "he eats once" सकृतभीते ॥ The स् of सुच् is elided by VIII. 2. 23. But not here in एक: पाक as being against usage.

विभाषा बहोर्द्धा ऽविप्रकृष्टकाले ॥ २० ॥ पदानि ॥ विभाषा, बहोः, धा, अवि-प्रकृष्टकाले ॥

वृत्तिः ॥ बहुशब्दात् क्रियाभ्यावृत्तिगणने वर्त्तमानात् विभाषा धा प्रत्यया भवति । कृत्वसुचो ऽपवादः ॥

20. The affix un is optionally added to the numeral ug, to count the repetition of an action, occurring in a not distant period of time.

This debars कृत्वसुच् which comes in the alternative. The word अविभ-इन्द "not remote", qualifies क्रियाभ्यावृक्तिः ; i. e. when the recurring of the action takes place within a short time, it is अविभक्रष्टकाल ॥ Thus बहुभा or बहुकृत्व दिवसस्य सङ्क्ते "he eats many times a day". But when a remote time is denoted then भा does not apply. Thus बहुकृत्वो मासस्य भुङ्क्ते 'he cats many times in a month, not daily, owing to poverty &c.'

#### तत्प्रकृतवचने मयद् ॥ २१ ॥ पदानि ॥ तत्, प्रकृतवचने, मयद् ॥

वृत्ति ॥ तिरिति प्रथमा समर्थविभक्तिः, प्राचुर्येण प्रस्तुन प्रकृतम् । प्रथमासमर्थात् प्रकृतोपाधिकेर्ये वर्त्तमा नात्स्वार्थे मयद् प्रत्ययो भवति ॥

21. The affix mayat (**Hu** with the feminine in grave **\( \)**) is added to a word in first case in construction, when the sense is "made thereof", or "subsisting therein".

The translation of the sûtra given above is according to the rendering of Prof. Böhtlingk. According to Kâsikâ:—तन् signifies that the word in construction to which the affix is to be added should be in the nominative case (IV. 1. 82) the word पक्रनम means "happening to be in abundance". So that according to this interpretation the sûtra should be translated, as done by Dr Ballantyne, "The affix mayat may be employed after a word denoting some substance, when we require an expression for it as abundant". Thus अन्न मक्तन = अन्नमयम् "abundance of food". अपूपमयम् "abundance of cake". According to others, that in which there is abundance of the thing signified by the word to which the affix मयन् is added, is denoted by the whole word. Thus अन्न मक्तन मिस्मन् = अन्नमयो यत्ताः "a feast in which there is abundance of food". अपूपमयं पर्व, वट-कमयोयात्रा ॥ Both senses are possible, as the sûtra is constructed.

"The word बचन in the sûtra has two senses. It being made by the affix ल्युद conveys the force both of the nature (III. 3. 114) and the site. It the former case, (taking, तन् पकृतवचन to mean "the mention of that as abundant)", we have अन्नमयम् "abundance of grain". But in the second case, (taking it to mean "that in which something is spoken of as abundant)" we have अन्नमयं चन्न: "a sacrifice at which food is abundant". (Dr. Ballantyne's Laghukaumudi)

### समूहवस बहुषु ॥ २२ ॥ पदानि ॥ समूहवत, च, बहुषु, (मयट्) ॥ वृत्तिः ॥ तत्प्रकृतवचनइत्येव । बहुपु प्रकृतेषूच्यमानपु समूहवत्प्रस्वया भवन्ति । चकारान्मबद् च ।

22. When that, whereof something is made or subsists in, is a multitude, then the affixes expressing a great quantity (IV. 2. 37 &e) may also be employed to denote "nade thereof, subsisting therein".

The च shows that मथट् also comes in the same sense. Thus मेंग्ड्यां प्रकृताः प्राचुर्येण प्रस्तुताः = मौर्ग्डिककम् (IV. 2. 47) or मार्क्समयम् ; so also शाष्कुलिकम् or शब्कुलीनयम् ॥ In the second sense we have, मार्काः प्रकृताः अस्मिन् यहे = मौर्ग्डिको or मार्क्समया यहः; शाष्कुलिकः or शाष्कुलीमयः ॥

अनन्तावसथेतिहभेषजाञ् ज्यः ॥ २३ ॥ पदानि ॥ अनन्त, आवसथ, इतिह, भेषाजात्, ज्यः ॥

वृत्तिः॥ भनन्तादिभ्यः स्वार्थे प्र्यः प्रत्ययो भवति ॥

23. The affix nya  $(\pm'-^{4})$  comes, without changing the sense, after the words ananta, avasatha, itiha and bheshaja.

Thus आनन्त्यम् = अनन्तः, आयसध्यम् = आवसथः 'a dwelling place, a sanctuary for sacred fire'. एतिहाम = इति ह 'traditional account', the affix here is added to a word which is not a pratipadika. The word इति ह means tradition, as इति ह स्मापाध्यायाः कथयन्ति ॥ भेषज्यम् = भेषजम् ॥

It is optional to add this affix, owing to the general optional nature of all taddhita affixes. See IV. 1. 82.

देवतान्तात्तादर्थ्ये यत् ॥ २४ ॥ पदानि ॥ देवतान्तात्, तादर्थ्ये, यत् ॥ वृत्तिः ॥ देवताशब्दान्तात्मातिपदिकाचतुर्थीसमर्थात्तादर्थे यत् प्रत्ययो भवति ।

24. After a stem ending in the word देवता being in the fourth case in construction comes the affix यत, in the sense of "appointed for it".

The word ताद्ध्यम् has the same meaning as तद्धं "for the sake of that' (II. 1. 37). Thus अग्निदेवनाये इडम् = अग्निदेवन्यम् "offering &c, sacred to Agni". So also पितृदेवत्यम्, वायुदेवत्यम् ॥

पादार्घाभ्यां च ॥ २५ ॥ पदानि ॥ पाद, अर्घाभ्याम, च, (यत्) ॥ वृत्तिः ॥ ताद्रश्यंद्रस्येव । पादार्घराबद्दाभ्यां चतुर्यासमर्थाभ्यां ताद्रश्यंभिष्ये यद्यत्ययो भवति । वार्त्तिकम् ॥ आमुष्यायणामुष्यपुत्तिकेत्युपसम्यानम् ॥ वा० ॥ समग्रब्दादावतुप्रत्ययोवक्तव्यः ॥ वा० ॥ नवस्य नू आदेशस्वप्तनप्राध्य प्रत्ययाः ॥ वा० ॥ न भ पुराण प्रात् ॥ वा० ॥ भाग रूपनामभ्यो पेयः प्रत्ययो वक्तव्यः ॥ वा० ॥ मित्राच्छन्दस्ति ॥ वा० । आग्नीधसाधारणाद्द्रम्॥ वा० ॥ अयवसमस्द्भ्यां छन्दस्यञ्चक्तव्यः ॥

25. The affix यत comes after the words पाद and अर्घ, being in the fourth case in construction, when the meaning is 'for the purpose of that'.

The word ताद्ध is understood here also. Thus पादार्थ मुक्तं = पाद्यम् "water, meant for washing the feet". So also अद्यम् ॥ The accent of these words is governed by VI. 1. 213, the udâtta being on the first syllable.

The च in the sûtra implies the inclusion of words other than पाद and अर्घ, not mentioned here. The affix यत् applies to other words also, as एष वे समद्शाक्षर इछन्द्स्यः प्रजापतिः। So also वसु, अयस्, ओक, कवि, क्षेम, उदक, वर्चस्, निष्केवल, उक्ध, जन, पूर्व, नव, सूर्, मर्त, यिष्ठः॥ These words take यत् in the Vedas. Thus वसन्यः, ओक्यः, कन्यः, क्षेम्यः. उदक्यः, वर्चस्यः. निष्केवल्यम्, उक्थ्यः, जन्यः, पूर्वः, नन्यः, सूर्यः, मर्तः and यिष्ठिषः in अग्निरीशेवसन्यस्य। अयस्यो वसानाः (द्वितीयाबहुवचनस्यालुक् । अपो वसाना इत्यर्थः) स्वओक्ये । कन्योति । क्षेम्यस्य वस्याति । वायुर्वर्षस्यः ॥ निष्केवल्यं शंसति । उक्थ्यं शंसति । जन्यंताभिः । पृथ्यं विशः । स्तोमैर्जनयामि नन्यम् । सूर्यः । मर्त्यः । यिष्ठिषः ॥ So also the words आमुख्यायम् and आमुख्यपिकका ॥

Vârt::—The affix आवतु comes after the word सम; as रामावत् वसितः समाक गृह्णाति ॥

Vârt:—नू is the substitute of नय, and the affixes लए, तनए and ख an added to it; as, सूलम, नूलनम्, नवीनन्॥

Vart:—To the word प्र meaning 'old', the affix न is added as well as the affixes हा, तन and ख e. g. प्रणम्, and प्रहम्, प्रतनम् and प्रीणम् ॥

Vârt:—The affix धेय is added to the words भाग, रूप and नाम, e. g. भाग धेयम्, रूपधेयम्, नानधेयम् ॥ This affix comes after मित्र in the Vedas, as, मित्रधेयं यतस्य ।

Vart:—The affix अग्र comes after आग्नीग्न and साधारण, as, आग्नीग्नम् साधारणम्॥ The feminine is formed by डीप् as आग्नीग्ना, साधारणी॥ All these are illustrations of the option allowed by IV. 1. 82, so that sometimes these affixed on ot apply, as अग्नीग्ना शाला, साधारणा भूः॥

Vart:—In the Chhandas, अञ् comes after अयवस and महत्, आयवसं and माहतं in आयवसं रमन्ते, माहतं दाई: ॥

अतिथेर्ज्यः ॥ २६ ॥ पदानि ॥ अतिथेः, ज्यः ॥ वृत्तिः ॥ तार्र्ध्वरत्येव । अतिथिशब्दाचतुर्थीसमर्थाचार्र्थे ऽभिधेये ज्वः प्रत्यवा भवति ॥

26. The affix nya (±'—य) comes after आतिथे in the fourth case in construction, in the sense of "for the purpose of that".

The word तार्श्य is understood here also. Thus भतियये इरम् = भातिथ्यम् ॥ देवात्तल् ॥ २७ ॥ पदानि ॥ देवात्, तल् ॥ वृत्तिः ॥ तार्थ्यहति निवृत्तम् । देवशब्सन् स्वार्थे तल् प्रत्ययो भवति ।

27. The affix तल् comes after देव, without change of sense.

The anuvritti of तादर्श्य does not apply here and ceases. Thus देवता = देवः ॥ This word is always in the feminine, another example of the rule that a word derived by a svarthika affix does not always follow the gender of its primitive.

अवेः, कः ॥ २८ ॥ पदानि ॥ अवेः, कः ॥ वृत्तिः ॥ अविश्वव्यात् स्वार्थे कः प्रत्ययो भवति ॥

28. The affix क comes after आवे, without change of sense.

Thus अविकः = अविः॥

याचादिभ्यः कन् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ याद्यादिभ्यः, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ याव इत्येवमादिभ्यः स्वार्थे कन् प्रत्ययो भवति ।

29. The affix **फ**न comes after the words **याय** &c, without changing their sense.

Thus यावकः = यावः, मणिकः = माणिः ॥

1 बाब, 2 मिण, 3 भिस्य, 4 तालु  $^*$ , 5 जानु  $^*$ , 6 लान्द्र  $^*$  7 पीत, 8 स्तम्ब ( पीतस्तम्ब पोस, स्तम्ब) भरताबुष्णशीते, 10 पशौ लूनियपते ( विवाते ), 11 असु निपुणे, 12 पुत्र कृषिमे, 13 जात वेदसमाप्ती, 14 शुन्य रिक्ते, 15 हान कुन्सिते, 16, तनु सूत्रे, 17 ईयसश्च ( भ्रेयस्क) 18 ज्ञात, 19 अज्ञात  $^*$ , 20 कुमारीकी—उनकानि च 21 चण्ड,

N. B. The affix कन् is added to उष्ण and शीत when denoting a season: as, उष्णक ऋतुः, शीसक ऋतुः ॥ Otherwise उष्णोऽग्निः, शीतसुरकं ॥ हुन and वियात take कन् when denoting an animal, as हूनकः or वियातकः पद्मः, otherwise हूनादर्भा, वियातो नीष्यः, ॥ अख्य takes कन् when meaning 'clever', as अखुकः सूक्ष्मरूक् otherwise अणु only. पुत्रा takes कन् when meaning 'artificial', as, पुत्रको लोहाविनार्मतः ॥ स्नात takes कन् when denoting a student who has completed his study of the Vedas, as स्नातकः ॥ शून्य takes कन् when meaning empty, as उद्कादिना रिक्तोघटः शून्यकः, otherwise शून्यः प्रत्ययः i, e. बाह्यार्थ रहितः ॥ शान takes कन् when contempt is meant, as कुत्सितंत्रां = शानकम् ॥ तनु takes कन् when meaning thread, as तनुकं सूत्र स्कृतन्तुः, otherwise तनुः शारिष् ॥ The word ending in र्वयसुन् takes कन्, as भ्रेयस्कः ॥ The words denoting play things of girls take कन्, as कण्डुकम् ॥

लोहितान्मणी ॥ ३०॥ पदानि ॥ लोहितात्, मणी, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ लोहितशब्शन्मणी वर्त्तमानास्त्वार्थे कत् प्रस्ययो भवति ।

30. The affix कर comes, without changing the sense, after the word लाहित, when it means a precious stone.

Thus लोहितकः = लोहितः "Ruby". Why do we say 'when it means a precious stone?' Observe, लोहितः 'red'.

वर्णे चानित्ये ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ वर्णे, च, अनित्ये, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ भनित्ये वर्णे वर्त्तमानाक्षोहितदाक्शास्त्वार्थे कन्प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ लोहिताक्षिष्ट्रवाधनं वा वक्तव्यम् ॥

31. The affix कर comes after लोहित, when it means color which is not permanent.

Thus लोहितकः कोपेन "red with anger." लोहितकः पीडनेन॥

Why do we say "not permanent." Observe लोहितो गी: "a red cow". लोहितं रुपिएम् "the red blood".

Vart:—The derivative of लोहित may not take the gender of the primitive, as लोहितिका or लोहिनिका केरिन ॥

रके ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ रके, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ लाकाहिना रक्ते यो लेहिन शब्दस्तस्मास्कन्प्रस्ययो भवति ।

32. The affix कन् comes after the word लोहित meaning a substance dyed red.

As लोहितका कम्बलः or पटः ॥ Similarly लोहितिका or लोहिनिका शादी ॥

कालाबा ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ कालात्, च ॥
<sup>बु</sup>क्तिः ॥ वर्णे चानिस्ये स्क्ताति द्वमप्ययुवर्क्तते । कालग्रद्धातिस्ये वर्ष्तमानाद्वक्ते च कर् प्रस्यवे भवति ॥

33. The affix कर is added to the word काल, when it means a passing color, or dyed with color.

The word वर्णेच अनित्ये and एक्ते are both understood here. Thus कालकं बुखं वैलक्ष्यण "the face black with shame or confusion". कालक: पटः 'a cloth dyed blue-black'. कालिका शारी ॥

विनयादिभ्यष्ठक् ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ विनयादिभ्यः, ठक्॥ वृत्तिः ॥ विनय इत्येवमादिभ्यः स्वार्थे ठक् प्रस्त्रयो भवति ॥

34. The affix दक् (±—क or ±—कि) comes without changing the sense after the word विनय and the rest.

Thus दैनियक: = विनयः, सामयिकः ।। The आ of उपाय is shortened, as, औपिविकः ।। The word अकस्मान् should be read as अकस्मान् in order to apply इक and not क. as, आकस्मिकः ।। The दि is elided, because it is an Avyaya. See VI. 4. 149. The affix is optional by IV. 1. 82.

1 विनय, 2 समय, 3 उपायो. (उपायाद्) इस्तस्यं च (भौपियक), 4 संप्रति\*, 5 संगति, 6 कथं-ियत्. 7 अकस्मात्, 8 समाचार, 9 उपचार, 10 समयाचार, 11 व्यवहार, 12 संप्रदान, 13 समुस्तर्थ, 14 समूह, 15 विदेश्य, 16 अत्यय, 17 अस्थि, 18 कण्डुः

वाचो ब्याहृतार्थायाम् ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ वाचः, ब्याहृतार्थायाम्, (ठक्) ॥ वृत्ति ॥ व्याहृतः प्रकाशितो ऽथों यस्यास्तस्यां वाचि वर्त्तमानाद्वाक्षाव्यास्त्वार्थे ठक् प्रस्ययो भवति ॥

35. The affix टक् comes after वाच् when it means the purport of the message spoken by another.

The word व्याहत means 'declared, expressed'. That which was spoken formerly by another, and which is carried by a third party as a 'tiding' or 'news', is called व्याहतार्य।। Thus वाचिकं कथयति 'he relates the verbal message'. वाचिकं अवस्थे। Some say it applies to written message also.

Why do we say "when it means a verbal message?" Observe, मधुरा बाकू देवदत्तस्य 'the speech of Devadatta is sweet'.

तद्युक्तात्कर्मणो ऽण् ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ तद्युक्तात्, कर्मणः, अण् ॥ वृत्तिः ॥ व्याद्यतार्थया वाचा यस्कर्म युक्तं तदनिधायिनः कर्मशब्दास्वार्थे ऽण् प्रस्थयो भवति ॥ वार्त्तिकष् ॥ अण्पकरणे कुलालवरुडनियादकर्मार चण्डालमिवामिवेभ्यदछन्दस्यपसम्बद्धानम् ॥

36. The affix अण comes after the word कर्मन 'occupation', when it occurs in connection therewith (i. e. when it is the result of an oral message or commission).

Thus कार्मणम् = कर्म 'an occupation of a commission agent(?)'. i. e. when an act is done in pursuance to or on hearing of a verbal message or commission.

Vârt:—The words कुलाल, वरुड, निषाइ, क्रमीर, चण्डाल, मित्र and आमित्र take the affix आण in the Vedas. As क्रीलाल, = कुलाल; so also वारुड:, नैषाइ:, क्रामीर:, चाण्डाल:, मैत्र:, आमित्र:।

The following words formed by अन् without change of sense, occur in

the Vedic and the secular literature:—सान्नाय्यः, आनुजावर , (अनुजाववरः), आनुषुकः (अनु-गता सूरेतम्) आनुषुभः, चातुष्पाभ्यः, (चतुर्भिः पाद्यं = ब्रह्मादनं) राक्षोध्नाः, (रक्षांसि हन्यन्तं ऽनेन) वैयातः, वैकृतः, वारिवस्कृतः, (विरवः परिचर्या तत् करोति) आमायणः, आमाहायणः, सान्तपनः ॥

ओषधरजाती ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ ओषधेः, अजाती, (अण्) ॥ वृत्तिः ॥ भाषिधान्त्राहजाती वर्त्तमानात्त्वार्थे ऽण् प्रत्ययो भवति ॥

37. The affix अण् comes after ओषधि when it does not mean a species.

Thus भौषधं पिबति "he drinks medicine". भौषधं दवानि "he gives medicines". Why do we say "when not meaning a जाति or species". Observe, भौषपथ भषे कडा भवन्ति 'the herbs are growing in the field.'

प्रकादिभ्यश्च ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ प्रक्षादिभ्यः, च, (अण्)॥ वृत्तिः ॥ प्रजानातीति प्रज्ञः । प्रज्ञ इत्येषमाविभ्यः प्रातिपविकंभ्यः स्वार्थे ऽण प्रत्ययो भवति ॥

38. The affix and comes after the words us &c. (the words retaining their sense).

Thus माज्ञ: "a wise person", feminine माज्ञी; while माज्ञ: "a man possessed of wisdom" with feminine माज्ञा comes from मज्ञा "wisdom" by the affix w having the sense of मतुष् ("being possessed of"), taught in V. 2. 101. The मज्ञ of this sûtra comes from the root मजानाति = मज्ञ: "he who knows fully".

The word विदन् occurs in the list of मज़ादि words. It is formed by the addition of the affix द्वान् (III. 2. 124) to the root, as, दिद् + शत् = दिदन् nom. s. दिदन् ॥ The very fact that we have such a from विदन् shows that the substitution of वसु for द्वान् after the word दिद् taught in VII. 1. 36 (by which we get दिश्वान्) is an optional substitution, the word "optionally" being drawn in from Sûtra VII. 1. 35. The word भोच takes अण् when meaning 'body', as भीचम्, otherwise भीचम् 'the sense of hearing', श्रुहृत् takes अण् when meaning 'a black antelope', as जीहृत ॥ The word कृष्ण takes अण् when meaning 'a black antelope', as, कार्ष्णः ॥

1 प्रज्ञ, 2 विणिज्, 3 उशिज्ञ, 4 उिणिज्ञ, ( उिणिज्ञ, उिणिज्ञ, ), 5 प्रत्यक्ष, 6 विश्वस्, 7 विश्त्, 8 षोडत्, 9 विद्या, 10 मनस्, 11 भोत्र शरीरं, 12 जुह्नत्, 13 कृष्ण मृगे, 14 चिकीर्षत्, 15 चोर, 16 शृषु ( शक्त ), 17 बोध, 18 चक्षुस् ( वक्षस् ), 19 वसु ( वस्त्! ), 20 एनस् ( एत्! ) 21 मरुत्, 22 कुञ्च ( कुङ् ) 23 सत्यन्तु ( सत्यन्त ), 24 दशाई, 25 वयस्, 26 व्याकृत\*, 27 असुर ( आतुर! ) 28 रक्षस्, 29 पिशाच, 30 अश्चनि, 31 कर्षापण ( का ! ), 32 देवता, 33 बन्धु, 34 षांडश, 35 धूर्त, 36 राजा. 11

मृद्स्तिकन् ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ मृदः, तिकन् ॥ वृत्तिः ॥ वृच्छक्तास्त्वार्थे तिकन् प्रत्ववो भवति ॥

39. The affix तिकन् comes after मृद् (the word retaining its sense).

Thus मृत्तिका = मृद् 'mud', Of course this is also an optional affix not a nitya affix like many of the svarthika affixes enumerated in V. 4. 7.

संकी प्रशंसायाम् ॥ ४०॥ पदानि ॥ सं, जी, प्रशंसायाम् ॥

#### वृत्तिः ॥ प्रश्नंसोपाधिकोर्थे वर्त्तमानान् मृच्छन्तात्स स इत्वेती प्रत्ययी भवतः । सप्पोपवादः ॥

40. The affix स and ज come after मृत् when it means 'excellence'.

This debars the affix रूपप् V. 3. 66. Thus प्रशस्ता पर् = प्रस्ता or प्रका ॥
These two affixes are nitya or invariable, i. e. whenever superiority is to be expressed we must add these affixes. The reason for our calling it nitya is that the word अन्यतस्थाम् 'optionally' follows it in V. 4. 42. so that this affix is not optional. c. V. 4. 7, 10, &c.

वृकज्येष्ठाभ्यां तिल्तातिली चच्छन्दसि ॥ ४१ ॥ वृक्क, ज्येष्ठाभ्याम, तिल्, ता-तिली, च. छन्दसि ॥

वृत्तिः ॥ प्रशंसायाभित्येव । वृक्तज्येञ्चाभ्यां प्रशंसोपाधिकेर्ये वर्त्तमानाभ्यां यथासंखयं तिल्तातिली प्रष्ययौ भवतभ्छन्दसि विषये । रूप्पोपवाशे ॥

41. In the Chhandas, the affix तिब् (— Lति) and तातब् come after वृक and ज्यष्ठ, when excellence is denoted.

The word प्रशंसायाम् is to be read into this sûtra. This also debars सपप् V. 3. 66. Thus वृक्रतिः or वृक्रतातिः, as, याना मरुता वृक्रतातिमध्यः (Rig. Veda II. 34. o). Similarly ज्यष्टवातिः ॥

बह्नल्पार्थाच्छस्कारकादन्यतरस्याम् ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ बहु, अल्पार्थात्, त्रस्,

कारकात्, अन्यतरस्याम् ॥

वृत्ति. ॥ बह्वर्थादल्पार्थाच कारकाभिभायिनः शहराच छस् प्रत्यवो भवति अन्यतरस्याम् ।

42. After a word signifying much or little, comes the affix neg optionally, when the word stands in agreement with a verb (as kâraka).

No especial कारक being mentioned, all cases such as accusative &c are to be taken. Thus बहूनि दशाति = बहुशो दशाति, बहुभिदंशति = बहुशो दशाति ॥ So also बहुभ्यः शागच्छति or बहुश आगच्छति &c. Similarly अल्पशो दशाति = अल्पं or अल्पेन &c.

Why do we say "signifying much or little"? Observe गां द्वाति, अश्वं द्वाति॥ Why do we say "when it is a karaka"? Observe बहुनां स्वामी "lord of many". Here the words are in genitive case and a genitive or 6th case is not a कारक or a case, dependent or related to a verb: and so the affix is not applied here.

By the word 'signifying', the synonyms of बहु and अल्प are also includ-

ed. Thus भूरिशो दशाति, स्तोकशो दशाति ॥

This affix is to be applied only when the action refers to an auspicious act. Thus बहुतो दशान = अभ्युविकेषुकर्मसु; अल्पकोदशान = अनिष्टेषु कर्मसु ॥ Thus बहुतो दिह "Give much on auspicious occasions as sacrifices &c". अल्पको देहि "give a little on unauspicious, occasions as funeral feasts &c".

संब्यैकवचनाच वीप्सायाम् ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ संख्या, एकवचनात्, च, <sup>घी-</sup> ष्सायाम्, (शस्) ॥

## वृत्तिः ॥ संवकाषाचिभ्यः प्रातिपरिकेभ्य एकवचनाच वीप्सायां स्रोत्यायां श्रस् प्रत्ययो भवति अन्यतरस्त्राम्।

43. The affix new comes optionally after crude forms denoting numbers, and words denoting units of a coin in the singular number, when a distributive sense is to be expressed (and the word is a kâraka).

Thus हो हो मोदको दशित = दिशो मोदकी दशित "He gives two sweet-meats to each". So also विद्या: II Similarly after words in the singular number as, कार्या-पणको दशित "he gives a Karshapaṇa coin to each". So also मापदा:, पादका: II That by which the sense of unit is expressed is called eka-vachana. The words karshapana &c denote quantity, but their function in the sentence is to denote one-ness i. e. one to each, though in fact many are given.

Why de we say "after Numerals and units of coin"? Observe घरं वरं इसाति "he gives a pot to each". Why do we say "when a distributive sense is meant"? Observe हो इसाति "He gives two". कार्यापणम् इसाति "he gives a karshapaṇa".

This rule of ourse applies when the word is in relation with a verb viz. when it is a kâraka, and not when it is in the genitive case governing another noun, As द्वांद्वाः स्वामी "Lord of two each". कार्षापणस्य कार्षापाणस्य कार्पापाणस्य कामी "Possessor of a karshapanas each". In fact the work "kârakât" of the last sûtra is understood here also. This sûtra is exception to VIII. 1. 4.

प्रतियोगे पञ्चम्यास्तिसः ॥ ४४ ॥ पदानि ॥प्रतियोगे, पञ्चम्याः, तसि ॥ वृत्तिः ॥ प्रतिना कर्मप्रवचनीवेन यागे या पञ्चमी विहिता तदन्तात्तिः प्रत्ययो भवति । विहिता सस्मित्रकरणे भाषादिश्य उपसंख्यानम् ॥

44. The affix तिस comes after that Ablative case which is ordained owing to the union with the Karma-pravachaniya word पति॥

This Ablative case is ordained by Sûtra II.3.11. Thus महुन्न: वासुदेवतः पति, धानिमन्युरर्जुनतः पति ॥ The anuvritti of वा "optionally" runs here also: thus it is an optional rule; we have the regular forms वासुदेवात् &c, also.

Vârt:—The affix तसि comes after the words आदि &c: as, आदितः, मध्यतः, पार्थतः, पृष्ठसः, &c. This is an âkritigaṇa, no complete list being given.

अपादने, चाहीयरुहोः ॥ ४५ ॥ पदािन ॥ अपादािन, च, अहीय, रुहोः ॥
वृत्तिः ॥ अपादािने या पञ्चमी तस्याः पञ्चम्या वा तिसः प्रत्ययो भवति । तचेवपादानं हीयरुहोः संबन्धि न भवति ।

45. The affix तिस comes after that Ablative case which has the force of an Apâdâna Kâraka, except when this

apâdâna relation arises owing to the union with the verbs हीय (passive of हा) and इह ॥

Thus मामत भागच्छाति or मामान्, so also चोरात् or चोरतो बिभेति, अध्ययनतः or अध्ययनात् पराजयते ॥ See Sûtras I. 4. 24, 25, and 26 &c. Not so when the verbs हीय and हह govern the ablative: as, सार्थात् हीयते, पर्वताद् अवरोहित ॥ The form हीय is given in the sûtra to indicate that the verb हा whose present tense is जहाति is to be taken, and not जिहीति ॥ Thus we have भूमित्वजिज्ञहीते ० भूमेरुजिज्ञहीते ॥ How do you explain the use of "tasi" in the following well-known verse: "मन्त्रो हीन: स्वरतो वर्णतो वा"? The words here are not in the ablative, but in the Instrumental case i. e. स्वरंग वर्णने या हीन: ॥

अतिव्रहाब्यथनक्षेपेष्वकर्त्तरि तृतीयायाः ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ अतिव्रह, अब्यथन, क्षेपेषु, अकर्त्तरि, तृतीयायाः, (तिसः) ॥

्रवृत्तिः । अतिक्रम्य प्रहेा ऽतिप्रहः । अचलनमन्यथनम् । क्षेपो निन्दा । अतिप्रहादिविषयं यो वृतीया तहसाद्वा तिसः प्रत्ययो भवति सा चे स्कर्तरि न भवति ।

46. The affix tasi comes after that Instrumental case which does not denote an agent, and is governed by a verb having the sense of "to excel", "not to give way", and "to blame",

Thus वृत्तेनातिगृह्यते or वृत्तते।ऽतिगृह्यते, चारित्रेण or चारित्रतो।ऽतिगृह्यते ॥ This means when a person of good conduct surpasses others through his conduct, he is said to have excelled through his conduct and character". So also वृत्तेन or वृत्ततो न व्यथते; similarly चरित्रेन or चरित्रतो &c, the sense being he does not succumb or is not moved owing to his strength of conduct or character. Similarly वृत्तेन or वृत्ततः क्षिप्तः, चरित्रेण or चरित्रतः क्षिप्तः "blamed owing to his bad conduct".

Why do we say "when not denoting an agent"? Observe हेवहस्तेन शिक्षः "blamed by Devadatta".

हीयमानपापयोगाच्य ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ हीयमान, पाप, योगात्, च, (तसिः) ॥ वृत्तिः॥ अकर्त्तारि तृतीयया इस्वेद । हीयमानेन पापेन च योगो यस्य तद्गाचिनः शब्दास्परा या तृतीया विभ-क्तिरकर्त्तारे तदन्ताद्वा तसिः प्रस्ययो भवति ।

47. And the affix tasi comes optionally after a word ending in the third case-affix, when such word is joined to the verb "hîya", or the noun "pâpa"; not denoting an agent.

The words अकर्तिर and तृतीयाया: are understood in this aphorism. Thus वृत्तेन हीयते or वृत्ततो हीयते ॥ चारिचेण हीयते or चारिचतो हीयते ॥ So also in construction with the word पाप, as, वृत्तेन पाप: or वृत्ततः पाप: ॥ चारिचेण पाप: or चारिचतः पाप: ॥ This

use of the affix is in places other than those where censure is meant: in other words, it comes where no censure is implied but a simple fact is mentioned. Where censure is implied, the affix tasi would come by force of the preceding aphorism V. 4. 46.

The word अकर्तिर being understood here also, the affix does not come when the 3rd case-affix has the force of an agent: as देवदस्तेन हीयते॥

षष्ट्या व्याश्रये ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ षष्ट्याः, व्याश्रये, (तिसः) ॥ वृत्तिः ॥ नानापक्षसमाश्रयो व्याश्रयः । व्याश्रये गम्यमाने षष्ठवन्ताद् वा तिसः प्रत्ययो भवति ।

48. The affix tasi comes optionally after a word ending in the sixth case, when the sense is that of a partyname or faction.

Taking sides with one faction or another is called व्याभयः ॥ Thus देवा धार्जुनस्य पक्षेऽभयन् च देवा अर्जुनतोऽभवन् ॥ 'The Devas became Arjunites'. So also धारित्याः कर्णनोऽभवन् "The Adityas became Karnāites".

Why do we say "when it denotes a Party-name?" Observe, वृक्षस्य गाया "the branch of the tree".

रोगाश्वापनयने ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ रोगात्, च, अपनयने, (तस्ति) ॥ वृत्तिः ॥ रोगो व्यापिः । तद्वाचिनः शब्दाया षष्ठी विभक्तिः, तदन्ताद्वा तसः प्रत्ववो अवति भपनवने गम्यमाने ।

49. The affix tasi comes optionally after a word denoting a disease, ending in the sixth case, when the healing of the same is denoted.

The word रोग means 'disease', and अपनवन means 'healing', 'curing'. Thus प्रवाहिकायाः प्रतीकारं कुड्=प्रवाहिकातः कुरु; so also छिईकातः कुरु॥

Why do we say 'when healing is meant'? Observe प्रवाहिकायाः प्रकोपनंकुर ॥

अभूततद्भावे क्रश्वस्तियोगे संपद्यकर्तरि च्विः ॥५०॥ पदानि ॥अभूततद्भावे, क्र, भू, अस्ति, योगे, सम्पद्य, कर्तरि, च्वि ॥

वृत्तिः ॥ कारणस्य विकाररूपेण भूतस्य तदात्मना भावो ऽभूततद्भावः । संपद्यतेः कर्त्ता सपद्यकर्त्ता । संपद्य-कर्त्तीरे वर्त्तमानातृप्रातिपदिकादभूत तद्भाव गम्यमाने क्रभूस्ति भिर्धातुभिर्योगे च्विः प्रत्ययो भवति ।

50. The affix chvi comes after a word, when the agent has attained to the new state expressed by the word, what the thing previously was not, and when the verbs kri 'to make', \*\*\mathbf{q}\$ 'to be', and \*\*\mathbf{q}\$ 'to be' are conjoined with it.

The words अभूततकावे are not words of Pâṇini, but of the Vârtika-Kâra, and read into the sûtra by the author of Kâsikâ. When something or somebody has become that which is expressed by the stem, then this affix चि

is added. When the cause of a thing arrives at the state of being that very thing so produced, it is said to be abhûtatadbhâva—'the state of that what it was not'. The agent of the action of attaining is called sampadya kartâ. Thus अग्रुद्ध: सम्पद्मते, तं करोति - ग्रुद्धी करोति "he whitens"—when some one who is not white becomes white i. e. some one makes him so, then we say ग्रुद्धी करोति ॥ So also ग्रुद्धी भवति, ग्रुद्धी स्थात् = मिलनं ग्रुद्धी भवति ॥ The word ग्रुद्धी is thus formed:—ग्रुद्ध + स्थि = ग्रुक्ट + र्ष + (the क्षा of sukla is changed into र्ष by VII. 4. 32, and the whole affix is elided by VI. 1. 67)=ग्रुद्धी ॥ Similarly परी करोति मृद्ध 'he makes a jar of the clay': घरी भवति, घरी स्थात् ॥

Why do we say 'becoming that what it was not'? Observe ग्रहं करोति 'he makes white'. Here the thing that has been made white is not expressed, and hence no affixing takes place.

Why do we say "when conjoined with the verbs कु, मू and अस?" Observe अशुक्त: शुक्को जायते The verb here is जन् 'to produce', and hence no affixing. Why have we used the words sampadya kartari 'the agent that has attained', for even without their use, the words abhûta-tadbhava 'becoming what the thing previously was not', would imply that the attainment was of the agent? The use of sampadya-kartari shows that the attainment spoken of here should be of the 'agent', and not of any other kâraka, as, अदेवगृहे देवगृहे अवति 'becoming in the temple what was not before in the temple; such as a tree &c'. Here the kâraka is locative and not agent, and the becoming of what the thing previously was not refers to location and not to agency. Hence no affix is added here.

अर्थ्यनश्चञ्चश्चेतोरहोरजसां लोपश्च ॥५१॥ पदानि ॥ अरुस्, मनस् , चश्चुष् ,चेतस् रहस् , रजसाम लोपः, च ॥

बृचिः ॥ अरुः प्रभृतीनामन्तस्य लोपो भवति च्चिम प्रत्ययः ।

51. The affix chvi comes after the words arus, manas, chakshus, chetas, rahas, and rajas, and there is elision of their final consonant.

The affix श्रि would have come after these words by force of the last sutra which is of universal application: the present sutra is made in order to teach the elision of the consonant. Thus अनरहरः सम्पद्यते, तं करोति = अरु करोति, अरु भवति, अरु स्वान्॥ So also उन्मनी करोति, भवति or स्वान्, so also उन्मनी करोति, भवति or स्वान्, so also उन्मनी करोति, भवति or स्वान्, so also उन्मनी करोति, भवति or स्वान्॥ The short उ of अरु and चहु is lengthened by VII. 4. 26, and the ज of the other words is changed into to by VII. 4. 32.

विभाषा साति कारस्यें ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ विभाषा, साति कारकें ॥ वृत्तिः॥ अभूततकावे कृभूस्तियोगे संपद्यकर्त्तरीति सर्वमनुवर्त्तते । अस्मिन्त्रियये विभाषा सातिः प्रस्ययो भविते कारकर्षे गम्यमाने । 52. The affix sati may be employed optionally in the sense of chvi, when something is changed in all its parts into something else.

The whole phrase "when the agent has attained to a state it previously had not and the verbs kri, bhû and asti are in conjunction", is understood here. The affix सानि ⊯employed when the original is changed in its totality (कृस्सन). Thus अधिसाद भवित सस्म "the whole weapon is in a blaze—has become fire". We may also say अभी भवित सख्य ॥ So also उरक्साद भवित सद्यम् or उरकी भवित लव्यम् "The salt becomes all water".

Why do we say "in its totality"? Observe एकरेकीन पटः शुक्की भवति "the cloth whitens in part".

The word "optionally" shows that the affix chvi also comes in the same sense. While the optional affixing of these terminations chvi, såti &c is governed by the Mahâ-vibhàshâ of sûtra IV. 1. 82 (see V. 3. 1).

अभिविधी संपदा च ॥५३॥ पदानि ॥ अभिविधी, सम्पदा, च, (साति)॥ चृत्तिः ॥ अभिविधिराभिष्याप्तिः । अभिविधी गम्यमाने चिविषये सातिः प्रत्ययो भवति संपदा योगे, चकाः रास्कृश्वास्तिभिषाः

53. The affix sati comes after a word in the sense of chvi, when it is in construction with the verb sam-pad, and he meaning is that all things of a kind are changed into some ning else, though partially.

The word अभिविधि: means 'pervasion'. The force of the word च in the tra is that the same sense is expressed when the verbs क, भू and अस are in a nstruction as well. By drawing the anuvitti of the word vibhasha into this tra, we may, in the alternative, employ the affix च in the same sense of phividhi: but then it must be followed by the verbs क, भू and अस only and put by the verb संपद !!

Thus अगिनसान संपद्यते or भगिनसात् भवति; उदकसात् संपद्यते or भवति &c. Or

What is the difference between the words abhividhi and kartsnya of ese two sutras? Where all things of similar origin get changed, though it ese two sutras? Where all things of similar origin get changed, though it partially only, it is called abhividhivikara. As, अस्यां सेनायाम उन्पासन सर्वे partially only, it is called abhividhivikara. Here सर्व has the force we अग्निसान सम्पद्धते; or वर्षामु सर्वेम लवनम उदकसान सम्पद्धते ॥ Here सर्व has the force wanter and all things belonging to the kind of weapons such as vords, lances and all things of the nature of salt, but not these things invidually in its totality. While the word kartsnya means that one thing ividually in its totality. While the word kartsnya means that one thing it all its parts assumes the form of another thing. In short, the difference all its parts assumes the form of another thing. In short, the difference

it is kârtsnya change, when many objects are changed in some of their parts, it is abhividhi change.

तद्धीनवचने ॥ पद्दि ॥ ५४ ॥ तद्धीनवचने, (साति) ॥

वृक्तिः । अञ्चततन्नावद्दातं निवृक्तम् अर्थान्तरोपादानात् ऋभुस्तियोगे संपदा चिति वर्तते । तद्दधीनं तदायत्तं तस्त्वानिकामित्वर्थः । स्वामिसामान्यमीशितव्यसामान्य च तदधीनशब्देन निर्दिश्यते । स्वामिविशेषवाच्चिनः प्रातिपरिकाशिशितव्यं ऽभिधेये सातिः प्रत्ययो भवति कृभुस्तिभिः संपदा च योगे ।

54. The affix sati comes after a word expressing 'a master or lord', in the sense of 'dependent upon this', when it is in conjunction with the above verbs kri, bhû asti, and sam-pad.

The anuvritti of अभूततद्वावे ceases here, as a different sense altogether is assigned to the affix. The anuvritti of the four verbs Kri &c, however, runs into the sûtra. The word त्रवधीन means 'under the supremacy or control of that', 'under the proprietorship of that'. Proprietor in general and the object of rulership in general are indicated by the word tadadhina. Thus राजाधीनं करोति = राजसात् करोति "he (a king) brings it (a kingdom) under his dominion". Similarly राजसात् स्थात् or भवति or संपद्यते ॥ So also ब्राह्मणसाद् भवति, करोति, स्थात् or संपद्यते ॥

देंगे त्रा च ॥ ५५ ॥ देंगे, त्रा, च ॥ वृत्तिः ॥ तदधीनवचनइत्यनुवर्त्तते । तस्य विशेषणं देयप्रहण म् । हातव्यं देयं, तदधीने देये त्रा प्रस्ययो अवति चक्रारात्सातिश्च कुभुक्तिभिः संपदा च योगे ।

55. The affix trâ comes in the sense of 'to be given to that', as well as the affix sâti, in conjunction with the above verbs kri, bhû, asti and sampad.

The phrase "dependent upon that" is understood here also. The word देव qualifies the above phrase. When a thing which is known as a proper gift for the Brahmanas, is put under their control by offering it to them, then the affix tra is employed. Thus ब्राह्मणाधीन देव करोति = ब्राह्मणाया or ब्राह्मणाया करोति "He gives it to the Brahmanas, as it is an object which ought to be given to them". ब्राह्मणाया भवति "it becomes given to the Brahmans". So also with बात and संपद्यते॥ Why do we say "when the sense is that of to be given"? Observe राजसाद भवति राष्ट्रम् ॥

देवमनुष्यपुरुवपुरुमत्येभ्यो द्वितीयासप्तम्योर्बहुलम् ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ देव, मन् नुष्य, पुरुव, पुरु, मर्त्येभ्यः, द्वितीया, सप्तम्योः बहुलम्, त्रा ॥ वृक्तिः ॥ सातिर्निवृक्तः वाप्रस्थये ऽनुवर्तते । देवादिभ्यः प्रातिपरिकेभ्यो दितीयासप्तम्यन्तेभ्यः वा प्रस्थये भवति बहुलम् ।

56. After the words deva, manushya, purusha, puru and martya ending in the 2nd or 7th case, the affix trâ

is diversely employed, having the force of the accusative or locative case.

The anuvritti of sâti ceases, that of trâ continues. The verbs kri, bhû and asti also have no scope here. This is a general sûtra. Thus देवान् गच्छिति = देवत्रा गच्छिति = देवत्रा वसति ॥ So also मनुस्वत्रा, पुरुषत्रा, पुरुषा, and मर्स्वमा ॥

By using the word 'diversely' in the aphorism it is intended that the affix comes in this sense after other words also; as बहुना जीवता मनः॥

अध्यक्तानुकरणाद्द्यजवराद्धांद्दिनेतौ डाच्॥ ५७॥ पदानि॥ अध्यक्तानुकरणात्, द्यच्, अवराद्धांत्, अनितौ डाच्॥

वृत्तिः ॥ यत्र ध्वनावकारादया वर्णा विशेषरूपेण न व्यज्यन्त सा ऽव्यक्तः । तस्यानुकरणमन्यक्तानुकरणमः । द्वाच् अवरार्द्धं वस्य तद् द्वाजवरार्धम् । अवरशब्शेपकर्षे । यस्यापकर्षे कियमाणे सुष्ठ न्यूनमर्द्धं द्वाच्कं सपद्यते तस्मादृष्यक्तानुकरणादनितिपराङ्डाच्यस्ययो भवति ।

57. The affix dach comes after the half of a word denoting an imitation of an inarticulate sound, when such half consists of at least two syllables, and when it is not followed by the quotation-mark 'iti'.

The sound in which the letters sq sq &c are not distinctly expressed is called avyakta 'unmanifest' or 'inarticulate'. The imitation of such a sound is called avyaktâ-anukaraṇa. That whose half consists of at least two syllables is called dvyajavarârdha, that is a polysyllabic word of four syllables or more when doubled, the smallest number of whose vowels are two, not less, when halved. The phrase "when joined with kri, bhû and asti" is understood here. The affix comes after that word which when reduplicated is such that its half (ardha) is at least (avara) of two syllables (dvyach). When the affix उप is added there is reduplication of the word. That is first the word is reduplicated and then the affix is added. Thus परन् is a sound imitation word. By reduplication it becomes परपरत् (e. g. परत् + परत् = परप् परत् the final q of the first word is changed in to the form of the next letter q, and then for two q one is substituted by VI. 1. 100). Thus परपरत् करोति = परपरा करोति "he makes a sound like patat patat". So also with भवति and स्थात् ॥ So also रमदमा करोति, भवति or स्यात्॥ The final अन् of पटपटन् is elided by VI. 4. 143 before the affix डाज़ having an indicatory इ, the real affix being भा ॥

Why do we say "when it is name of an imitative sound?" Observe द्वार करोति "it makes or turns to stone". Why do we say "after that half which consists of at least two vowels"? Observe अत करोति 'he utters the exclamation srat'. Why do we say "at least"? Observe खरखरा करोति where the half consists of more than two syllables and the rule still applies. So

also चप्टचपटा कराति॥ Why do we say "when इति does not follow"? Observe पटिति करोति (VI. 1. 98). The च of दाच् is for the sake of accent, it prevents the circumflex (swarita) accent. Thus, प्टपर्टी + अंति॥ Here first the घा of मिस which was udâtta, becomes anudâtta by VIII. 1. 28. Then by VIII. 2. 5, औं of दा and घ of मिसि coalesce into an udâtta घा, as प्रयासि॥ But then comes in rule VIII. 2. 6 which would make this आ optionally svarita, the indicatory च prevents it. Some read द्वाचनराधील, the a however does not change the sense.

कृञो द्वितीयतृतीयशम्बवीजात्कृषी ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ कृञः द्वितीय, शम्ब, बीजात, कृषी, (डाच्) ॥

वृत्तिः ॥ द्वितीयतृतीयादिभ्यः शब्देभ्यः कृषाविभिधेयायां डाच् प्रत्ययो भवति कृत्रो योगे नान्यत्र ॥

58. The affix dach comes after the words dvitiya, tritiya, samba, and bija when connected with the verb kri, and meaning to plough in such a way.

The repetition of the word कु in this sûtra indicates that the बु and ब्रास्ति are not to be taken. Thus द्वितीया करोति = दितीयं कर्षे (= विलेखनं) करोति 'he makes the second ploughing of the field'. So also तृतीया करोति, शन्या करोति 'he makes the field ploughed contrariwise to what it was ploughed before = अनुलेम कुछं कर्ष पुनः प्रतिलोमं कुषात ॥ So also बाबी करोति = सहवीजेन विलेखन करोति ॥

Why do we say when meaning "to plough"? Observe दिनीयं करोति

संख्यायाश्च गुणान्तायाः ॥ ५९ ॥ संख्यायाः, च, गुणान्तायाः, (इन्च्) ॥ वृक्तिः ॥ कृम इत्यतुवर्तते, कृषाविति च । सख्यावाचिनः श्वक्रस्य गुणशब्दो उन्त सभीपे यत्र संभवति सा संख्या गुणान्तेरपुच्यते । ताहशात्मातिपविकारकृषार्याभधेवायां बाच प्रत्यया भवति कृमो बोगे ॥

59. The affix dach comes after a Numeral followed by the word guna, the sense being to plough so many times.

The word क्र is understood here. Thus दिशुणा or विशुणा करोति क्षेत्रम् "he ploughs the field twice or thrice" = दिशुणं विलेखनं करोति क्षेत्रस्य ॥

Why do we say "when meaning to plough"? Observe दिशुणां कपेति इक्क्स्य "he doubles the rope".

समया**च** यापनायाम् ॥ ६० ॥ पदानि ॥ समयात्, च, यापनायाम्, (डाच्) ॥ वृक्तिः ॥ कृम इरवेरे । कृपाविति निवृत्तम् । कर्तव्यस्यावसरमाप्तिः समयस्तस्यातिकःमणं यापना । समयः चक्तावापनायां गम्यमानायां डाच् प्रस्ययां भवति कृमो यांगे ॥

60. The affix dach comes after the word samaya when 5 follows, when the sense is that of 'neglecting'.

The word क is understood here also. The anuvritti of कृष ceases. The getting of leisure from the duties is called समय or 'time'; the neglect or loss of such time is meant by the word बापना ॥ Thus समया करोति = काल्सेपं करोति

(भग्र मे पारवस्यं, भ्वः परभ्वो वास्य समय इत्येवं यो बहुपु दिवसेषु अतिवर्त्तते, स एवषुच्यते) 'who procrastinates'. Why do we say when the sense is that "neglecting"? Observe समयं करोति "he makes time".

सपत्त्वनिष्पत्त्वाद्ति व्यथने ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ सपत्र, निष्पत्त्वात् , अतिव्यथने ॥ वृत्तिः ॥ क्रम इत्येव । सपत्रनिष्पत्रशब्धाभ्यामतिव्यथने डाच् प्रत्ययो भवति कृमो योगे सति ॥

61. The affix dach comes after the words sapatra, and nishpatra followed by the verb kri, when the sense is that of causing intense pain.

The word क्र is understood here also. The word ati-vyathana means violent pain. Thus सपत्रा करोति मृगं व्याधः = सपत्रं शरमस्य शरीरे प्रवेशयित "the hunter pierces the stag with the arrow so violently that the feathered part of the arrow also enters the body". So also निष्पत्रा करोति = शरीराच् छरमपरपार्धे निष्कामवित "he pierces so voilently that the arrow entering one side comes out of the other with its feathers". Why do we say when meaning to cause violent pain"? Observe सपत्रं वृक्षं करोति जलसेचकः, निष्पत्रं वृक्षतलं करोति भूमिशोधकः॥

निष्कुलाश्चिष्कोषणे ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ निष्कुलात् , निष्कोषणे, (डाच्) ॥ वृत्तिः ॥ कृम इत्येव । निषकुलशब्झात्रिषकोषणे वर्त्तमानात्क्रमा योग डाच् प्रत्यया भवति ॥

62. The affix dach comes after the word nishkula followed by the verb  $\mathbf{z}$ , when the sense is 'to disembowel'.

The verb क should be read into the sûtra. The word निष्काषण means to bring the inner organs out, or to eviscerate. Thus निष्कुला करोति पश्चन् "he disembowels or guts the animals". निष्कुला करोति राडिमम "he takes out the kernel or seeds of the pomegranite". Why do we say "when meaning to disembowel or take out the kernel"? Observe निष्कुलान करोति शम्भ "he makes the enemies family-less".

सुखप्रियादानुलोम्ये ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ सुख, प्रियात्, आनुलोम्ये (डाच्) ॥ वृत्तिः ॥ सुखप्रियशस्यामानुलोम्ये वर्त्तमानाभ्यां कृत्रो योगे डाच् प्रत्यया भवति ।

63. The affix dach comes after the words sukha and priya, followed by kri, when the meaning is ('to concede' 'gratify') 'to go with the grain'.

The word भातुलोभ्य means 'agreeability', 'to conform to the wishes of the object of adoration'. Thus सुखा कराति, पिया कराति स्वामिनम् = स्वाम्योदेश्वित्त नारा the object of please the heart of the master &c.". This affix comes when, waster tries to please the heart of the master &c.". This affix comes when, while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing the idea is to please another by while doing a pleasant or agreeable thing the idea is to please another by the idea is to please an

दुःकात्म्रातिलोम्ये ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ दुःखात्, प्रातिलोम्ये, (डाच्) ॥

#### वृत्तिः ॥ क्रम इत्वेत । दुःखवाब्यात्मातिपश्किात्मातिलोम्य गम्यमनि जाच् प्रत्वेबो भवति शुप्तो बागे ॥

64. The affix dach comes after the word duhkha followed by kri, when meaning to do something against the grain or "to contravene".

The verb क् is understood and pratilomya means 'to oppose' or "to act against another's wishes", "to pain the heart of one's master &c". As द:खा करोति भृत्यः "the servant pains the master".

Why do we say "when meaning to go against the grain"? Observe दुःखं करोति करत्रम् ॥

### शूलात्पाके ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ शूलात्, पाके, खाच् ॥ कृतिः ॥ कृत्र इत्येव । शूलशब्दासाकविषये डाच् प्रत्ययो भवति कृमो योग ॥

65. The affix dach comes after the word sula followed by kri, when the sense is that of roasting.

Thus शूंत पचित = शूला करोति मांसम् "he roasts the meat on a spit". Why do we say "when meaning to roast"? Obscrve शूलं करोति कदलम् "the bad food causes colic".

# सत्यादरापथे ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ सत्यात् , अशापथे, (डाच्) ॥ वृत्तिः ॥ कृत्र इत्येव । सत्यशस्त्रादशपथे डाच प्रत्यया भवति कृत्रो योगे ॥

66. The affix dach comes after the word satya, followed by kri, when not meaning to swear.

The word सस्य means 'truth' as opposed to 'falsehood'. Sometimes it means to swear, as in the sentence "सस्येन शापयेद् विषम्"॥ This latter sense is prohibited. Thus सस्या करोनि वनिक् भाण्डम् "the merchant concludes the bargain of the goods i. e. he settles that he will purchase these wares". Why do we say 'when not meaning to swear'? Observe सस्यं करोनि ब्राह्मणः "the Brahmana swears".

### मद्रात्परिवापणे ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ मद्रात्, परिवापणे, (डाच्) ॥ वृत्तिः ॥ कृत्र इत्येव । मह्रशब्दात्परिवापणे डाच् पत्ययं। भवति कृत्रो योगे ॥

67. The affix dach comes after the word madra followed by kri, in the sense of 'to shave'.

The word परिवापण means 'to shave' 'to raze'. The word मह means 'auspicious'. Thus मङ्गलं मुण्डनं करोति = महा करोति ॥

Vart:—So also after the word भन्ना; as भन्ना करेगति नापितं कुमारं "the barber shaves the hair of the boy on the auspicious occasion".

Why do we say when meaning 'to shave'. Observe महं or भद्रं करोति।

समासान्ताः ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ समासान्तः ॥ बृत्तिः ॥ अधिकारायमापादपरिसमाप्ते,ये प्रत्यया विष्ठितास्ते समासस्यान्ताययया एकदेशा भवन्ति, तद्मह-णेन गृह्यन्तद्दति वेदितव्यम् ।

68. The following affixes are added to the ends of compounds without changing their sense.

This is an adhikâra or regulating sûtra: and governs all sûtras upto the end of this chapter. All the affixes to be ordained here after become the final part and integral portion of a compound, so that whenever a compound is formed, these affixes must be added to complete the compound. These affixes are useful in forming the Avyayî bhâva, the Dvigu, the Dvandva, the Tatpurusha and the Bahu-vrihi compounds: in fact so long as these affixes are not added, the compounds do not get the designation of Avyayîbhâva &c. Thus उप + राजन् = उपराजन् : now before this word can be properly called an Avyayibhâva, we must clide the final अन् by adding the samâsânta affix दच (V. 4. 108), and we get the form उपराज, to which अम is added by II. 4. 83 and we have उपराजम, so also अधिराजं॥ So also द्विप्री, निप्री the samasanta भ being added to gt by V. 4. 74, then the feminine affix sig by IV. 1. 21, the whole word द्विपुर being called Dvigu. So also, कटकवलायनी and शङ्खनुपुरिणी ॥ Here the affix द्वाने (V. 2. 128) is added to the whole, samasanta word कटकवलय &c which gets the name of Dvandva. Similarly विद्युरः (दिगतीधुरः), वैधुरः (प्रगतीधुरः). Here the whole samasanta (V.474) word gets the name of Tatpurusha, and hence the first member retains its accent by VI.2.2, namely udatta. (phit IV.12 and 13) उचे पूर, निष्यfre being Bahuvrihi, the first member retains its accent, namely acute on the final. as उपै:, नीचै: have been taught as antodâtta in the very list of Svarådi (I. 1. 37).

As a general rule all affixes come at the end of a word (II. 1. 2), what is the use of employing the word "anta" in this sûtra? It means that when words like avyayîbhâva &c are employed, they mean words having those affixes already at their end. Thus the Dvigu compound of द्वि भुर चित्रुर्भ म (V. 4. 74) = विश्वर: so that when rule IV. 1. 21 says that the feminine of Dvigu compounds ending in म take द्वे, it refers to Dvigu compounds which have already taken the samasânta affix म, otherwise the rule IV, 1. 21 would not have applied, for strictly speaking द्विश्वर ends in र r and not in म । Similarly rule V. 2. 128 ordaining द्विन after Dvandva compounds, means that the affix comes after a Dvandva compound that has already taken the samasânta affix रम् (V. 4. 106), as कोश निषद = कोश + निषद + रम् (V. 4. 106) कोशनिषदं, कोशनिषदंनी ।

न पूजनात् ॥ ६९॥ पदानि ॥ न, पूजनात् (समासान्ताः) ॥

वृत्तिः ॥ यात्र् श्रष्टशतुपादाय समासान्ता विधीयन्ते राजाहः सिखभ्यष्टजित्येवमादीन् यदा ते पूजनात् पूजन-विचनारपरे भवन्ति तदा समासान्तो न भवति ॥ वार्त्तिकस् ॥ पूजायां स्वतिमहणं कर्तन्यम् ॥ वा० ॥ प्राग्बहुत्रीहिमहणं च कर्त्तन्यम् ॥ 69. The samâsânta affixes are not applied to those words, the first member of which is a word expressing praise.

Later on will be mentioned certain words which when standing as member in a compound take these samasanta affixes. The present rule prohibits the application of those affixes when such words are preceded by a word expressing praise. Thus V. 4. 91 ordains the affix टच्च when the wodr राजन enters a compound, as, महा+राजन = महा+राजन + टच्च = महाराजः, and not महा-राजा। But मुराजा, अतिराजा, so also मुगाः, अतिराजः (V. 4. 92 prohibited).

Vart:—The word expressing praise must be सु or अति and not any word expressing praise in general. Therefore, the prohibition does not apply in प्रमराब: and प्रमगव: ॥

Vârt:—This prohibition applies up to sûtra V. 4. 113 exclusive. Thus सुसक्र्यः, अतिसक्रयः, स्वक्षः, अत्यक्षः, here the affix षच्च (V. 4. 113) is not prohibited.

किमः क्षेपे ॥ ७० ॥ पदानि ॥ किमः, क्षेपे, (समासान्तः, न) ॥ वृत्तिः ॥ क्षेपे बः किंग्रब्दस्ततः परस्य समासान्तो न भवति ॥

70. The samasanta affix is not applied to a word preceded by far in the sense of reproach.

Thus कि + राजन् = किराजन् as किराजा या न रक्षति "He is no-king who does not protect". किसखा यांऽभिद्वहाति, किर्गायों न वहति ॥ (V. 4. 91, V. 4. 92, II. 1. 64). The compounding here takes place by Rule II. 1. 64.

Why do we say 'when meaning reproach"? Observe कस्य राजा = किराज किसखः, किंगवः ॥

नञस्तत्पुरुषात् ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ नञः, तत्पुरुषात्, (समासान्तः, न) ॥ वृत्तः ॥ परे वश्यमाणा ये राजादयस्तदन्तात्तत्पुरुषास्समासान्तो न भवति ।

71. The samâsânta affix does not come after a Tatpurusha compound of words like râjan &c, herein taught, when the negative pariicle \( \begin{align\*} \pi \) precedes them.

Thus अराजा, असखा, अगोः (V. 4. 91 and 92 prohibited). Why do we say "after a Tatpurusha compound?" The same words preceded by the negative particle will take the samasanta affix when forming compounds other than Tatpurusha, as अण्यो मानवकः, अधुरं शक्टम् ॥ (V. 4. 74 applied).

पथो विभाषा ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ पथः, विभाषा, (समासान्त) ॥ वृत्तः ॥ नमस्तन्पुरुषाविति वर्त्तते।नमः परो वःपधिन्दान्दस्तरस्तात्तपुरुषात्समासान्तो विभाषा नभवति॥

72. The samasanta affix does not optionally come after a Tatpurusha compound of the word पश्चित् with नम्र॥

This declares an option, where under the last sûtra the omission would have been necessary. Thus अपयम् or अपन्याः ॥ (See V. 4. 74 and II. 4. 30).

बहुवीही संख्येये दजबहुगणात् ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ बहुवीही, संख्येये, डच्, अबहु, गणात् ॥

बुत्तिः ॥ संख्वेये यो बहुत्रीहिर्वर्त्तते तस्मादबहुगणान्ताङ्डच् प्रत्ययो भवति ॥ बार्त्तिकम् ॥ डच् प्रकरणे संख्यायास्तरपुरुषस्योपसंख्यानं कर्तन्यं निश्चित्राद्यपम् ॥

73. The affix dach comes after a Bahuvrîhi compound denoting numeral, except when the last term of such compound is bahu and gaṇa.

This Bahuvrihi is formed by rule II. 2. 25. Thus उपरशाः, उपविशाः, राषिशाः, भासत्रदशाः, अर्थुरदशाः, अर्थुत्रदशाः, विशाः, पंचवाः, पंचवशाः ॥

Why do we say 'denoting a numeral'? Observe चित्रग्रः, श्वनग्रः॥ Why do we say 'not after bahu and gaṇa"? Observe, उपवहनः, उपगणाः॥ The difference here is in the accent for had उच्च been added, it would have made the final of उपगण acute, but it not being so, the first member retains its accent, namely acute on the first.

Vart:—The Tatpurusha compounds of numerals like निश्चित्र &c, take also the affix इच्। Thus निर्मतानि त्रिश्चतः = निश्चित्रानि वर्षाणि देवदत्तस्य 'Devadatta is more than thirty years old'।। निर्मतिश्चिश्चतांगुलिभ्य = निश्चित्रः सङ्कः 'the sword is more than thirty fingers long'.

ऋक्ष्पूरक्यूःपथामानक्षे ॥७४॥ पदानि ॥ ऋक्,पूः, अप्, धूर्, पथाम्,अ,अनक्षे ॥ वृक्तिः ॥ बहुब्रीहाविति न स्वर्ध्वते । सामान्येन विधानम् । ऋक् पुर् भप् धुर् पथिन् इत्वेवमन्तानां समासा-नामकारः प्रस्वयो भवति समासान्तो ऽक्षे न ॥

74. The affix a comes after rik, pur, ap, dhûr and pathin when finals in a compound, but not so when dhûr is in conjunction with aksha.

The anuvritti of the word bahuvrihi does not enter here. It applies to all compounds in general. The word अनश्च qualifies धूर, as it cannot qualify the words इन्हें &c.

Why do we say "when not in conjunction with अका?" Observe, अकस्य

पू: = असभू:, रहपूरसः ॥

The words अनुषः and बहुषः apply to students of Rik: thus अनृषः means
"a boy who has not read the Rik". बहुषः "a Brahmana who has read many

Rig verses". The affix भ is not applied when it refers to the Vedas, as भागत् साम, बहुक सुक्तम् ॥

अच् प्रत्यन्ववपूर्वात्सामलोम्नः ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ अच् प्राते, अनु, अव, पूर्वात्, साम. लाम्नः ॥

वृत्तिः ॥ प्रति अनु अव इत्ववंपूर्वान्सामान्ताल्लोमान्ताच समासादच् प्रत्ययो भवति ॥

कृष्णोरक्षाण्डुपूर्वाया भूमेरच् प्रत्ययः स्मृतः । गोरावर्याभ्य नद्याभ्य संख्याया उत्तरे यदि ॥

75. The affix ach comes after the words sâman and loman, when prati, and and ava precede them.

As प्रतिसामम्, अनुसामम्, अवसामम् ॥ प्रतिलोमम्, अनुलोमम्, अवलोमम् ॥

Vart:—The affix अच् comes after the word भूमि preceded by the words कृष्ण, उदक्, पाण्डु, and also after the words गांकावरी and नवी when preceded by a numeral. As, कृष्णभूमः पाण्डुभूमः, उदग्भूमः ॥ पञ्चनदम्, सप्तगांवावरम् (see II. 1. 20).

Vârt:—The affix अच् is added to भूमि when preceded by a numeral. As, द्विभूमः प्रासादः, विभूमः &c, द्वाभूमकं सृतं॥ This affix is added to words other than those mentioned above: as प्रानाभः, ऊर्णनाभः, समस्ताः, रीर्घरात्रः, अर्गः॥ Here the affix अच् is added to नाभि and राति॥ All this can be done by dividing the above sûtra into two parts viz. (1) अच् (2) प्रस्वन्त &c. That is मच् comes after all compounds and (2) after सामन् and लोमन् preceded by प्रति &c.

अक्ष्णो ऽदर्शनात् ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ अक्ष्णः, आदर्शनात्, (अच्) ॥ वृत्तिः ॥ अजित्यनुवर्त्तते । दर्शनादन्यत्र यो ऽभिश्वदास्तदन्तादच् प्रत्ययो भवति ॥

76. The affix ach comes after the word akshi when not meaning 'the eye'.

The word अस् is understood here. Thus लवणाक्षम, पुष्कराक्षम् ॥ These are Tatpurusha metaphors formed by II. 1. 56.

Why do we say "when not meaning the eye"? Observe ब्राह्मणासि॥ How do you explain the forms क्रवराक्षः, गर्याक्षः, which apparently contradict this rule, because क्रवराक्षः is a many-holed leather horse-veil through which the horses can see, and so also गराक्ष is a window through which men see? This is no fault. The word व्यान in the sûtra does not mean 'to see', here, but is a synonym of 'eye'.

अचतुरविचतुरस्रचतुरस्रीपुंसथेन्वनडुहर्क्सामवाङ्मनसाक्षिम्रुवद्दारगवोर्षष्ठीवप-दृष्ठीवनकंदिवरात्रिदिवाहिंदवसर्जसनिद्दश्चेयसपुरुवायुषद्व्यायुष्य्यस्यज्ञुषजातो क्षमहोक्षदृद्धोक्षोपश्चनगोष्ठश्वाः॥ ७७ ॥ पदानि ॥ अचतुर, विचतुर, सुचतुर, स्त्रीपुंसी, धन्वनडुह, ऋक्साम, वाङ्मनस, अक्षिम्रुव, दारगव, उर्वष्ठीव, पद्षष्ठीव, नकं दिव, राचिन्दिब, महार्देव, सरजस, निभेयस, पुरुवायुष, द्वचायुष, ज्यायुष, भ्रुग्यज्ञुष, जातो-क्ष, महोक्ष, दृद्धोक्ष, उपशुन, गोष्ठश्याः॥ वृत्तिः ॥ अन्यत्ययान्ता एते शब्दा निपायन्ते । समोस व्यवस्थापि निपासनोदेव प्रतिपत्तव्या । वार्त्तिकम् ॥ चतुरो ऽच्यकरणे रुयुपाभ्यापुपसंख्यानम् ॥

77. The following words are irregularly formed by adding the affix ach:—achatura, vichatura, suchatura, stri-punsau, dhenv-anaduhau, rik-sâme, vân-manase, akshibhruvam, dâra-gavam, ûrvashthîvam, padashthîvam, naktam-divam, râtrim-divam, ahar-divam, sarajasam, nih-śreyasam, purushâ-yusham, dvyâ-yusham, tryâ-yusham, rig-yajusham, jâto-kshah, maho-kshah, vriddho-kshah, upasunam, and go-shthasvah.

The first three of these words are Bahuvrihi: अचतुरः = अदस्यान्यविद्य-मानानि वा चरवारि यस्य 'that whose four are absent or non-existent'. विचतु := भागानि चरवारि यस्य 'whose four are gone". सुचतुरः = शोभनानि चरवारि यस्य 'whose four are good".

The next eleven words are Dvandva compounds. They are clear Thus स्त्री च पुनांच = स्त्रीपुती 'the man and woman' but not here स्त्रियाः पुनान् (स्त्रिय मित पुमान शुरः) = स्त्रपुमान "a brave towards women only". धेनुश्र अनद्वांश्र = धेन्यनहुती "cow and bull". ऋक् च साम च = ऋकसासे "the Rik and the Saman". वाक् च मनश्च = वाङ्गनसे "the speech and mind". अक्षि च अुवा च = अक्षिभुवम् "the eye the brow". The compound is singular as being parts of members of human body, (II. 4. 2). हाराश्व गावश्व = दारगवम् "the wives and cows". रात्रि च दिवा च = राजिदिवम् ॥ ऊरू + अष्टीवन्तो + अच् = ऊर्वष्टीवम् ॥ Here the final syllable (called टि) is elided : so also पार्श + अष्टीवन्ती = पद् + अष्टीव् + अच् = पद्षीवम् ॥ नक्तं च दिवा च = नक्तंदिवं 'by night and day'. These are two indeclinables having the force of locative, and this compounding is also irregular. The words महर् and श्वि both mean 'day': the compound भहदिवम् is not, however, a superfluous compound of two synonyms. It is used here in a distributive sense = अहन्यहान "day by day". The word सरजसम is an Avyayîbhâva, meaning 'all', as सरजसमभ्यवहराति॥ The affix does not come when it is a Bahuvrihi: as सह + रजसा - सरजः पङ्कजम् ॥ The word निः श्रेयसं 。 चित्रितं श्रेयः and is a Tatpurusha: but not so in निश्रेयस्कः पुरुषः॥ Then is the word बुद्दबायुप्य a Genitive Tatpurusha = पुरुषस्थायुः ॥ Not so when it is a Dvandva, as पुरुषभ आयुभ = पुरुषायुषी ॥ The words ह्यायुषम् and ज्यायुषम् are Samåhara Dvigu compounds. Therefore not here, इवारायुः = ह्यायुः, त्र्यायुः ॥ The word द्वावज्ञुवम् is a Dvandva. Therefore not here क्याजुस्योन्स्थस्य = क्याजुस्नुस्थः (व क्रचोबकूपि मन्यते)॥ The three words ending in उस are Karmadharaya. Not so when these are Bahuvrihi: as जातोशा ब्राह्मणाः &c. The word उपशुनव् is an Avyayîbhava= श्रनः समीपम् ॥ Here the non-elision of the final syllable, and

the change of व of भन् into उ (samprasårana), are irregular. The word गाष्ट्रभः is a Locative Tatpurusha, as गाष्ट्रेऽभाः = गोष्ट्रभाः ॥

. Vart:—The affix अञ् comes after चतुर् when preceded by चि and उप, as त्रिचतुराः, उपचतुराः ॥

ब्रह्महस्तिभ्यां वर्धसः॥ ७८॥ पदानि॥ ब्रह्म, हस्तिभ्याम, घर्चसः, (अच्)॥ वृत्तिः॥ ब्रह्महस्तिभ्यां परे। यो वर्षःशब्दस्तदन्तात्समासादच्यस्ययो भवति॥ वार्तिकम्॥ पह्मपराजभ्यां चेति वक्तस्यम्॥

78. The affix ach comes after the word varchas, when preceded in a compound by the words Brahma or hasti.

Thu ब्रह्मवर्षसम्, हस्तिवर्षस् ॥ • Varchas means 'light', 'strength'.

Vart:—So also when Varchas is preceded by the words pallya and rajan: as, पल्च्यवर्धसम्, राजवर्धसम् ॥

अवसमन्थेभ्यस्तमसः ॥ ७९ ॥ पत्रानि ॥ अव, सम, अन्धेभ्यः, तमसः, (अख्) ॥ वृत्तिः ॥ अव सम् अन्ध इत्यतेभ्यो यः परस्तम शब्दस्तः नतारसमासाइच प्रत्ययो भवति ॥

• 79. The affix ach comes after the word tamas when preceded by the words ava, sam and andha in a compound.

Thus अवतमसम्, रान्तमसम्, अन्धनमसम्॥

श्वसो चसीयःश्रेयसः ॥ ८० ॥ पदानि ॥ श्वसः, वसीयः, श्रेयसः, (अः ॥ वृत्तिः ॥ श्वसः परी यौ वसीय श्रेयः श्वः हो तहनात्सनासाहच् प्रस्ययो भवति ॥

80. The affix ach comes after the words vasiyas and sreyas, when they follow the word svas in a compound.

Thus भोवसीयसम्, भःभेयसम्॥ These compounds belong to the class of Mayûravyansakâdi (II. 1. 72) The word भा is usually employed in blessing or praising the object expressed by the second term. Thus भः भेयसम् ते भूयात् = शोभनं भेयस्ते भूयात्॥ The word भोवसीयसम् is a synonym of भः भैयसम्॥ The word वसीयः is derived from वसु meaning "praiseworthy", "rich", by adding the affix अवसन् (V. 3. 57).

अन्ववतप्ताद्रहसः ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ अनु, अंच, तप्तात्, रहसः, (अच्) ॥ वृत्तिः ॥ अनु अव तप्त इत्येतेभ्यः परे। यो रहश्यक्तवन्तात्समासावच् प्रवयो भवति ॥

81. The affix ach comes after the word rahas, when it follows anu, ava, and tapta in a compound.

Thus अनुरहसम्, अवरहसम्, तप्तरहसम्॥

प्रतेष्टरसः सप्तमीस्थात् ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ प्रतेः, उरसः, सप्तमीखात् , (अञ्) ॥ कृतिः ॥ प्रतेः परो व उरःचक्षस्तरनात्समासारम् प्रथ्यो भवति स चेदुरःचक्षः सप्तमीस्यो भवति ॥

82. The affix ach comes after the word uras when it follows the word prati in a compound, and it has the sense of the locative.

Thus ब्रह्मुरसम् = उरसि वत्ततं ॥ This is an Avyayıbhava compound, the indeclinable having the force of a vibhakti (II. 1. 6).

Why do we say "when having the sense of the locative?" Observe प्रस्परः = प्रतिगतपुरः ॥

अनुगवमायामे ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ अनुगवम्, आयामे, (अच्) ॥ वृत्तिः ॥ अनुगवनित्यच् प्रत्ययान्तं निपात्यते आयामेऽभिधेये ॥

The word anugava is irregularly formed by adding the affix ach, and has the sense of "suited to the length of the cows".

Thus अनुगर्व बानं "the chariot suited to the length of the oxen". This compound is formed by II. 1. 16. Why do we say when meaning "the length"? Observe, गवां पश्चाद = अनुगु ॥

द्विस्तावा त्रिस्तावा वेदिः ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ द्विस्तावा, त्रिस्तावा, वेदिः ॥ वृत्तिः ॥ द्विस्तावा त्रिस्तावेति निपात्यने वेदिश्वत्रभिषेया भवति । अच् प्रत्ययष्टिलपाः समासश्च निपात्यते ।

84. The words dvistâvâ and tristâvâ are irregularly formed meaning a vedi or 'altar'.

The affix अन् is added and the final syllable i. e. ह is elided. Thus दिस्ताया वेदिः "an altar twice as big as an ordinary one". विस्ताया वेदिः "thrice as big as an altar". The words are compounds of दि: and नि: plus तावत् meaning "as much". Why do we say "when applied to an altar"? Observe &-स्तावती रङ्जुः, विस्तावती रङ्जुः॥

उपसर्गाद्भ्वनः ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ उपसर्गात्, अध्वनः, (अच्) ॥ वृत्तिः ॥ उपसर्गात्परो यो ऽभ्वन्शब्दस्तदन्तात्समासाद अच् प्रत्ययो भवति ॥

The affix ach comes after the word adhvan, preceded by an upasarga in a compound.

Thus प्रकसोऽध्यानं चप्राध्या स्थः, प्राध्यम् शक्तटं, निरध्यम्, प्रस्वध्यम् ॥

Why do we say "when preceded by an Upasarga"? Observe परमाध्वा,

तत्पुरुषस्याङ्गुलेःसंख्याव्ययादेः ॥ ८६॥ पदानि ॥ तत्पुरुषस्य, अङ्गुलेः, रसमाध्वा ॥ संस्था, अब्ययादेः, (अच्)॥

वृत्तिः ॥ अङ्गुलिशकानास्य तस्पुरुषस्य संख्यादेरव्ययदिशाच् प्रत्ययो भवति ॥ The affix ach comes after a Tatpurusha compound ending in the word anguli, when a Numeral or an Indeclinable precedes it.

Thus हे अंगुले प्रमाणमस्य = ह्रांगुलस्, इवंगुलस्॥ This compounding takes place by II. 1. 51. This is a Tadhitartha compound, the taddhita affix मात्र being elided by the Vartika प्रमाण को हिगानिस्यम् "there is always the elision of the affix मात्र denoting measure when a Dvigu compound is formed ". See V. 2. 37 Vart.). So also when an Indeclinable precedes it: as निर्गतसंग्रुलिध्यो = निरंग्र अस्यग्रलस्॥ Why do we say when a Tatpurusha compound? Observe पंच व्यास्तः, अस्यग्रलः पुरुषः॥ The word "Tatpurusha" is understood in all the subsequent sûtras up to V. 4. 106.

अहस्सर्वेकदेशसंख्यातपुण्याद्य रात्रेः ॥८७॥ पदानि ॥ अहः, सर्वे,एकदेश,संख्यात, पुण्यात, च, रात्रेः ॥

्रवृत्तिः ॥ अहरादिश्यः परो यो राजिशब्दस्तदन्तस्य तत्पुरुषस्याच् प्रत्ययो भवति चकारास्तंख्यदिर्व्ययदेश्व । अष्ठर्महणं द्वन्द्वार्थम् । अहश्व राजिश्व, अहीराजः । सर्वराजः । एकदश्वे । पूर्वं राजेः, पूर्वराजः । अप्रराजः । पूर्वापराधरेति समासः ॥

87. The affix ach comes after the word ratri, when preceded by ahan, or sarva, or a word denoting a portion of night, or sankhyata or punya, when the compound is a Tatpurusha, as well as when a Numeral or an Indeclinable precedes the word ratri.

The anuvritti of संख्याज्ययादेः is drawn in to this sûtra by force of the word च् "and" of the sûtra. The word अहन् forms a Dvandva compound as अहम प्रतिम = अहारानः "day and night". So also सर्वपानः, पूर्वरानः 'the first part of night': अपरानः 'the latter part of night. These are formed by II. 2. 1. So also संख्याता गानिः = संख्यातगानः ॥ This compound is formed by II. 1. 57. So also पुण्या गानिः = पुण्यगानः ॥ So also when compounded with a Numeral or an Indeclinable: as, द्व गानी समाहते = द्विगानः, निरानः, अतिकान्तो गानिमं = अतिगानः। निरानः॥

अह्नोह्न एते भ्यः ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ अहः, अहः, एते भ्यः ॥ वृत्तिः ॥ राजाहःसिखभ्यष्टिजिति वश्यिति। तस्मिन् परभूते भहिन्नयेतस्याहन इत्ययमविशो भवित एते भ्य उत्तरस्य।

88. For ahan is substituted ahna, when preceded by the above words, (and taking the affix tach to be mentioned in V. 4. 91).

When the affix दच् follows शहन, and the latter is preceded by the words सर्व &c, then अहन is substituted for शहन । By the term एतेंग्यः "these words", is meant the numerals (with the exception of एक V. 4.90) the Indeclinables, the words सर्व, संख्यात and words denoting a part of a day, for these are the words mentioned in the last sûtra. The word शहन is also mentioned therein, but it is not taken here, for there can be no Tatpurusha compound of शहन with शहन ।। The word पुण्य is also excluded by V. 4.90. Thus इयोरहनोभेदः = ब्राइनः, श्वहरिकान्तः = श्वादहनः, निरहनः ।। So also सर्वाहणः, (VIII. 4.7), पूर्वाहणः, अपराहणः, संख्याताहनः (according to some संख्याताहः V. 4.90).

The ordaining of substitution is redundant according to the Vârtika-kâra. In his opinion, the sûtra अन्तः एतं यः alone would have been enough. The meaning then would have been "the affix अन्य comes after the word अन्त when preceded by these words सर्व &c". The adding of अन्य would produce the same result: as दि + अन्त + अन्य = दि + अन्त + अन्य (VI. 4. 134 the middle अ of अन्त is elided) = हान्तः ॥ The only specific result which हन्य would have produced was to make the feminine of these words end in long दे (IV. 1. 15), and the elision of the final अन् of अन्त (VI. 4, 145). But the compounds of अन्त are masculine always (II. 4. 29), they can have no feminine: and as the desired form is हान्तः, the sûtra VI. 4. 145 cannot apply. The affix अन्य is therefore, the proper affix and the substitution of अन्त for अन्त is redundant.

# न संख्यादेः समाहारे ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ न, संख्यादेः, समाहारे, ॥ वृत्तिः ॥ संख्यादेस्तत्पुरुषस्य समाहारे वर्त्तमानस्याह शब्दस्याद्वादेशां न भवति ॥

89. This substitution of ahna for ahan, does not take place after a Numeral, when it forms a Collective noun meaning a number of days taken as a unity.

This substitution is prohibited in the case of Samahara-Tatpurusha.
Thus हे भहनी समाहते = द्वाहः, so also ज्यहः ॥ Here rule V. 4. 91 applies

Why do we say "when meaning a collective noun?" Observe इबोरहनों-भवा = चह्न:, इंबर्हन: ॥ This is a Taddhitartha Dvigu compound formed by II. I. 51; the affix अण् denoting तत्र भवः (IV. 3. 53) is elided by IV. I. 88: and the final अन् of अहन is elided by VI. 4. 145.

# उत्तमिकाभ्यां च ॥ ९०॥ पदानि ॥ उत्तम, एकाभ्यां च ॥ वृक्तिः ॥ उत्तमैकग्रद्धाभ्यां च परस्याहन इत्ययमादेशो न भवति । उत्तमग्रद्धीन्यवचनः पुण्यश्रद्धमाचेष्टे ॥

90. And also after the word that stands last in the above list (i. e. 300) and eka, this substitution does not take place.

The word दत्तम means 'last'; and refers to पुण्य which is the last word in V. 4. 87. The word इत्तम 'last' is used instead of पुण्य as a वैचित्र ॥ Thus पुण्याहः, एकाहः ॥ Some include the penultimate word संख्यात also in the prohibition. According to them संख्याताहः is the proper form and not संख्याताहनः ॥

# राजाहरसाखिप्रयष्ट्य ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ राजा, अहः, सखिप्रयः, टच् ॥ शृति ॥ राजन् महन् सखि इस्वेनमृतात्मातिपविकाद टच प्रस्ववो भवति ॥

91. The affix tach is added to the words rajan, ahan, and sakhi, when standing at the end of a Tatpurusha compound.

Thus महाराज:, महराज:, परमाह:, रसनाह! (VI. 4. 145) एज: सक्कः = एकसकः, ॥ ज्ञाह्मणसकः ॥ Why not so here महाणां राज्ञी = महराज्ञी instead of महराज्ञी ॥ For according to the maxim "a pratipadika denotes, whenever it is employed in Grammar, also such a nominal stem as is derived from it by the addition of an affix denoting gender" (भातिपरिकामहणे लिक्क्षिविशिष्टस्थापि महणम्); the stem राज्ञन् would denote the feminine also. To this we reply, that the construction of the sutra shows that the feminine राज्ञी is not to be taken. Because महन् being a prosodially lighter word than राज्ञन् ought to have been placed first in the compound. Its not being so placed indicates that that form राज्ञन् only is to be taken whose final vowel becomes lengthened into आ in compounding with धाहन्, i. e. राजा + अहन्; and not राज्ञी + अहन् ॥

गोरताद्धतञ्जाक ॥ ९२ ॥ पदानि ॥ गोः, अतद्धितञ्जाके, (दच्) ॥ वृत्तिः ॥ गोज्ञव्यान्तानत्पुरुषाट्टच् प्रत्ययो भवति स च नत्पुरुषस्तद्धितञ्जाविषयो न भवति ॥

92. The affix tach comes after n standing at the end of a Tatpurusha compound, when no clision of a Taddhita affix has taken place in forming such compound.

Thus प्रमणवः, उत्तमणवः, पंचणवम्, इज्ञावम्॥ Why do we say "when no Taddhita affix has been elided in forming the compound?" Observe, पंचिभगोनिः क्रीतः = पंचगुः (Here the affix हक् V. 1. 37 is elided by V. 1. 28 and hence the samâsanta affix हच्च is not added). So also इज्ञादः॥

Why do we say "when a Taddhita is elided "? The prohibition does not apply when a सुष् affix is elided: as राजगविष्कित = राजगविषकि (III. 1. 8 and II. 4.71).

Why do we say 'when there is elision'? Merely adding a Taddhita affix in forming a Tatpurasha, will not debar the samasanta affix: as पंचभ्यो गोभ्य भागतं = पंचेगा + टच् + हैंप्य (the tach is added by this sûtra, and the taddhita क्या to denote तत आगतः by IV. 3. 81) = पंचगवरूप्यम्, पंचगवनयम्, हश्गगवरूप्यम् हश्गगवन्यम् ॥

'अग्राख्यायामुरसः ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ अग्राख्यायाम्, उरसः (टच्) ॥ वृत्तिः ॥ उरः ग्रव्हानात्तरपुरुवाहच्यत्ययो भवति ॥ चेतुरःग्रव्हो ऽमाख्यायां भवति ॥

93. The affix tach comes after the word uras standing at the end of a Tatpurusha compound, when it has the sense of 'the most excellent of its kind'.

The word अम means 'the principal': as the word उरस् is the principal member of an animal, so by metonomy it has come to mean 'the principal'. Thus अधानां उरः = अधारसम् so also इस्तुरसम् "the most excellent of horses or elephants".

Why do we siy "when meaning the most excellent". Observe स्थार: = देवरसीर: "the breast of Devadatta".

ं अनोक्सायस्सरसां जातिसंश्वयोः ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ अनः, अक्स, अयः, सरसाम, जाति, संश्वायोः, (टच्) ॥

**वृत्तिः ॥ अनस्** अन्मन् अवस् सरम् इत्वेदमन्तात्तत्पुरुषाष्ट्रच् प्रत्यवो भवति जातौ संज्ञायां च विषये ॥

94. The affix tach comes after anas, asman, ayas, and saras when at the end of a Tatpurusha compound, it denotes a genus or a name.

Thus दपानसम्, अमृताभ्मः, कालायसम्, and मण्डूकसरसम् are examples of जाति words, while महानसम्, पिण्डादमः, लोहितायसम्, and अलसरसम् are examples of संज्ञा ॥

Why do we say "when meaning a jâti or a sañjnâ?" Observe सदनः, सदारः॥

प्रामकौटाभ्यां च तक्ष्णः ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ प्राम, कौटाभ्याम, च, तक्ष्णः,(टच्) ॥ वृत्तिः ॥ जातिवंत्रवाणित नातुवर्त्तते । मानकौटाभ्यां परा यस्तक्षन्तकः स्तरस्ता त्युरुषाहुच् प्रत्यवा भवति ।

95. The affix tach comes after taksha when preceded by gram and kauta, in a Tatpurusha compound.

The anuvritti of jati and sanjña does not run into this sûtra. Thus बामस्य तक्षा = भामतक्षः, बहुनां साधारणः 'the public carpenter of all'. कुट्यां भवः = कीटः; कीटस्य तक्षा = कीटतक्षः meaning स्वतन्तः कर्मजीवी, न कस्यचिष्मातिबद्धः 'and independent artisan, not particularly bound under engagement to any one'.

सतेः शुनः ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ अतेः, शुनः, (टच्) ॥ विक्तः ॥ भतिशकास्यरं यः धनुशब्दस्तदन्तात्तरपुरुषाद्वच् प्रत्ययं भवति ॥

96. The affix tach comes after the word svan preceded by ati, in a Tatpurusha compound.

Thus अतिकाल श्वानम् = अतिश्वो वराहः "the boar that surpasses the dog" i. e. अववान "very swift". So अतिश्वो सेवकः "the dog-surpassing servant i. e. more devoted to his master than a dog". So also अतिश्वी सेवा "service worse than that of a dog" = अतिनीचासेवा ॥

उपमानाद्रप्राणिषु ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ उपमानात्, अप्राणिषु , (दच्) ॥ वृत्तिः ॥ उपमानवाची यः श्वत्राव्दाऽप्राणिषु वर्त्ततं तदन्तात्तः पुरुषाष्ट्रच् प्रत्ययो भवति ॥

97. The affix tach comes after the word svan ending in a Tatpurusha compound, when another thing not being a living object is compared with it.

Thus भाक्यं: श्वेत = भाक्यंददः 'a dog-like bow'. फलकददः "a dog-like blade". This compounding takes place by II. 1. 56.

Why do we say "when something is likened to it"? Observe न भा ज स्था होड: "a clod of earth which is not a dog". This is not a very happy counter-example of Kâśikâ: for in the case of नम् Tatpurusha compound there is express prohibition taught in V. 4.71. The proper example should be निःश्वालोद्यः ॥ Why do we say "when the thing compared is not a living being"? Observe बानरः श्वेय = बानरश्वा "a dog-like monkey".

उत्तरमृगपूर्वोच सक्थः ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ उत्तर, मृग,पूर्वात, च सक्थः (दच्) ॥ वृत्तः ॥ उत्तर मृग पूर्व इत्येतेभ्यः परा यः सक्थिशब्दश्रकारादुपमानाच, तदन्तात्तत्पुरुषाद्वच् प्रत्ययो भवति समासान्तः ॥

98. The affix tach comes after sakthi when preceded by uttara, mriga, and pûrva in a Tatpurusha compound, as well as when a thing is compared with it.

By the forcee of the word च in the sûtra, we read in the word इपमा-बान् also. Thus उत्तरसक्थम, पृगसक्यम, पूर्वसक्थम् ॥ So also in फलक्रिय सक्या = फल-क्ससक्थम् ॥

नावो द्विगोः॥ ९९॥ पदानि॥ नावः, द्विगोः, (टच्)॥ वृत्तिः॥ नौश्रद्धान्ताद् द्विगोष्टच्यत्वयो भवति समासान्तः॥

99. The affix tach comes after the word nau, when at the end of a Dvigu compound.

Thus हे नावी समाहते = हिनावम, so also त्रिनावम् ॥ Thus हिनावधनम्, पंचनाव-प्रियः are also formed. So also हान्यां नीन्यामागतं = हिनावरूप्यम्, हिनावधनम् (IV. 3. 31).

Why do we say 'when in a Dvigu compound'? Observe राजनो: "the king's ship". The phrase अर्ताख्रत दुकि "when a Taddhita affix is not elided" of sûtra V. 4. 92 applies here also. Therefore टच् does not apply in पंचित्रनातिः क्षीतः = पंचनोः, दशनोः ॥

अर्द्धाद्य ॥ १०० ॥ पदानि ॥ अर्द्धात्, च, (टच्) ॥ वित्तः ॥ अर्द्धशब्दास्यरो यो नीशब्दस्तदन्तागरपुरुषादृष्यत्ययो भवाते ॥

100. The affix tach comes after the word nau, when preceded by the word ardha, in a Tatpurusha compound.

Thus आई नावः = आईनावन् ॥ The compounding takes place by II. 2. 2. The compound is of neuter gender, and does not take the gender of the term as required by II. 4. 26: for gender is regulated by usage more than any grammatical rules (लोकाश्रयक्वं लिगस्य)॥

स्तार्याः प्राचाम् ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ खार्य्याः, प्राचाम्, (टच्) ॥ वृत्तिः ॥ द्विगोरद्वांचेति द्वयमप्यतुवर्तते । खारीशब्दान्ताद् द्विगोरद्वांच परो वः खारीशब्दस्तदन्तात्तत्पुरुषा- द्वय्यत्यवे भवति प्राचानाचार्याणां मतेन ॥

101. To the word khârî, at the end of a Dvigu compound, and to the same, when preceded by the word ardha,

in a Tatpurusha compound, the affix tach is added, according to the opinion of the Eastern Grammarians.

The words दिगोः and अर्द्धात् are both understood here. Thus दे खायौँ समाहते चाइखारम् or दिखारि ॥ So also अर्ध खार्या = अर्थखारम् or अर्थखारी ॥ According to Padamanjari this sûtra could be dispensed with: as खार is synonymous with खारी, as दिखारं, त्रिखारं ॥ And it will be governed by the Vârtika अन्येभ्योऽप दश्यते खार गतावर्यम् under V. 1. 57 and 58, in Mahâbhashya.

द्वित्रिश्यामञ्जलेः ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ द्वि, त्रिश्याम, अञ्जलेः, ( दच् ) ॥ वृत्तिः ॥ द्विभियां परा यो ऽञ्जलिशब्दस्तवन्ता नृत्पुरुषादृष्यस्ययो भवति ॥

102. The affix tach is added to the word anjali, when preceded by dvi or tri, in a Dvigu Tatpurusha compound.

Thus द्वावञ्चली समाहती = ह्यञ्चलम्, so also इयञ्चलम् ॥ The word दिगोः is understood here also, so that when the compound is not a Dvigu, the rule does not apply. Thus द्व्योरञ्जलः = द्वञ्चलः ॥ The phrase "when a Taddhita is not elided (V. 4. 92)" is understood here also. Therefore the affix दश् does not apply here: द्वाभ्यामंजलिभ्यां कीतः = ह्यञ्जलिः ॥ So also इयञ्जलिः (V. 1. 28.) The phrase "according to the opinion of the Eastern Grammarians" V. 4. 101 is to be read into this sûtra. Thus in the alternative we have ह्यञ्जलिभियः ॥

अनसन्तान्न पुंसकाच्छन्दासि ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ अनसन्तात्, नपुंसकात्, छन्दसि. (टच)॥

वृत्तिः ॥ अन्नतादसन्ताश्च न्युंसकालिङ्गात्तम्पुरुषाद्दच्यत्वयो भवति छन्दसि विषये ॥ वार्त्तिकम् ॥ अनसन्तान्नयुंसकाच्छन्दसि वावचनम् ॥

103. In the Chhandas, the affix tach comes after a Tatpurusha compound in Neuter Gender ending in अन् or अस्।

Thus हस्ति + चर्मन् = हस्तिचर्मम् as in हास्तचर्मे जुहोति, so also ऋषभचर्नेऽभिषिचिति ॥ So also when a word ends in अस् as, देवच्छन्दसानि (देव + छन्दस् = देव + छन्दस् + टच् = देवच्छन्दसाम्) so also मनुष्य च्छन्दसानि ॥

प्रविच्छान्यसम्। So also नवुष्य प्रान्तान ॥

Why do we say "when ending in अन् or अस्"? Observe बिल्यहारु जुहोति॥ Why do we say "in the Neuter"? Observe सुनामाणं पृथियी सामनहसम्॥

Vart:—The word वा "optionally" should be read into the sûtra. Therefore रच् is optionally added, as ब्रह्मसाम or ब्रह्मसामम, देवच्छन्दसम्।

ब्रक्षणो जानपदाख्यायाम् ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ ब्रह्मणः, जानपदाख्यायाम्, (टच्,॥
वृत्तिः ॥ ब्रह्मन्शब्शन्तात्तःपुरुषाद्वच्यस्ययो भवति समासेन चेद्बद्वणो जानपदस्वमाख्यायते ॥

104. The affix tach comes after the word brahmana in a Tatpurusha compound, when the compound denotes a person belonging to a certain country.

The word जानपरः = जनपरेषु भर्यः 'belonging to a country'. This affix comes after that Tatpurusha the first member of which is a word denoting a country. Thus सुराष्ट्रिय ह्रह्मा = सुराष्ट्रह्मह्मा, and अवन्तिह्मह्मः "a Brahmana of Surashtra or Avanti". This is an example of Locative Tatpurusha compound.

Why do we say "when referring to the name of a country"? Observe विकास नारक: 'Narada the bard of the gods'.

कुमहद्भ्यामन्यतरस्याम् ॥१०५॥ पदानि ॥ कु,महद्भ्याम,अन्यतरस्याम, (टच् ) ॥ कृतिः ॥ कुमहद्भ्यां परा यो ब्रह्मा तरन्तात्तःपुरुषाष्ट्रच् प्रस्थयो भवस्यन्यसरस्याम् ॥

105. The affix tach comes optionally after the word brahman proceeded by the words & and महत्, in a Tatpurusha compound.

Thus कुळहा: or कुळहा, महाळहा: or महाळहा। The word ळहान् is a synonym of ळाहाण "a Brahmaṇa".

द्वन्द्वाच्खुदयहान्तात्समाहारे ॥ १०६॥ पदानि ॥ द्वन्द्वात्, चु, द, ष, ह्वान्ताद्, समाहारे (टच)॥

वृत्तिः ॥ तन्पुरुषाधिकारो निवृत्त । इन्द्राधवर्गान्ताद् इकारान्तात् षकारान्तात् इकारान्साधः टच् प्रस्वसे स्वति, स चेद् इन्द्रः समाहारे वर्तते नेतरेतरवांग ॥

106. The affix tach comes after a Dvandva compound ending in a palatal, or a q or a q or a q when the compound is a Samahara Dvandva (collective noun taken as a unity.)

The anuvritti of Tatpurusha which commenced at V. 4. 86, ceases. The rule applies to समाहारद्वन्द "an aggregate Dvandva" which is always in Neuter singular; and not to इतरेतरद्वन्द "or mutual conjunction". Thus वाक च स्वक् च व्यक्त्यचम्, so also सक्त्यचम्, श्रीस्रजम्, इदुर्जम्, वागूर्जम्, समिद्रव्यस्, संपद्विपरम्, वाग्यमुसम्, छत्रोपानहम्, धेनुगोदुहम् ॥

Why do we say "after a Dvandva"? The affix will not come after a Tatpurusha, as, पंच नाचः समाहताः = पंचनाक् ॥ Why do we say "when ending in a consonant of च class, or द, प and ह"? Observe नाक्सांनत् ॥ Why do we say "in a Samahara Dvandva"? Observe प्रावृद्शारही ॥

अन्ययीमावे शरत्त्रभृतिभ्यः ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ अन्ययीमावे, शरत्मभृतिभ्यः ॥ (र स्र्) ॥

**बृक्तिः ॥ गर्रादित्यैदमादिभ्यः** प्रातिपदिकेभ्यष्टच् प्रत्ययो भदत्यस्यवीभदि ॥

107. The affix tach comes after the words sarat &c, when forming an Avyayîbhâva compound.

Thus श्रादः समीपम् = उपश्रदम्, प्रतिश्रदम्, उपविपाशम्, प्रतिविपाशम् ॥

Why do we say when forming an Avyayîbhâva compound? Observe परमग्रात् ॥ Those words of ग्रास्ति class which end in a श्रय consonant add invariably (निस्) the affix tach in spite of V. 4. 111. The anuvritti of avayayl-bhâva extends upto V. 4. 113.

1 सारह. 2 विपास, 3 अनस, 4 मनस, 5 उपानह, 6 अनडुह, 7 दिव, 8 हिमवन्, 9 हिरुक्, 10 विद्, 11 सद्, 12 दिस्, 13 हस्, 14 विस्, 15 चतुर, 16 स्वद्, 17 तद, 18 बद, 19 कियन्, 20 अरावा अरस् च (as उपअरसम्), 21 प्रतिपरसमनुभ्या ऽक्ष्णः (as प्रस्यक्षं, परोक्षः, समक्षम्, and अन्व-क्ष्म्, The second is Tatpursha) 22 प्रिन, 23 सहस् ॥

अनश्च ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ अनः, च ॥ वृत्तिः ॥ भन्नन्तारुवयीभावादृच् प्रत्ययो भवात समासान्तः ॥

108. The affix tach comes after an Avayayîbhâva compound ending in sar, as the final of the compound.

Thus उपराजम्, अध्यासम्, प्रस्वासम् ॥ The final अन् is clided by VI. 4. 144. नपुंसकादन्यतरस्याम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ नपुंसकात्, अन्यतरस्याम्, (टच्) ॥ वृक्तिः ॥ अन इस्येव । नपुंसकपहणयुत्तरपद्विशेषणम् । अन्नन्तं यन्नपुंसकं तदन्ताद्व्यवीभावादन्यत्रस्यां दक्ष प्रस्यवो भवति समासान्तः ॥

109. The affix ṭach comes optionally after an Avayayîbhâva compound, ending with a neuter word, whose final syllable is अन्॥

The word अन् is understood here also. The word 'Neuter' qualifies, the second i. e. last term of the compound. This allows option, where as the previous sûtra had made it compulsory. Thus प्रतिचर्मम्, or प्रतिचर्म, उपचर्मम् or व्यच्मी॥

नदीपौर्णमास्याग्रहायणीभ्यः ॥ ११० ॥ पदानि ॥ नदी, पौणमासी, आग्रहाणी-

कृतिः ॥ नही पौर्णमासी आमहायणी इत्येवमन्ताव्य्ययीभावावन्यतरस्यां टच् पश्ययो भवति ॥

110. The affix tach comes optionally after an Avayayîbhava ending in nadî, paurnamâsî, and âgrahâyani.

Thus नचाः समीपम् = उपनहम् or उपनिदि, उपपाणमासम् or उपपीणमासि, उपामहायणम् or उपपीणमासि, उपामहायणम्

सयः ॥ १११ ॥ पदानि ॥ सयः ॥ वृत्तिः ॥ सद इति प्रत्याहारमहणम् । सयन्तात्व्ययीभावादन्यतरस्यां टच् प्रत्ययो भवति ॥

111. The affix tach comes optionally after an Avyayibhava compound ending in a letter of jhay class (a mute letter).

The झब् here means the pratyahara झब् i. e. all the Mute consonants.
Thus उपझमिश्व, or उपसमित्, उपस्पत्व or उपस्पत्॥

## गिरेश्च सेनकस्य ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ गिरेः, च, सेनाकस्य, (टच्) ॥ वृत्तः ॥ गिरिश्ववान्तावृज्यवीभावाद्यम् प्रत्ययो भवातं सनकत्यान्यार्थस्य मतेन ॥

112. The affix tach comes after an Avyayîbhava compound ending in 'giri', according to the opinion of the Grammarian Senaka.

Thus अन्तर्गिरम् or अन्तर्गिरि उपगिरम् or उपगिरि ॥ The name of Senaka s mentioned for the sake of respect (pujartha), for the anuvritti of the word मन्यतरस्याम् "optionally" was understood here already.

बहुवीही सक्थ्यक्ष्णोः स्वाङ्गात्षच् ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ बहुवीही, सिक्य,अक्ष्णोः, स्वाङ्गात, षच् ॥

वृत्ति ॥ स्वाङ्गवाची यः सक्थिशब्दो ऽक्षिशब्दश्व तवन्ताद्वहुत्रीहेः षच् प्रत्ययो भवति समासान्तः ॥

113. The affix shach comes after the words sakthi and akshi, final in a Bahuvrîhi compound and denoting a portion of one's body.

Thus हीर्च सक्थि यस्य = हीर्थसक्थः, so also कल्याणाक्षां, लेहिताकाः, विश्वालाकाः ॥
The word सक्ट्येक्शणाः is genitive dual, while it ought to be ablative. Why do ve say "in a Bahuvrîhi compound"? Observe परमसक्थः, परमाक्षः ॥ Why do ve say "after sakthi and akshi?" Observe हीर्घजानुः, सुबाहः ॥ Why do we say 'when denoting a part of the body?" Observe हीर्घसक्य शक्दः स्थूलाकिरिहाः ॥

The new affix षच् is employed instead of रच् for the sake of the accent. Thus चकसक्यी स्त्री, रीथंसक्यी स्त्री॥ By sûtra IV. 1. 41 the feminine of vords ending in an affix having an indicatory ष् is formed by जीव and not जिया। Had the affix here been रच्, then the feminine would have been formed by जीव (IV. 1. 15), which is anudatta (III. 1. 4). Now by rule VI. 2. 198 he second term 'saktha' has optionally udatta accent, on this final in a Bahuvrihi. When therefore, it is not oxytone, then by adding जीव the final of रीयंसक्यी would have been anudatta, so that the feminine in one case would be oxytone, in the other not, which would be anomalous. But when जीव is dded, it is always udatta, which is desired: and removes the anomaly. The nuvritti of Bahuvrihi extends up to the end of the chapter.

#### अङ्गुलेद्राधाणि ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ अङ्गुलेः, दारुणि, (षच्) ॥ वृत्ति ॥ अंगुलिश्वसन्ताद्वहुत्रीहेः षच्मत्ययो भवति समासान्तां सर्खाण समासार्थे ।

114. The affix shach comes after a Bahuvrihi compound ending in the word anguli, when the compound means "a piece of wood".

Thus ह्यायुलंबार, saudeaux, so also पंचायुलं ॥ This is the name of a wooden spoon or fork of the figure of a finger by which barley &c are scattered.

Why do we say "in a Bahuvrihi"? Observe ह्रांगुलायष्टिः च के अंगुली प्रमाण-मस्या ॥ It is a Tatpurusha compound formed by V. 4. 86, by adding अच् as samâsânta affix, the anguli meaning here size and not figure. Why do we say "when meaning a wood"? Observe पंचांगुलिईस्तः ॥

द्वित्रिक्ष्यां च मूर्ज्जः ॥ ११५ ॥ पदाःनि ॥ द्वि, त्रिक्ष्याम, षः, मूर्ज्जः ॥ वृत्ति ॥ द्वित्वभ्यां परो या मूर्द्धन्दाब्दस्तदन्ताद्वद्वविहे षः प्रत्यया भवति समासान्तः ।

115. The affix sha comes after a Bahuvrîhi compound ending in mûrdhan, and preceded by dvi and tri.

Thus द्विमूर्ध:, चिमूर्ध: ॥ The feminine is formed by झीब् and the accent is regulated by VI. 2. 197.

Why do we say "preceded by dvi and tri?" Observe उर्धार्भा ॥

अप्पूरणीत्रमाण्योः ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ अप् पूरणी, प्रमाण्योः ॥ वृत्ति ॥ पुरणप्रत्ययान्ताः स्त्रीतिङ्गाः शब्दाः पूरणीयहणेन गृह्यन्ते ॥ प्रमाणीतिस्वरूपमहणम् । पूरण्यन्ता-ष्प्रमाण्यन्ताच बहुत्रीहरप्रत्ययो भवति समासान्तः ॥

वार्त्तिकम् ॥ अपि प्रधानपूरणीयहणं कर्त्तन्यम् ॥ वा० ॥ नेतुर्नक्षत्रउपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ छन्दस्य च नेतुरुपसख्यानम् ॥ वा० ॥ मासाङ्ग्तिप्रस्ययपूर्व ।वाट्टक्विधिः ॥

116. The affix ap comes after a Bahuvrihi compound ending in a feminine ordinal Numeral or in the word pramani.

The word क्रणी means words in the feminine gender ending in an ordinal affix (V. 2. 48 &c). प्रमाणों means 'a witness, a principal'. Thus कल्याणी पंचमी आसां रात्रीणां = कल्याणीपंचमा रात्रयः "the nights, the fifth of which is auspicious". कल्याणीदवामा रात्रयः । So also स्त्री प्रमाणी एषां = स्त्रीप्रमाणाः कुद्धिननः meaning मार्योप्रधानाः "having a woman for authority".

Vârt:—The affix अप् applies when the Ordinal Numeral is the principal (pradhâna) member in a compound. When the Ordinal enters fully into another object, and is not merely wrapped up as it were in another object in a secondary way, there the Ordinal is the principal. The prohibition of punvad-bhâva—the change of feminine into masculine ordained by VI. 3. 24—applies also to the Ordinal when it is pradhâna. Therefore, the affix is not added here. कल्याणपंचिमातः पक्षः = कल्याणपंचिमातः चिमातः = कल्याणपंचिमातः चिमातः = कल्याणपंचिमातः चिमातः = कल्याणपंचिमातः =

Vârt:—The affix अप् comes after नेतृ when preceded by a word denoting asterism. As मृगनेत्रा रात्रयः = मृगो नेता आसां रात्रीणां "the night whose leader is the asterism mriga" so also पुष्यतेत्राः ॥ Why do we say "an asterism"? Observe देवदस्तीनकाः ॥

Vârt::—The affix अप् comes after नेतृ in the Chhandas. As, बृहस्पति नेवा देवाः सामनेवाः ॥

Vart:—The affix हच् comes after the word गास when preceded by an ordinal having an affix denoting wages of service. Thus पंचकी गासीऽस्य=पंचक

गिसिकः कर्मकरः so also र्शकमासिकः कर्मकरः ॥ Sûtra V. I. 56 gives the rule for forming words denoting 'wages' by adding कन् (V. I. 22). Therefore रशकासिकः means "an artist whose monthly wages are ten coins".

अस्तर्वहिश्यों च लोम्नः ॥११७॥ पदानि ॥ अन्तर्, बहि श्रेयाम, च लोम्न,(अप्) वृक्तः ॥ भन्तर् बहिस् इत्वेताभ्यां परो वो लोमन्राब्हस्तरन्तावृह्वप्रीहरप्यत्वयो भवति ॥

117. The affix ap comes after a Bahuvrihi ending in loman and preceded by antar and bahis.

Thus अन्तर्गतानि लोमान्यस्य = अन्तर्लोमः प्रावारः 'a cloak having the hairy surface inside'. Similarly बहिलोमः पटः ॥

अञ्जासिकायाः संज्ञायां नसं चास्थूलात् ॥ ११८॥ पदानि ॥ अच्, नासिका-षाः, संज्ञायाम्, नसम्, च, अस्थूलात् ॥ वृत्तिः ॥ नासिकान्ताद्वहुत्रीहरच्यत्ययो भवति नासिकाशब्दश्च नसमादेशमापद्यते ॥ वार्तिकम् ॥ खुरखुराभ्यां नस् वक्तव्यः ॥

118. The affix ach is added to the word nasika final in a Bahuvrîhi, when it expresses a Name, whereby nas is substituted for nasika, but not so when the word sthula precedes the word nasika.

Thus हुत्व नासिकाऽस्य = हुणसः, वाद्धीणसः॥ The न is changed to w by VIII. 4. 3 so also गानसः॥ Why do we say "when it is a Name"? Observe द्वंगनासिकः॥ Why do we say "not after स्यूल?" Observe स्यूलनासिको वराह॥

Vârt:—After the words खुर and खर, for नासिका is substituted नह but no affix is added: as, खुरणाः, खरणाः॥ In the alternative, the affix अच् is added, as खुरणसः, खरणसः॥

Ishti:—The forms शितिनाः, अर्चनाः and भहिनाः are valid in the Revelation (the Vedas).

उपसर्गाश्च ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ उपसर्गात, च, (अच्) ॥ कृतिः ॥ उपसर्गात्ररे यो नासिकाशब्दस्तदन्ताद्वहुब्रीहरच् प्रत्ययो भवति नासिकाशब्दस्य नसमापद्यते ॥ वार्तिकश् ॥ वर्षो दक्तव्यः ॥

119. The affix ach comes after the word nasika final in a Bahuvrihi, when an upsarga precedes it, and नस् is substituted for नासिका॥

This rule applies where the word is not a sanjña, as it was in the last. Thus उन्नता नासिकाऽस्य = उन्नसः, प्रणसः ॥ The न is changed into ण by VIII. 4. 28.

Vart:—The च is substituted for नासिका when वि precedes it. As, विग-सानासिकाऽस्य = विम, so also विखयः in the same sense.

सुप्रातसुश्वसुदिवशारिकुक्षच गुरश्रेणीपदाजपदप्रोष्ठपदाः ॥ १२० ॥ पदानि ॥ सु-प्रात, सुश्व,सुदिव, शारिकुक्ष, चतुरश्च, पणीपद, अजपद, प्रोष्ठपदाः ॥ ्रवृत्तिः ॥ सुप्रातादयो बहुत्रीहिसमासा अस्प्रत्ययान्ता निपात्यन्ते । अन्यद्रिप च टिलोपादिकं निपातनादेव सिद्धम् ॥

120. The following Bahuvrîhis are irregularly formed by adding ach:—su-prâta, su-sva, su-diva, sârikuksha, chaturasra, enì-pada, aja-pada, and proshtha-pada.

In some of the above compounds the दि (syllable) is elided. ज्ञोभनं मातरस्य = सुपातः, ज्ञोभनं श्वोऽस्य = सुश्वः, ज्ञोभनं दिवाऽस्य = सुदिवः ॥ ज्ञोरित्य सुक्षिरस्य = ज्ञारिक्षकः, अतस्य = अतुरश्वः, एण्या इव पादावस्य = एणीपवः, So अजपवः, प्रोष्ठो गौः, तस्यव पादावस्य = प्रोष्ठपातः ॥

नज़तुःसुभ्यो हलिसक्थ्योरन्यतरस्याम् ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ नञ्, तुः, सुभ्यः, हलि, सक्थ्योः, अन्यतरस्याम्, (अच्) ॥

वृत्तिः ॥ नम् दुस् सु इत्येतेभ्यः परा यो हलिसक्थिशब्दी तदन्ताद्वहुत्रीहेरन्यतरस्यामच् प्रत्ययो भवति समा-सान्तः ॥

121. The affix ach comes optionally after the words hali and sakthi, final in a Bahuvrîhi, when preceded by a Negative particle or by the words dus and su.

Thus अविद्यमाना हिलरस्य = अहलः or अहिलः, दुईलः or दुईलिः, सुहलः or सुहिलः॥ So also असक्र्यः, असक्रियः, दुःसक्यः or दु सक्रीयः, सुसक्र्यः or सुसक्रियः॥

Some read the text as हालशक्तयाः॥ According to this reading we have अशक्तः, दुःशक्तिः or दुःशक्तः (विरूप शक्तिस्य), मुशक्तिः or मुशक्तः ॥

नित्यमसिच् प्रजामेश्रयोः ॥१२२॥ पदानि ॥ नित्यम, असिच्, प्रजा, मेश्रयोः ॥ वृत्तिः ॥ नम्रदुस्तुभ्य इत्येव । नम्र दुस् सु इत्येवभ्यः पर्ते या प्रजामभाषाव्या तस्ताद्वहुत्रीहोर्नित्यमसिच् प्रस्रयो भवति समासान्तः ।

122. The affix asich (अस) comes invariably after praja and medha, final in a Bahuvrîhi, when the above particles नम्, सु and दुस precede them.

Thus भविद्यमाना प्रजाऽस्य = अत्रजस् nom. s. अप्रजा, so also दुष्प्रजा, सुप्रजा, अमेधा, दुर्मेधा, सुमेधा ॥ The word "invariably" (नित्य) shows that the anuvritti of the word "optionally" of the last sûtra does not run here. The word nitya also indicates that the affix ach comes after prajâ and medhá even when preceded by other words. As:

श्रीत्रियस्येव ते राजन्मन्द्रकस्याल्पनेधसः अनुवाकहता बुद्धिनैषा तत्त्वार्थदांशनी ॥

बहुप्रजार्छन्दस्ति ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ बहुप्रजाः, छन्दस्ति ॥

123. The form bahuprajas is valid in the Vedas.

Thus बहुमजा निकृतिमाविवेश ॥ In the secular literature, the form is बहु-मजः, as बहुमजो ब्राह्मणः ॥

## धर्माद्निच् केवलात् ॥ १२४ ॥ पदानि ॥ धर्मात्, अनिच् , केवलात् ॥ वृत्तिः ॥ केवलाद् यो धर्मशब्दस्तदन्ताद्बद्धविहेरनिच्यत्ययो भवति समासान्तः ॥

124. The affix anich (अन्) comes after the word dharma, when it is the last member of a Bahuvrîhi compound, and is itself the only word without any other word joined with it or when the first member is a single word.

Thus कल्याणो धर्मोऽस्य = कल्याणधर्मन् nom. sin. कल्याणधर्मा so also प्रियधर्मा ॥ Why lo we say केवलात् "when it alone is the last member"? Observe प्रमः स्वा धर्मोऽस्य = प्रमस्वधर्मः ॥ The word क्वलात् according to Kasika qualifies the word पूर्वप्य inderstood. That is, the first member must be o e word though a compound word, according to Kaumudi, and it explains such forms as सन्तिग्धसाध्यधर्मा, अनु-च्छित्तिधर्मा (e. g. अविनासी वा अर्ऽयमात्माऽनुच्छित्वधर्मा) ॥ According to Prasadakara क्वलात् qualifies both the words धर्मात् and पूर्वपदान् ॥

जम्भा सुहरिततृणसोमेक्ष्यः ॥१२५॥ पदानि ॥ जम्भा, सु, हरित, तृण, सोमेक्ष्यः ॥ वृत्तिः ॥ बहुत्रीहा समासे स्वाक्ष्यिः परं जम्मेति कृतसमासान्तपुत्तरपत्रं निपायने ॥

125. The word jambhan stands at the ending of a Bahuvrîhi, when preceded by su, harita, triṇa, and soma.

The जम्भन् is a word that has already taken the samasanta affix भन् regularly, and means' food' or' tooth'. Thus सुजम्भन्, as (शाभनी जम्भोऽस्य), सुजम्भा दक्तः so also हरित जम्भा, तृणजम्भा (तृणं भक्ष्यं यस्य) सीमजम्भा । When it means 'tooth', he compound should be analysed as, तृणमिन or सीमामिन जम्भोऽस्य ॥ If su &c do ot precede it, we have पतितजम्भः ॥

दक्षिणेमी लब्धयोगे ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ दक्षिणेमी, लब्धयोगे ॥ वृत्तिः ॥ वक्षिणेमीन कृतसमासान्तां निषायतं बहुवांही समासे लुब्धयोगे ॥

126. The form dakshinerman is an irregularly ormed Bahuvrihi, when used in conjunction with a hunter.

The word लुड्य means ब्हाञ्च or a fowler, a hunter. Thus इक्षिणनीमें मस्य = क्षिणमी मृगः 'a stag wounded by the hunter on the right flank'. But in the ollowing verse:—बानी हमाइजमारी गुणांनिर्धारपुणांनिर्मिती दक्षिणमां, it denotes merely hunting. The word इंगेम् means 'a wound'. Why do we say 'in reference to a hunter'? observe दक्षिणमेम दाकटम् ॥

इच् कर्मव्यतिहारे ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ इच्, कर्मव्यतिहारे ॥ वृत्तिः ॥ कर्मव्यतिहारे यो बहुत्रीहिस्तस्मारिच् प्रत्ययो भवति ।तत्र नेनेविनित सकपद्रस्ययं बहुत्रीहिर्गृद्यते ॥

127. The affix ich comes after a Bahuvrihi when he compound denotes the reciprocity of an action.

The compound denoting reciprocity of action is formed by II. 2. 27. hus केशांकीय केशेषु केशेषु गहीला दं युद्ध पद्मा ॥ So also कचाक्रिक, सुसलायुसान, रण्डा-

रिषेड ।। The affix रूच forms also avyayibhâva compounds, as it occurs in the list of तिष्ठक्र words II. 1. 17.

द्विदण्ड्यादिश्यश्च ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ द्विदण्ड्यादिश्यः, च ॥ वृत्तिः ॥ द्विरण्ड्यादयः शब्दा इच्यत्ययान्ताः साधवा भवन्ति । द्विरण्ड्यादिश्य इति तादथ्ये एषा चतुर्थी, न पञ्चमी ॥

128. The words dvidandi &c are valid forms in ich.

The word द्विरण्ड्याविश्वः is in the dative case, and not the Ablative case. The dative here has the force of "for the purpose of that" (II. 1. 36). This word is therefore equal to द्विरण्ड्यपंतिष्य प्रथ्यो भवति "the affix रूष् comes for the sake of the words dvidandi &c", i. e. it comes in such a way as to form the words dvidandi &c. These words are used in fixed senses. Thus द्विरण्ड भइरति, द्विप्रसाल भइरति, but not here, द्विरण्डा शाला ॥ Though the context is that of Bahuvrihi, yet some of these words are Tatpurusha: as निदुष्य कर्णीधायित = निरुष्यकाण धावति ॥ भोह्यपादी इस्तिनं वाहयति = भीह्यपादि इस्तिनं वाहयति ॥ The compounding takes place by II. 1. 72.

1 द्विश्रिक्ड, 2 द्विष्ठुक्षित, 3 उभाज्जित, 4 उभयाञ्जित, 5 उभाद्गन्ति, 6 उभयाद्गन्ति, 7 उभाद्वास्ति, 8 उभयाहिन्त, 9 उभार्काण, 10 उभयार्काण, 11 उभापाणि, 12 उभयापणि, 13 उभावाहु, 14 उभयाबाहु, 15 एकपित्, 16 प्रोह्मपित्, 17 आढ्यपित्, (आच्यपित्), 18 सपित्, 19 निकुच्यक्रणि, 20 संहतपुच्छि, 21 अन्तेवासि ॥

प्रसम्भयां जानुनोक्कुः ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ प्र, सम् भ्याम्, जानुनोः, ह्यः ॥ वृत्तिः ॥ प्र सम् इत्येताभ्यामुत्तरस्य जानुकाद्यस्य जानुकाद्यः ज्ञातिकात्रे भवति समासान्तो बहुत्रीहौ ॥

129. After the words pra and sam, there is the substitution of jñu for jânu, when forming the Bahuvrîhi compound.

Thus प्रकृष्टे जातुनी अस्य = प्रजुः, So also संजुः ॥ ऊर्ध्वोद्धिभाषा ॥ १३० ॥ पदानि ॥ ऊर्ध्वात्, विभाषा (ज्ञुः) ॥ वृत्तिः ॥ ऊर्ध्वशव्दादुत्तरस्य जातुशव्दस्य विभाषा तुरित्ययमादेशो भवति ॥

130. The substitution of jñu for jânu is optional, when the word ûrdhva precedes it.

Thus कर्ष्ये जानुनी अस्य = जन्यजार्नुः or अर्ध्वहः॥

ऊश्वसो ऽनङ् ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ ऊश्वसः, अनङ् ॥ वृत्तिः ॥ ऊथःशव्हान्तस्य बहुत्रीहरनङ्डादेशो भवति समासान्तः ॥

131. The syllable anan is the substitute of the final of ऊषस् in a Bahûvrîhi.

As कुण्डमिव कथाऽस्याः = कुण्डोभ्री, घटोभ्री ॥ The feminine is formed by adding डीच् (IV. 1. 25); and these words are always used in this form for the feminine only; no substitution takes place in the masculine, as महोधाः पर्जन्यः;

घटांथां धेनुकम् ॥ ऊथरः + प्रमृ = ऊथन् (VI. 4. 148). ऊथन् + इनिष् = ऊथ्न् + ई (भ being elided by VI. 4. 134) = ऊथ्ना ॥

धनुषश्च ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ धनुषः, च ॥ वृत्तिः ॥ धनुःशस्त्रान्तस्य बहुत्रीहेरनङावेशो भवति ॥

132. The anan is the substitute of the final of dhanus in a Bahuvrîhi.

As बाङ्गं धतुरस्य = बाङ्गंधन्यन् nom. s. बाङ्गंधन्या ॥ So also गाण्डावधन्या, पुष्पधन्या, भिष्ठयथन्या ॥

वा संक्षायाम् ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ वा, संक्षायाम्, (अनङ्) ॥ वृत्तिः ॥ धनु शस्त्रान्ताद्वहुर्काहेरनङादेशो वा भवति संज्ञायां विषय । पूर्वेण नित्यः पाप्ता विकल्प्यते ॥

133. The substitution of अनुङ does not optionally take place when the Bahuvrîhi is a Name.

This declares an option, where the last sûtra had made the substitution compulsory. As बातथनुः or बातथन्या, हढधनुः or हढधन्या ॥

जायाया निङ् ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ जायायाः, निङ् ॥ वृत्तिः ॥ जायायाःकान्तस्य बहुर्वाहेर्निङारेशां भवति ॥

134. For the final of जाया is substituted निङ् in a Bahuvrihi.

Thus युवतिर्जाया बस्य = युवजानिः (जाबा+निङ् = जाय्+निङ् = जाम्नि, the य being elided by VI. 1. 66). So also वृद्धजानिः ॥ There is punvad-bhava also.

गन्धस्येदुत्पृतिसुसुरभिभ्यः ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ गन्धस्य, इत्, उत्, पूति, सु, सुरभिभ्यः ॥

135. For the final of गन्ध is substituted र when preceded by उत, प्रित, सु and सुराभे in a Bahuvrîhi.

Thus the भ of गन्ध is replaced by ह, as उद्गिन्धः, पूतिगन्धः, सुगन्धः, सुगन्यः, सुगन्धः, सुग

Vart:—The word गन्ध is a material noun as गन्धान् विनष्टि, and an adjective as चन्द्रनगन्धः 'having the scent of sandal'. The rule of substitution applies when it is used as an attribute. Therefore, not here, श्रोभना गन्धा अस्य = सुगन्ध आपणिकः "a shop-keeper having many sweet perfumes for sale".

अरुपाल्यायाम् ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ अरुपाल्यायाम्, (इत्) ॥ इतिः ॥ मल्पाल्यायां ये। गन्धरान्यस्तस्यकारादेशो भवति समासान्तो बहुबीही समासे ॥

136. The द is substituted for the final आ of गन्ध at the end of a Bahuvrîhi compound, when गन्ध means 'a little'.

Thus सुपांडिस्पान् = सूपगनिध भोजनम् "food with a little broth". So घृत-गनिध "food with a little—a mere scent-of ghee'. So श्रीरगनिध ॥ Here गम्ध is a synonym of अल्प ॥ उपमानाच ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ उपमानात, च, (इत्) ॥ वृत्तिः ॥ उपमानात्परो यो गन्धशब्रस्तत्येकारादेशो भवति समासान्तो बहुब्रीही समासे ॥

137. The r is substituted for the final a of near at the end of Bahuvrîhi, when preceded by a word denoting a thing with which it is compared.

As पद्मस्येव गम्धे। इस्य = पद्मगन्धिः, उत्पलगान्धः करीषगन्धिः॥

पादस्य लोपो ऽहस्त्यादिभ्यः ॥ १३८ ॥ पदानि ॥ पादस्य, लोपः, अहस्त्या-दिभ्यः ॥

वृत्तः ॥ उपमानाहित्येव । उपमानाज्वस्त्याहिवार्जितात्परस्य पादशब्दस्य लोपे। भवति समासान्तो बहुर्वाहै। समास ॥

138. The final a of un is elided when it is at the end of a Bahuvrihi compound, preceded by a word denoting a thing with which it is compared, but not so when such word is that &c.

The word उपमानात् is understood here. The लोप substitution is a samâsânta affix in a way. Thus व्यात्रस्थेत्र पादात्रस्थ = व्याप्रपात्, सिंहपात् ॥ But हस्ति-पादः, कटोलपादः ॥

1 हस्तिन्, 2 कुहाल $^*$ , 3 भश्व $^\circ$ , 4 काशिक $^\circ$ , 5 कुरुत्, 6 कटोल, 7 कटोलक $^\circ$ , 8 गण्डोल, 9 गण्डोलक, 10 कण्डोलक $^*$ , 11 कण्डोलक $^*$ , 12 भज $^*$ , 13 कपात $^\circ$ , 14 जाल $^*$ , 15 गण्ड $^*$ , 16 महेला, ( महिला ), 17 हासी, 18 गणिका, 19 कुछल. 0

कुम्भपदीषु च ॥ १३९ ॥ पदानि ॥ कुम्भपदीषु, च, (लोपः) ॥ वृत्तिः ॥ कुम्भपदीप्रभृतयः कृतपारलोपाः पत्र्यन्त सप्तराया एव । तत्रेवसूत्रं ज्ञेयम् । पारस्य लोपो भवति कुम्भपद्मादिविषये । यथा कुम्भपद्मारयः सिध्यन्ति ॥

139. The words kumbhapadî &c, have been formed by the similar elision of the अ of पाद ॥

The forms कुंत्रपरी &c, are formed by eliding the final अ of पान, and then substituting पर् for पान before the feminine affix ई by IV. 4. 130. This substitution takes place only before the feminine affix इरिष्, and no where else, as कुम्भपरी, शतपरी ॥ Those words in the list, the first members of which denote an object of comparison or a numeral, would have elided अ by V. 4. 138 or V. 4. 140. In their case, this sûtra teaches the invariable affixing of इरिष् to such words; so that the optional rule IV. 1. 8 does not apply to them.

1 सुम्भपदी, 2 एकपदी, 3 जालपदी, 4 शूलपदी.\* 5 सुनिपिंद, 6 सुणपदी.\* 7 शतपदी, 8 सूत्रपदी, 9 गोधापदी, 10 कलशीपदी, 11 विपदी.\* 12 तृणपदी,\* 13 दिपदी, 14 त्रिपदी.\*, 15 बट्पदी\*, 16 ससीपदी 17 शितिपदी\*, 18 विष्युपदी\*, 19 सुपदी, 20 निष्पदी, 21 आद्रपदी, 22 कुण्णिपदी. (कुणपदी), 23 कुष्ण-पदी, 24 शुच्चिपदी\*, 25 ब्रोणपदी, (ब्रोणिपदी), 26 ब्रुपदी, 27 सूकरपदी, 28 शकुरपदी, 29 अष्टापदी, 30 स्थूणपदी, (स्थूलपदी), 31 अपदी\*, 32 सुन्वीपदी, 33 मालापदी, 34 गोपदी, 35 घृतपदी, 36 सूपपदी, 37 पुरुष्पदी, 38 अर्वपदी, 39 स्तपदी, 40 कलहंसपदी, 41 विषपदी॥

संख्यासुपूर्वस्य ॥ १४० ॥ पदानि ॥ संख्या, सुपूर्वस्य, (छोपः) ॥ वृत्तिः ॥ संख्यापूर्वस्य सुपूर्वस्य च बहुत्रीहेः पारक्षकान्तस्य लोपे। भवति समासान्तः ॥

140. The final आ of पाद is elided also when a Numeral or the word सु precedes it, in a Bahuvrîhi.

Thus हो पादायस्य = दिपात्, विपात्, so also शोभनी पादायस्य = सपात ॥

चयसि दन्तस्य दत् ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ चयसि, दन्तस्य, दत् ॥ वृत्तिः ॥ संख्यापूर्वस्य सुपूर्वस्य च बहुब्रीहेर्यो वन्तराष्ट्रस्तस्य वृतृ इत्ययमावेरोो भवति सामासान्तो बबसि मन्यमान ।

141. For दन्त is substituted दत in a Bahuvrîhi, when a Numeral or द precedes it, and the whole word expresses a stage of life i. e. an age.

The ऋ of इतृ is indicatory, making Rule VII. 1. 70 applicable, by which a nasal is added before तृ in declining these words in sarvanamasthana cases: and rule IV. 1. 6 also applies to them. All rules relating to उगित् apply to these. Thus हो इत्तावस्य = द्विरत् "a child of the age in which two teeth have appeared". So also विश्व, चतुर्रत् ॥ ग्रोभनाइन्ताअस्य समस्ता जाताः = ग्रुक्त कुनारः "a boy of the age in which all his teeth have appeared beautifully". Why do we say denoting 'age'? Observe द्वित्तः कुंजरः ॥

छन्द्सि च ॥ १४२ ॥ पदानि ॥ छन्द्सि, च, (दत्ः) ॥ वेत्तिः ॥ छन्द्रसि च दन्तराध्रस्य इन् इत्ययमारेशो भवति समासान्तो बहुन्नीही समासे ॥

142. For danta is substituted dat in the Vedas, when final in a Bahuvrihi.

Thus प्रवृत्तमालभेत, उभवद्रत भालभेत्॥

स्त्रियां संज्ञायास ॥ १४३ ॥ पदानि ॥ स्त्रियाम, संज्ञायाम, (दृत्) ॥ वृत्तिः ॥ स्त्रियामयपदार्थे संज्ञायां विषेत्र इन्तराव्हस्य दृत इत्यवनादेशं भवति ॥

143. For danta is substituted dat when in the feminine gender denoting a name.

Thus भयोदनी, फालदती ॥ Why do we say when denoting a Name? Observe समदन्ती, किन्धनी ॥

विभाषा इयावारोकाभ्याम् ॥१४४॥ पदानि॥विभाषा,श्याव,आरोकाभ्याम् (दत्तः)॥ वृत्तिः। इयाव अरोक इत्यताभ्यां परस्य इन्तराब्दस्य इतृ इत्ययनादेशो भवति॥

144. Optionally dat is substituted for danta, in a Bahuvrîhi compound, when it is preceded by the words \$y\$va and aroka.

Thus श्वावदनाः or श्वावदन्, अरोकदन्तः or अरोकदन् ॥ अरोक means 'darl:' 'non-luminous'. The word संज्ञायान् of the last sûtra governs this also, so that

when the compound is not a Name, the substitution does not take place; as

अप्रान्तशुद्धशुभ्रवृषवराहेभ्यश्च ॥ १४५ ॥ पदानि ॥ अप्रान्त, शुद्ध, शुभ्र, वृष, वराहेभ्यः, च, (दत्)॥

वृत्तिः ॥ विभाषेत्येव । अमान्ताच्छब्दात् ग्रुद्ध ग्रुभ्र वृष वराह इत्येतेभ्यम् परस्य इन्तज्ञब्दस्य विभाषा इतृ इत्ययमादेशां भवति समासान्तो बहुन्नीही समासे ॥

145. The substitution of dat for danta is optional in a Bahuvrihi, when it is preceded by a word ending in अब्र or by হাত্ৰ, যুদ্ধ, ৰুদ্ধ and ব্যান্ত ॥

The word "optionally" is understood here also. Thus कुड्मलामदन्, or कुड्मलामदन्तः, so also शुद्धदन्तः or व्यदन्तः वराहदन्तः or वराहदन्तः

The च of the sûtra indicates that the substitution optionally takes place in other cases not enumerated: as आहिश्न्तः or आहिश्न्, सूचिकरन or मूचिकरन्तः, गर्हभदन, शास्त्रस्तः, शास्तः, शास्त्रस्तः, शास्तः, शास्त्रस्तः, शास्त्रस्तः, शास्त्रस्तः, शास्त्रस्तः, शास्त्रस्तः, शास्त्रस्तः, शास्त्रस्तः, शास्त्रस्तः, शास्त्रस्तः, शास्त्रस

ककुद्स्यावस्थायां लोपः ॥ १४६ ॥ पदानि ॥ ककुद्स्य, अवस्थयां, लोपः ॥ वृक्तिः । ककुद्शब्दान्तस्य बहुव्रीहेलोपो भवति समासान्तो ऽवस्थायां गम्यमानायाम् । कार्लादकृता वस्तुर्मा वयःप्रभूतयो ऽवस्था इत्युच्यतं ॥

146. The final letter of kakuda is dropped in a Bahuvrîhi, when it denotes age or condition of animals.

The word अवस्था means the changes which things undergo by lapse f time, such as age &c. Thus असंजातं ककुर्मस्य = असंजातककुत् = बालः "the young f an animal". पूर्णककुत् = मध्यमयया "middle—aged animal": उन्नतककुत् = वृद्धवया old". स्थूलककुत् = बलवान् 'strong', यष्टिककुत् = नातिस्थूलो नातिकृशः ॥

... Why do we say when denoting a condition? Observe श्वेतककुरः॥

त्रिककुत्पर्वते ॥ १४७ ॥ पदानि ॥ त्रिककुत्, पर्वते ॥ कृतिः ॥ किककुरि बहुत्रीही ककुरशब्दस्य लोपः समासान्तो निपाच्यते पर्वते ऽभिधेये ।

147. The Bahuvrîhi word Trikakud, formed by he elision of the final w of kakuda, is the name of a mounsain.

चीणिकजुरान्यस्य = चिकजुत् "a three-peaked hill, the peaks having the shape fas hump". All three-peaked hills are not so called it is the name of a articular hill. When not denoting a hill we have चिकजुरः ॥

ीत **इंडि भ्यां काकुद्**स्य ॥ १४८ ॥ पदानि ॥ उद्, विभ्याम्, काकुद्स्य, ( लोपः ) कृषिः ॥ उत् वि इत्येताभ्यां परस्य काकुक्शस्य लोगे भवति बहुब्रीही समासे ॥ 148. After ut and vi, the final of k $\hat{a}$ kuda is  $\epsilon$  in a Bahuvrîhi compound.

Thus उन्नतंत्राकुदमस्य = उस्त्राकुत्, so also विकाकुत्। The word काकुद् 'palate'.

पूर्णाद्विभाषा ॥ १४९ ॥ पदानि ॥ पूर्णात्, विभाषा, ( लोपः ) ॥ वृत्तिः ॥ पूर्णास्परस्य काळुरहाब्रस्य विभाषा लोपो भवति बहुब्राही समासे ॥

149. After pûrņa, the final of kâkuda is og ally elided in a Bahuvrîhi compound.

Thus पूर्णम् काकुरमस्य = पूर्णकाकुत् or पूर्णकाकुरः ॥

सुहृद्द्हेदी मित्रामित्रयोः ॥ १५०॥ पदानि ॥ सुहृद्, दुईदी, भित्र, अमि मृतिः ॥ सुहृद् दुईदी, भित्र, अमि मृतिः ॥ सुहृत् दुईत् इति निपारयते यथासंख्य भित्रामित्रयोरिभधवयोः । सुशब्शन्परस्य हृत्यशब्दस् निपारयते बहुत्रीहो, तथा दुःशब्हात्परस्य ।

150. The words subrit and durhrit are irregular formed Bahuvrihi compounds, denoting "a friend" a foe" respectively.

The word मुहन् is derived from मु + हर्य, the भय of हर्य being the Bahuvrihi. It means one whose heart is favourably disposed another. So also दुईन् is derived from दुर्+हर्य, he whose heart is evil.

Why do we say "when meaning a friend and a foe respect Observe मुद्दबर: कारुणिक: 'the kind-hearted, merciful', दुर्दबर्यभार: "the end thief".

उरःप्रभृतिभ्यः कण् ॥ १५१ ॥ पदानि ॥ उरः प्रभृतिभ्यः, कण् ॥ वृत्तिः ॥ उर प्रभृत्वन्तादृबहुत्रीहेः कण् प्रत्यवे भवति ।

151. The affix कए comes after was &c fin Bahuvrîhi compound.

Thus ब्यूडोरस्कः = ब्यूडमुरोडस्य ॥ So also प्रियसिर्पष्कः, अवमुक्तीपानस्कः ॥

The words पुमान, अनुद्वान, पयः, नैाः and लक्ष्मीः are exhibited in t urasâdi words as nominative singular, and not in their crude-forms case with other words. The reason of this, is, that the singular n these words take the affix क्य, and not their dual and plural number regard to the dual and plural of these, the affix क्य is optionally a force of sûtra V. 4. 154. Thus दियुमान or दियुस्कः, बहुपुमान or बहुपुस्कः ॥

1 उरस, 2 सर्पिस, 3 उपानह, 4 पुनान, 5 अनङ्गान, 6 पबस्, 7 नीः, 8 ह्य 10 मधु, 11 सालि, 12 अधांत्रमः ॥ (The affix क्षप् is added to अर्थ when precede Negative particle नम्, as अन्धेकः)

इनः स्त्रियाम् ॥ १५२ ॥ पदादि ॥ इनः, स्त्रियाम्, (कप्) ॥

#### इमन्तास्बहुव्रीहेः कप् प्रत्ययो भवति स्त्रियां विषये ॥

152. The affix क्रण is added to a Bahuvrîhi the member of which ends in इन, when a feminine word is ted.

Thus बहरो एण्डिनाऽस्यां शालायां = बहुदण्डिका शाला ॥ So also वहुछित्रिका; बहुस्यामिका हुवाग्मिका सभा ॥ Why do we say when denoting a feminine? Observe राजा or बहुदण्डिक: ॥ The latter form is derived by adding कप optionally V. 4. 154.

#### ृतस्य ॥ १५३ ॥ पदानि ॥ नदी, ऋतः, च, (कप्)॥ नयनाद्बह्मीहर्ककारान्ताच कप् प्रत्येश भवति ॥

153. The affix **\*\*v** is added to a Bahuvrîhi the number of which is a feminine word ending in long **§** defined as nadî words, or which ends in a short **\*\*s**!

The word नहीं is defined in I. 4. 3. Thus बहुकुमारीको देशः (बहुन्यः कुमयोंऽ बहुक्रमारिको प्रेशः ॥ बहुकर्तृकः ॥ बहुकर्तृकः ॥ The त in ऋत् is for the sake of cuphony.

ाद्विभाषा ॥ १५४ ॥ पदानि ॥ शेषात्, विभाषा, (कप्)॥

यसाद्ब्हुत्रीहेः समासान्तो नविहितः स शेषस्तस्माद्विभाषा कष्प्रत्ययो भवति ॥

154. After all other Bahuvrîhi compounds not ed by the foregoing rules, may optionally be added the fy II

Thus बहुखदुक्तः or बहुखदुक्तः or बहुखदुः, बहुमालकः or ar or

Why do we say "after the rest"? Observe त्रियपयः, प्रियधुरः ॥

क्कायाम् ॥ १५५ ॥ पदानि ॥ न संक्षायाम्, (कप्) ॥ । । । । । । । । । । । प्रवेण प्राप्तः प्रतिसिद्धाते ॥

155. The affix **क**v does not come after a Bahuhen a Name is meant.

l'his debars कप् ordained by the last. Thus विश्वेदेवा अस्य = विश्वेदवः, वि-

### ईयसश्च ॥ १५६ ॥ पदानि ॥ ईयसः, च ॥ वृत्तिः ॥ ईयसन्तादबहुत्रीहेः कप प्रत्ययो न भवति । सर्वा प्राप्तिः प्रतिषिध्यते ।

156. The affix कर् does not come after a i vrîhi the last member of which ends in the affix इंग्रस् ॥

This debars all the previous rules. Thus बहदः श्रेयांसोऽस्य = here rule V. 4. 154 is debarred. बहन्यः श्रेयस्योऽस्य = बहुश्रेयसी, here rule V is prohibited. By rule I. 2. 48 the long final ई ought to have been she but this is not done by considering it as a masculine "ईयसो बहुब्रीहैं। पुंक Vârtika under I. 2. 48.

# वन्दिते भ्रातुः ॥ १५७ ॥ पदानि ॥ वन्दिते, भ्रातुः (न कप्) ॥ वृत्तिः ॥ वन्दितेऽथं यो भ्रातृशब्दो वर्त्तते तदन्तादृबहुश्रीहेः कप् प्रत्ययो न भवति ॥

157. The affix कप does not come after a vrîhi ending in the word bhrâtri, when it means 'praise

The word वन्तिः means 'praised', 'respected' &c. Thus शो ऽस्य = सुभ्राता 'one having a good brother'. Why do we say when "praised"? Observe मृखंभानृकः, दृष्टभानृकः॥

ऋतदछन्दस्ति ॥ १५८ ॥ पदानि ॥ ऋतः, छन्दस्ति, (न कप्) ॥ वृत्तिः ॥ ऋवर्णान्ताङ् बहुत्रीहेश्छन्दस्ति विषये कप् प्रत्ययो न भवति ॥

158. The affix **sq** does not come after a vrîhi ending in short **sg** in the Veda.

Thus इसा माताऽस्य = इतमाता, इतपिता, इतस्यसा, सुहोता ॥

नाडीतन्त्रचोः स्वाङ्गे ॥ १५९ ॥ पद्दानि ॥ नाडी, तन्त्र्योः, स्वाङ्गे (कप्, वृत्तिः ॥ स्वाङ्गे यो नाडीतन्त्रीशस्त्री सक्ताद्वहुत्रीहेः कप् प्रत्ययो न भवति ॥

159. The affix seq does not come after the nadi, and tantri final in a Bahuvrihi, when they mean of body.

Thus बहुयो नाडघोऽस्य = बहुनाहि: काय:, बहुतम्बीर्याता ॥ The word तल 'artery'. Why do we say meaning "parts of body"? Observe, क्रिन्स, बहुनन्त्रीका बीजा ॥ The word नाडी is a feminine word formed by comes after jâti; नन्त्री is formed by the unadi affix ई (un III. 158). If the long ई is shortened as being an upasarjana (I. 2. 48); but the ई o not shortened, as ई here is not a feminine affix, but a krit affix (इन्.) क्या: See I. 2. 48 also).

#### गणिश्च ॥ १६० ॥ पदानि ॥ निष्प्रवाणिः, च ॥ भगवाणिरिति नदीलक्षणस्य कपः प्रतिषेधो निपान्यते ।

160. The word निष्यवाणि is irregularly formed, ut adding the affix कप्, though the last word is a Nadî

The word प्रवाणी means either प्रीयतेऽस्यां or प्रवयन्ति तथा। Here ल्युट् is to the root वि 'to weave': and denotes the instrument of weaving i. e. le'. निर्गता प्रवाणी अस्य = निष्प्रवाणिः पटः, निष्प्रवाणिः कम्बलः = अपनीत्रज्ञलाकः "a new shed cloth or blanket", from which the shuttle has not yet been expresh from the loom. The न is changed to weaver. 4. 29.

B. G. R. 147 12 MAR 1962

Printed by Freeman & Co., Ld., at the Tara Printing Works, Benares.





